
RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 1 

O Tema da Traição na Documentação Antiga Cristã e o Recém Descoberto 

Evangelho de Judas. 

 

André Leonardo Chevitarese1 

 

Este é o meu terceiro trabalho sobre o evangelho de Judas (Chevitarese, 2008: 

65-77, 2006a: 121-130). Acho que ainda continuo sob o feliz impacto da recente 

descoberta e publicação de um documento julgado desaparecido há pelo menos dezoito 

séculos. Mas, este meu retorno à referida boa-nova se deve também ao querer explorar 

um pouco mais e melhor o tema da traição de Jesus por Judas, na medida em que ele 

continua ainda a ser motivo (a) de perplexidade para muitos cristãos; (b) de ódio que 

muitos desses últimos ainda nutrem em relação aos judeus; e (c) de críticas aos cristãos 

por parte daqueles que não crêem em Jesus. Enfim, o que se busca aqui é discutir como 

o tema “traição de Jesus” foi trabalhado na documentação antiga cristã e de que forma o 

recém publicado evangelho parece ainda ecoar toda esta problemática. 

 

1. Um Cristianismo sem a Narrativa da Traição. 

É somente a partir de finais dos anos sessenta / primeira metade da década 

seguinte do século I, em diante, que leitores e ouvintes cristãos tomam conhecimento da 

existência de Judas Iscariotes. A narrativa marcana goza um papel chave aqui, já que, 

para este ponto, ela é a base para todas as outras narrativas neotestamentárias2. 

Torna-se bastante evidente, durante a leitura de seu evangelho, que Marcos não 

dispõe de qualquer informação histórica relativa à vida e à morte de Judas. Contudo, 

apesar de ele nada ter escrito sobre isto, os demais evangelistas, ao lerem a sua 

narrativa, onde tomaram conhecimento da nefasta ação de Judas, se interessaram por 

falar em como ele morreu. Eles descreveram a sua morte como sendo imediata, terrível, 

e com a feliz coincidência entre escrituras e geografia da Judéia, num lugar real, 

próximo à cidade de Jerusalém, chamado “Campo de Sangue” (Robinson, 2006: 47)3. A 

                                                 
1 Professor Adjunto Doutor do Departamento de História da UFRJ. 
2 Crossan (1995: 35-37, 123-129) demonstrou que os relatos de Mt, Lc e Jo são dependentes de Mc. 
Muito embora a sua demonstração tenha me convencido, ela não é compartilhada por outros importantes 
pesquisadores. Assim, por exemplo, Brown (1994: 81-82) é da opinião que Mt e Lc são dependentes da 
narrativa marcana, enquanto que Jo seria independente de Mc. 
3 O que os relatos sobre a morte de Judas parecem apontar é que ela estava associada a uma área chamada 
“campo do oleiro = campo de sangue” em Jerusalém. Esta associação, ao longo do processo de 
transmissão, porém, já se encontrava perdida durante a redação do evangelho de Mateus e do livro de 
Atos (Ehrman, 2006b: 39). Para uma interessante suposição, articulando a cor avermelhada da argila 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 2 

repentina morte de Judas os teria persuadido a pensar que ela teria sido uma punição de 

Deus4. Logo, o que deve ser encontrado nos três relatos independentes sobre a morte de 

Judas (Mt, At, Papias)5, todos eles derivados da tradição marcana, não é a forma como 

ela se deu, mas a sua súbita violência. É esta última que precisaria ser interpretada pelas 

escrituras. 

Mesmo correndo o risco de se tornar repetitivo, vale a pena chamar atenção para 

o fato de Marcos ter sido o primeiro autor cristão a associar a morte de Jesus à traição 

de Judas Iscariotes6. No entanto, esta sua narrativa está completamente ausente de 

autores que o precederam ou que lhe eram contemporâneos. Entre meados de trinta até 

os anos sessenta do século I, diferentes memórias parecem sugerir que os cristãos, no 

seu todo, não conheciam o tema “traição de Jesus” por um de seus discípulos mais 

próximos. Ainda é possível identificá-las em Tomé, Paulo e Q. Todas estas três 

tradições cristãs não mostram qualquer indício de que conhecessem tal história. 

1.1. Apesar da enorme disputa historiográfica em torno da datação do evangelho 

de Tomé, seja ele datado7 em meados do século I ou nas primeiras décadas do século II, 

o seu ponto de vista teológico não contempla qualquer perspectiva que aproxime Jesus 

de uma experiência histórica de traição, culminando na sua crucificação pelos romanos. 

No evangelho de Tomé, na medida em que Jesus nunca experimentou a morte, ele é 

sempre retratado como aquele que vive (Robinson e Koester, 1971: 138-139, 164, 167; 

Koester, 1990: 80,86). 

1.2. A leitura teológica paulina, diferentemente da tomasina, menciona a morte 

de Jesus como um acontecimento histórico. Encontra-se, em uma de suas epístolas, um 

                                                                                                                                               
extraída de Jerusalém, com o nome que posteriormente os cristãos deram ao “campo do oleiro”, ver: 
Ehrman (2006b: 168-169).  
4 Sobre este aspecto, ver os argumentos bem parecidos de Crossan (1995: 95) e de Brown (1994: 1410). 
5 Quanto à forma que Papias apresenta a morte Judas (ele havia se tornado um homem extremamente 
obeso, de tal modo que a sua cabeça estava tão inchada que os seus olhos já não podiam mais ficar 
abertos; as suas genitais estavam absurdamente inchadas; e do seu corpo exalavam pus e vermes), 
Ehrman (2006b: 45-46, nota 8) mostrou que ela segue um padrão bastante conhecido dos antigos (e dos 
atuais) leitores das escrituras judaicas e cristãs. Neste sentido, vale à pena conferir: At 12:23 (a morte de 
Herodes Antipas), 2Mac 9:5-12 (para a morte de Antíoco IV Epífanes), Jd 16:17 (para a morte de 
Holofernes, comandante babilônico); para outras narrativas que reforçam mortes terríveis, muito 
próximas daquela descrita por Papias, ver: Josefo. Antigüidade Judaica 17.6:5 (para a morte de 
Herodes) e Eusébio. História Eclesiástica 8.16:3-5 (para a morte do imperador Galeano). 
6 Esta constatação tem levado alguns pesquisadores, como, por exemplo, Maccoby (1992), a duvidarem 
da existência histórica de Judas. 
7 Para uma datação situada ainda na primeira metade do século I, ver: Crossan, Op. Cit., p. 465; Koester, 
1990, pp. 84-87,95; para uma datação situada entre a destruição do Templo de Jerusalém e a primeira 
metade do século II, ver: Theissen, G. e Merz, A. Op. Cit., pp. 58, 74; Robinson, J. M. e Koester, H. Op. 
Cit., p. 129; colocando-se de forma bastante pessimista quanto à possibilidade de esse evangelho ser 
datado no século I, ver: Meier, J. P. Um Judeu Marginal. Repensando o Jesus Histórico. Rio de 
Janeiro: Imago, 1993, volume I, livro I, p. 131. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 3 

importante indício de que Paulo estaria lidando com uma lição que ele aprendeu, há uns 

vinte anos atrás, na cidade de Antioquia (Gl 1:21; At 11:19-26, 13:1-3), no tempo em 

que ele ingressou em um dos múltiplos movimentos judaicos conhecido posteriormente 

pelo nome de Caminho (At 9:2, 18:25-26, 19:9.23, 22:4, 24:14.22)8. Devido à sua 

importância, convém aqui citá-lo na íntegra (1Cor 15:1-5): 

“Lembro-vos, irmãos, o evangelho que vos anunciei, que recebestes, no 

qual permaneceis firmes, e pelo qual sois salvos, se o guardais como vo-lo 

anunciei; doutro modo, teríeis acreditado em vão. Transmiti-vos, em primeiro 

lugar, aquilo que eu mesmo recebi: Cristo morreu por nossos pecados, segundo as 

Escrituras. Foi sepultado, ressuscitou ao terceiro dia, segundo as escrituras. 

Apareceu a Cefas, e depois aos Doze”. 

 

Constata-se, da referida passagem, que Paulo diz textualmente que Jesus, 

imediatamente após a sua ressurreição, apareceu a Cefas e depois aos Doze9, incluindo 

aí o próprio Judas. Não há nada no referido passo, absolutamente nada que venha 

sugerir ou indicar que Judas já estivesse morto e que Matias o tivesse substituído, no 

momento em que Jesus apareceu aos Doze. Nem mesmo Lucas trabalha com esta 

cronologia, já que ele situa a escolha de Matias (At 1:15-26) após Jesus ter ascendido ao 

céu (At 1:1-9). Torna-se, assim, evidente, que Paulo não conhecia a história da traição 

de um discípulo como sendo a responsável pela morte de Jesus. Sobre este 

acontecimento, a sua leitura segue uma outra direção teológica, conforme será 

posteriormente apontado. 

Admitindo que esta sua fala possa estar associada a um antigo querigma 

antioquino, cuja temporalidade histórica ecoa a primeira metade dos anos trinta do 

século I, ela adquire, então, uma importância extraordinária. Pode-se admitir que esta 

passagem sistematiza uma leitura antiqüíssima, provavelmente a mais antiga, o que não 

quer dizer que ela tenha sido a única, acerca da morte de Jesus. E, de acordo com ela, 

nenhum discípulo, incluindo aí o próprio Judas, havia participado dela. 

1.3. Por fim, o evangelho Q, que apesar de ser hipotético, tem a sua “existência” 

reconhecida pela quase totalidade dos pesquisadores contemporâneos. Os especialistas 

admitem que ele começasse pelo tema “tentação de Jesus no deserto”, tal como ainda 
                                                 
8 Para uma discussão detalhada deste passo, com implicações no campo da memória, ver: Chevitarese 
(2006b) 295-303. 
9 Crossan (1995: 95) é da opinião que este agrupamento simbólico (os Doze novos patriarcas cristãos 
substituindo os Doze antigos patriarcas judeus) não ocorreu a não ser depois da morte de Jesus. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 4 

hoje é possível reconstruí-lo a partir de Lucas (4:1-13) e de Mateus (4:1-11), mas que o 

seu final não passasse pelo tópico “prisão, morte e ressurreição de Jesus”, já que Lucas 

e Mateus deixam de utilizá-lo, e se voltam para a narrativa da paixão marcana. Implica 

dizer, é como se autor e / ou comunidade que estavam por detrás do evangelho Q não 

vissem na morte de Jesus nenhum sentido salvífico, mas, antes, como o destino próprio 

de todos os profetas de Israel. Neste sentido, a ação de Jesus acaba sendo lida mais 

como um projeto de reforma e menos um movimento de oposição ao Judaísmo. Talvez 

a fala de Jesus, em Mateus (5:17-18), porém quase que completamente omitida em 

Lucas (16:16-17), de que ele não veio revogar a lei e os profetas, mas dar-lhes pleno 

cumprimento, sistematize de forma bastante fiel o retrato esboçado de Jesus no 

evangelho de Q. 

 

2. Um Velho Olhar no Recém-Publicado Evangelho de Judas. 

2.1. Quando do lançamento mundial do Evangelho de Judas, que foi precedido 

por um documentário para televisão, a National Geographic Society, responsável direta 

por todas as fases editoriais do livro, a começar pela reconstrução do codex até culminar 

na sua publicação, insistiu na tese de que esta boa-nova trazia um retrato radicalmente 

oposto aquele que a tradição cristã havia cunhado de Judas. Nela, este discípulo era 

apresentado como um herói, o verdadeiro amigo de Jesus, sendo o único capaz, entre 

todos os demais discípulos, de reconhecer a sua verdadeira natureza. A fim de 

acompanhar bem de perto esta visão, algumas passagens que poderiam tornar este 

retrato tremido ou fora de foco, ganharam, por parte dos tradutores, um contorno mais 

suave. Pelo menos duas delas, as quais podem ser aqui denominadas de passagens-

chaves, encontram-se inseridas neste caso: 

1ª. Judas pede que Jesus o ouça, da mesma forma que ele ouviu os demais 

discípulos. Ele quer lhe contar sobre a grande visão que ele teve. Jesus, ao ouvir isto, ri 

e lhe diz (EvJu 44:15-20): 

Você décimo terceiro espírito10. 

 

Os tradutores estabelecem para a palavra spirit, espírito, uma nota de rodapé 

(Kasser, Meyer e Wurst, 2006: 31, n°. 74), onde eles observam: 

                                                 
10 Lê-se, na tradução americana: “You thirteenth spirit”. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 5 

Ou, “décimo terceiro demônio” (copta, do grego daimōn). Judas é o 

décimo terceiro porque ele é o discípulo excluído do círculo dos doze, e ele é um 

demônio (ou daemon) porque sua verdadeira identidade é espiritual. Compare as 

histórias de Sócrates e seu daimōn ou daimonion, em Platão O Banquete 202e-

203a11. 

 

2ª. Quando Jesus diz a Judas (EvJu 56:17-20): 

Mas você excederá a todos eles. Porque você sacrificará o homem que me 

veste12. 

 

Uma vez mais, os tradutores fizeram uma nota de rodapé para explicar o sentido 

desta fala (Kasser, Meyer e Wurst, 2006: 43, n°. 137): 

Literalmente, “que me suporta”. Judas é instruído por Jesus a ajudá-lo a 

sacrificar o corpo carnal (“o homem”) que veste ou suporta o verdadeiro Jesus 

espiritual. A morte de Jesus, com a assistência de Judas, é vista como sendo a 

liberação interior da pessoa espiritual13. 

 

As duas passagens apresentam uma mesma característica: elas demandam 

explicações sobre os seus significados, os quais não podem ser encontrados nos 

respectivos contextos do evangelho de Judas, mas em notas de rodapé. Implica dizer, na 

medida em que os seus significados apresentam mais de um sentido, os tradutores 

intervêm, apresentando aquele que eles julgam os mais corretos. 

Quando da recentíssima publicação da edição crítica (Kasser, Meyer, Wurst e 

Gaudard, 2007), os tradutores propuseram uma mudança de sentido, admitindo uma 

outra possibilidade de explicação, além daquela que eles inicialmente haviam proposto. 

Esta alteração ocorreu na primeira passagem. Agora, a tradução proposta é seguinte 

(Kasser, Meyer, Wurst e Gaudard, 2007: 207): 

                                                 
11 Lê-se na tradução americana: “Or, “thirteenth demon” (Coptic, from Greek, daimōn). Judas is 
thirteenth because he is the disciple excluded from the circle of the twelve, and he is a demon (or 
daemon) because his true identity is spiritual. Compare tales of Socrates and his daimōn or daimonion, in 
Plato Symposium 202e-203a”. 
12 Lê-se na tradução americana: “But you will exceed all of them. For you will sacrifice the man that 
clothes me”. 
13 Lê-se na tradução americana: “Literally, “that bears me”. Judas is instructed by Jesus to help him by 
sacrificing the fleshly body (“the man”) that clothes or bears the true spiritual self Jesus. The death of 
Jesus, with the assistance of Judas, is taken to be the liberation of the spiritual person within”. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 6 

Você décimo terceiro daimon14. 

 

Na tradução francesa, que também faz parte desta edição crítica, a forma como 

Jesus se refere a Judas é assim apresentada (Kasser, Meyer, Wurst e Gaudard, 2007: 

244): 

[...] ô você, o décimo terceiro demônio?15 

 

Ao estabelecer uma comparação entre as duas traduções (inglesa e francesa) 

contidas na edição crítica, torna-se claro, ao menos um dos sentidos propostos pelos 

tradutores para a palavra daimon, isto é, demônio. Ao se trabalhar com ele, uma nova 

proposta de tradução para o português da referida passagem seria a seguinte: 

Você décimo terceiro demônio. 

 

Esta nova proposta de tradução para a palavra daimon, que acompanha a recente 

edição crítica, abre mão do discurso de autoridade, na medida em que não mais se apóia 

em Platão, um autor do século IV aEC, e busca se aproximar mais do contexto 

neotestamentário, onde o referido termo e seus derivados são sempre traduzidos pela 

palavra demônio (ver, por exemplo: Mc 3:22; Mt 12:24-28; Lc 11:14; Jo 7:20, 8:48-

49,52, 10:20) 16. 

Ora, se Judas passa a ser lido como um demônio, assim como os demais 

discípulos que formam o núcleo central que gravita em torno de Jesus, ele deixa de ser 

visto como “um bom moço”, tal como ele foi intensamente explorado pela campanha 

publicitária da National Geographic Society. 

Esta nova proposta de leitura passa a ter implicações na outra passagem-chave. 

Muito embora a edição crítica tenha mantido a tradução da primeira edição, pode ser 

admitido que a fala de Jesus sobre a derradeira ação de Judas, que será responsável por 

ele exceder a todos os demais discípulos, na medida em que ela culminará no sacrifício 

do homem que veste o senhor, pode não ser tão boa assim. Ela só se explicaria porque 

                                                 
14 Lê na tradução crítica: “You thirteenth daimon”. 
15 Lê na tradução crítica: [...] ô toi, le treizième démon? 
16 Indo completamente na contramão da pesquisa, já que a sua tradução não dialogou com aquela feita 
pela equipe responsável por tornar público o evangelho de Judas, Karen King (2007: 115 (9:4), 121 
(15:1)) propôs que daimon fosse traduzido por deus. Uma vez mais, o discurso de autoridade se impôs 
aqui, já que a referida autora foi buscar respaldo para sua proposta (se é que tal respaldo possa existir!) na 
obra de Platão. Timeu 90a-b. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 7 

Judas é um demônio, logo, sendo constituído por uma natureza má; porque ele é mau, 

ele tem a coragem de realizar tal ato, entendido aqui como nefasto. 

 

2.2. Chamei atenção, em outro lugar (Chevitarese, 2008: 72-73,75), sobre a 

necessidade de se localizar do lado de fora das comunidades cristãs a origem da fala 

relativa ao tema da traição de Jesus por alguém do seu círculo íntimo de discípulos. Na 

medida em que ele trazia à tona uma situação extremamente constrangedora para os 

cristãos, a possibilidade de ela ter sido histórica seria muito grande. Esta posição, 

convém destacar, nada tem haver com o reconhecimento de que sejam históricos todos 

os detalhes contidos nos relatos evangélicos envolvendo a traição sofrida por Jesus, a 

qual teria culminado com a sua morte. Os três únicos tópicos históricos associados à 

“Narrativa da Paixão” seriam a própria traição, o horário da prisão de Jesus e a sua 

crucificação. A identidade do traidor, às suas reais motivações, bem como a forma por 

ele utilizada para levar a cabo a sua ação eram já detalhes que se encontravam 

irremediavelmente perdidos no momento em que Marcos redigiu o seu evangelho. 

2.3. Ao se falar do tema traição de Jesus por Judas, deve-se ter em mente que ele 

representa ainda hoje uma questão nevrálgica na relação entre cristianismo e judaísmo. 

A modernidade trouxe consigo o acirramento desta relação, assentada agora em base 

explicitamente anti-semita. No campo da teologia cristã, principalmente a partir das 

últimas décadas do século XIX, com o advento do darwinismo social e do conceito de 

raça, passou-se a construir, com uma intensidade cada vez maior, o pressuposto de que 

Jesus não poderia ser judeu. Muito pelo contrário, ele foi pensado, a partir dos referidos 

pressupostos científicos, como alguém completamente avesso ao judaísmo e, por ter 

tido a coragem de apontar todas as mazelas do judaísmo, foi por morto pelas mãos dos 

judeus. Pode-se dizer, nascia aí a necessidade de se buscar o Jesus ariano. 

Não apenas as biografias de Renan (2004 (1863)) e de Keim (1867), como 

também a análise de Chamberlain (1911), reafirmaram estes pressupostos, na medida 

em que trabalharam na construção de um Jesus Galileu, em oposição a um Jesus 

associado à Judéia. Esta sua origem galilaica explicaria o porquê de ele conceber Deus e 

religião em bases tão opostas àquelas dos judeus. Estes mesmos pressupostos históricos 

explicariam de maneira satisfatória, por exemplo, (a) a iniciativa de se traduzir o livro 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 8 

de Marcião por van Harnnack (Steiggmann-Gall, 2004: 58)17, (b) a recuperação, com 

maior ênfase, das idéias externadas por Lutero em 1546, no seu texto clássico Os 

Judeus e suas Mentiras (Ericksen e Heschel, 1999: 14-15; Bergen, 1999: 47)18, (c) a 

leitura feita por Hitler (2001 (1925): 227 (Capítulo XI – Povo e Raça)) sobre a ação de 

Jesus ter “pego no chicote para enxotar do templo de Deus este adversário” (referindo-

se aqui aos judeus), e (d) a proposta de dejudaização do cristianismo pelo Movimento 

Cristão Alemão (Bergen, 1996; 1999). Estas visões marcadamente anti-semitas, 

amplamente disseminadas no contexto contemporâneo, poderiam explicar, pelo menos 

em parte (mas só em parte), o envolvimento de teólogos alemães de ponta com o 

nazismo, como, por exemplo, Rudolf Bultmann (Steigmann-Gall, 2004: 86, 104-105), 

Paul Althauss, Emmanuel Hirsch, Gerard Kittel (Ericksen, 1985) e Walter Grudmann 

(Heschel, 1999). Quase todos eles passaram ilesos pela política de desnazificação, sendo 

acolhidos no seio de suas respectivas igrejas. Eles continuaram a formar toda uma 

geração de teólogos, uns voltados para a Academia, enquanto que outros para os 

púlpitos. Todo este contexto poderia explicar (se é que tal barbárie possa ser 

racionalmente explicada!) a política de Estado de assassinato em massa de judeus, 

conhecida como holocausto. 

Louis Painchaud provavelmente esteja com a razão quando, em recente 

palestra19, relacionou a construção deste novo perfil de Judas, traçado pelos tradutores 

do recém descoberto evangelho, com o mundo contemporâneo pós-holocausto. De fato, 

esta hipótese parece ser bem construída, principalmente quando se considera que há 

muito tempo Judas deixou de representar uma pessoa em si e passou a significar um 

ethnos, incluindo nele todos os seus descentes, conforme observou Mt (27:25). 

Mas, até que ponto esta leitura marcadamente política – refiro-me aqui à 

elaboração deste novo perfil de Judas – ajudaria efetivamente a superar a base anti-

semita em que se assenta o mundo contemporâneo? 

Apesar de a resposta ultrapassar em muito os limitados objetivos traçados aqui, 

alguns aspectos podem ser aqui destacados: 

                                                 
17 Convém destacar o fato (Steiggmann-Gall, 2004: 58) de van Harnnack, assentado em suas bases anti-
semitas, ter criticado duramente Lutero pelo fato de ele não ter eliminado do cristianismo o pesado fardo 
que representava o Antigo Testamento. 
18 Conforme Bergen (1999: 47) observou, para os aderentes do Movimento dos Cristãos Alemães, Lutero 
foi visto como o campeão do anti-semitismo. Com regozijo, eles reimprimiram seu ensaio “Contra os 
Judeus e suas Mentiras”. 
19 Ela ocorreu em 22 de novembro de 2007, durante o seminário organizado pelo Grupo de Pesquisa 
Orácula do PPGCR-UMESP. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 9 

As bases históricas do cristianismo, desde as últimas décadas do século XIX até 

o atual momento, mesmo apresentando algumas importantes mudanças neste transcurso 

de tempo na maneira de se relacionar com o judaísmo, ainda insistem em colar a ação 

de Judas como sendo própria do judeu: ele não tem amigo; ele desconhece o significado 

da palavra “amor”; ele é movido exclusivamente por dinheiro. 

Um passo importante no sentido de se abandonar estes traços, pensados um dia 

como caricaturas, mas que no atual tempo presente ganham dimensões reais, palpáveis 

para milhões de cristãos, seria propor uma revisão séria na tradução dos textos 

neotestamentários, com o objetivo de: 

1º. Não apenas discutir melhor o sentido das palavras que localizam Judas no 

campo da traição; 

2º. Estabelecer notas explicativas de rodapé que insiram as ações de Jesus no 

interior do Judaísmo. 

Vou enfatizar apenas o primeiro caso, analisando o sentido dado pelos tradutores 

do corpus neotestamentário ao verbo paradídomi20. A minha ênfase vai recair na 

necessidade de um maior equilíbrio, a fim de se evitar um olhar marcadamente anti-

semita. Considerem os seguintes exemplos acerca do emprego deste verbo na Bíblia de 

Jerusalém: 

(a) Mt 26:21-26 – quando Jesus anuncia que um dos Doze o entregaria: 

[...] “Em verdade vos digo que um de vós me entregará (paradōsei). Eles, 

muito entristecidos, puseram-se – um por um – a perguntar-lhe: “Acaso sou eu, 

Senhor?” Ele respondeu: “O que comigo põe a mão no prato, este me entregará 

(paradōsei)”. Com efeito, o Filho do Homem vai, conforme está escrito a seu 

respeito, mas ai daquele homem por quem o Filho do Homem for entregue 

(paradidotai)! Melhor seria para aquele homem não ter nascido!” Então Judas, o 

seu traidor (paradidous), perguntou: “Porventura sou eu, Rabi?” Jesus 

respondeu-lhe: “Tu o dizes”. 

 

                                                 
20 Este verbo ocorre freqüentemente na história da paixão (Büchsel, 1964, II: 169), como, por exemplo: 
(a) a traição de Jesus por Judas (Mc 14:10 – paralelos); (b) o Sinédrio entregando Jesus a Pilatos (Mc 15:1 
– paralelos); (c) Jesus sendo entregue por Pilatos para satisfazer a vontade do povo (Lc 23:25); (d) Jesus 
sendo entregue por Pilatos aos soldados (Mc 15:15 – paralelos). A freqüente ocorrência deste termo em 
tal contexto tem paralelo na narrativa de outros tribunais, como, por exemplo, a dos mártires (Mt 10:17; 
At 12:4). Em Rm (8:32) a expressão parédōken autón traz a idéia de boa-vontade em morrer; amor auto-
sacrificial (Büchsel, 1964, II: 169; Grudmann, 1993, VII: 785; cf. tb. Schneemelcher, 1972, VIII: 384, 
item c). Para outras ocorrências, ver: Büchsel, 1964: 169-172. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 10 

(b) Rm 8:32. Paulo explica quem entregou Jesus à morte: 

“Quem não poupou o seu próprio Filho, e o entregou (paredōken) por 

todos nós, como não nos haverá de agraciar em tudo junto com ele?” 

 

Com relação à primeira passagem, buscou-se assinalar, entre parênteses, o 

emprego do verbo paradidomi. Dos quatro casos assinalados, apenas um não significa 

entregar, mas prioritariamente trair. Não sem sentido, é justamente no momento em que 

Judas é inserido na passagem, sendo definido como traidor de Jesus. O segundo 

exemplo é por demais interessante, já que Paulo também emprega o verbo paradidomi. 

Neste caso, nenhum tradutor diz que Deus traiu o seu filho, entregando-o às 

autoridades. A ênfase recai no seu nobre gesto, na medida em que ele, como pai, entrega 

o seu filho Jesus por todos nós. 

Como pode ser constatado, sem que ela seja vista como uma novidade para 

alguém, o rótulo de traidor fica exclusivamente reservado a Judas. Assim, do ponto de 

vista dos sentidos dados pelos tradutores às palavras gregas do Novo Testamento, o 

justo equilíbrio seria decisivo em nossa capacidade de olhar de maneira mais respeitosa 

para com o judaísmo, no seu todo, e para com o judeu, no particular. 

 

Em termos conclusivos, seria oportuno retomar uma colocação feita por Erhman 

(2006a:93), na forma como o Novo Testamento descreve Judas: ele o apresenta como 

sendo a maçã podre. Todas as vezes que Judas é mencionado, sem exceção, reforça-se o 

seu aspecto de homem mau. No entanto, os denominados “evangelhos canônicos” nunca 

endereçaram questões especulativas em torno da sua ação, como por exemplo: (a) se 

Jesus morreu na cruz para a salvação do mundo, então Judas Iscariotes não estaria 

fazendo uma ação boa quando o entregou às autoridades? (b) sem a traição não existiria 

prisão; sem a prisão não existiria tribunal; sem tribunal não existira crucificação; sem 

crucificação não existira ressurreição Em resumo, sem a ação de Judas, o ser humano 

não seria salvo do pecado! Sendo assim, por que a ação de Judas foi uma coisa tão 

ruim? 

Em suma, o que ficou de Judas é fala de Mc (14:21): 

Teria sido melhor para este homem nunca ter nascido. 

 

Bibliografia. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 11 

BERGEN, D. L. (1999) Storm Troopers of Christ. The German Christian Movement, in: 

ERICKSEN, R. P. and HESCHEL, S. Betrayal. German Churches and the 

Holocaust. Minneapolis: Fortress Press, pp. 40-67. 

BERGEN, D. L. (1996) Twisted Cross. The German Christian Movement in the 

Third Reich. North Caroline: The University of North Caroline. 

BROWN, R. E. (1994) The Death of the Messiah. From Gethsemane to the Grave. 

New York: Doubleday, volume 2. 

BÜCHSEL, H. M. F. Paradivdwmi, in: KITTEL, G. FRIEDRICH, G. (Eds.) 

Theological Dictionary of the New Testament. Michigan: WM. B. Eerdmans, 

1964, II: 169-173. 

CHAMBERLAIN, H. S. (1911) Foundations of the Nineteenth Century. Elibron 

Classics. (Facsimile of edition published in 1911) 

CHEVITARESE, A. L. (2008) Evangelho de Judas. Uma Luz no Fim de uma Antiga 

História Sombria?, in: FUNARI, P. P. A., SILVA, G. J. e MARTINS, A. L. (Orgs.) 

História Antiga. Contribuições Brasileiras. São Paulo: Annablume / FAPESP, 

pp. 65-77. 

CHEVITARESE, A. L. (2006b) Memória e História do Relato da Ressurreição de Jesus 

em Paulo, in: SILVA, G. V., NADER, M. B. e FRANCO, S. P. (Orgs) As 

Identidades no Tempo. Ensaios de Gênero, Etnia e Religião. Vitória: EDUFES, 

pp. 295-303. 

CHEVITARESE, A. L. (2006a) Da Traição à Morte de Jesus de Nazaré. Em Torno de 

Judas Iscariotes, in: CHEVITARESE, A. L., CORNELLI, G. e SELVATICI, M. 

(2006) Jesus de Nazaré. Uma Outra História. São Paulo: Annablume / FAPESP, 

pp. 121-130. 

CROSSAN, J. D. (1995) Quem Matou Jesus? As Raízes do Anti-Semitismo na 

História Evangélica da Morte de Jesus. Rio de Janeiro: Imago. 

EHRMAN, B. D. (2006a) Christianity Turned on Its Head. The Alternative Vision of 

the Gospel of Judas, in: KASSER, R., MEYER, M. e WURST, G. Op. Cit., pp. 77-

120. 

EHRMAN, B. D. (2006b) The Lost Gospel of Judas Iscariot. A New look at 

Betrayer and Betrayed. New York: Oxford University Press. 

ERICKSEN, R. P. (1985) Theologians under Hitler. New Haven: Yale University 

Press. 



RJHR 1 (2008) – André Leonardo Chevitarese 

 12 

ERICKSEN, R. P. e HESCHEL, S. (1999) Introduction, in: Betrayal. German 

Churches and the Holocaust. Minneapolis: Fortress Press, pp. 1-21. 

GRUNDMANN, W. Sún - metáv, in: KITTEL, G. FRIEDRICH, G. (Eds.) Theological 

Dictionary of the New Testament. Michigan: WM. B. Eerdmans, 1993, VII: 766-

797. 

HESCHEL, S. (1999) When Jesus was an Aryan. The Protestant Church and 

Antisemitic Propaganda, in: ERICKSEN, R. P. and HESCHEL, S. Betrayal. 

German Churches and the Holocaust. Minneapolis: Fortress Press, pp. 68-89. 

HITLER, A. (2001 (1925)) Minha Luta. São Paulo: Centauro. 

KASSER, R., MEYER, M., WURST, G. e GAUDARD, F. (2007) The Gospel of 

Judas. Together with the Letter of Peter to Philip, James, and a Book of 

Allogenes from Codex Tchacos – Critical Edition. Washington: National 

Geographic. 

KASSER, R., MEYER, M. e WURST, G. (2006) The Gospel of Judas. Washington: 

National Geographic. 

KEIM, T. (1867) Geschichte Jesu von Nazara. Zurich: Orell & Füßli. 

KOESTER, H. (1990) Ancient Christian Gospels. Their History and Development. 

London: SCM Press. 

MACCOBY, H. (1992) Judas Iscariot and the Myth of Jewish Evil. New York: Free 

Press. 

KING, K. L. (2007) The Gospel of Judas, in: PAGELS, E. e KING, K. L. Reading 

Judas. The Gospel of Judas and the Shaping of Christianity. New York: 

Viking, pp. 105-165. 

RENAN, E. (2004 (1863) A Vida de Jesus. São Paulo: Martin Claret. 

ROBINSON, J. M. (2006) The Secrets of Judas. The Story of the Misunderstood 

Disciple and His Lost Gospel. New York: HaperSanFranisco. 

ROBINSON, J. M. e KOESTER, H. (1971) Trajectories through Early Christianity. 

Philadelphia: Fortress Press. 

SCHNEEMELCHER, W. Uiós, in: KITTEL, G. FRIEDRICH, G. (Eds.) Theological 

Dictionary of the New Testament. Michigan: WM. B. Eerdmans, 1972, VIII: 

363-397. 

STEIGMANN-GALL, R. (2004) O Santo Reich. Concepções Nazistas do 

Cristianismo 1919-1945. Rio de Janeiro: Imago. 


