RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli

Morte e vida “severina” de Jesus:
um camponeés galileu na “cruz’” da historia

Gabriele Cornellit
(Dep. de Filosofia, Universidade de Brasilia)
cornelli@unb.br

A tese que quero defender hoje é simples, e a0 mesmo tempo, marcada por uma
certa ousadia hermenéutica, que como toda ousadia, e toda hermenéutica, precisa e muito
da benevoléncia dos ouvintes.

A tese é que, se olharmos para a narrativa do julgamento e morte de Jesus, existem
evidentes sinais de que, em Ultima instancia, € a magia dele 0 motivo mais importante de
acusacao e condenacdo a morte.

Mas antes de mergulhar propriamente na tese que proponho, me sejam permitidas 3

(trés) premissas, a moda de introducao.

A primeira diz respeito, como ndo podia ser diferente, ao titulo de minha fala, e a

sua referéncia ao celebre poema de Jodo Cabral de Melo Neto, Morte e Vida Severina:

Somos muitos Severinos

iguais em tudo na vida:

na mesma cabeca grande

que a custo é que se equilibra,

no mesmo ventre crescido

sobre as mesmas pernas finas

e iguais também porque o sangue,
que usamos tem pouca tinta.

E se somos Severinos

! Este texto foi originalmente apresentado no | Seminario Internacional Jesus Histérico, no Rio de Janeiro, 16-
18 de Outubro de 2007, Universidade Federal do Rio de Janeiro. E, por sua vez, é uma re-elaboracdo de um
texto anteriormente publicado no livio CHEVITARESE, André & CORNELLI, Gabriele & SELVATICI
Monica. Jesus de Nazaré: uma outra histéria. Sdo Paulo, FAPESP / Annablume, 2006.


mailto:cornelli@unb.br

RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 2

iguais em tudo na vida,
morremos de morte igual,
mesma morte severina:

gue é a morte de que se morre
de velhice antes dos trinta,

de emboscada antes dos vinte
de fome um pouco por dia

A idéia espero possa ser compreendida da maneira que eu gostaria, isto é: a
narrativa da morte de Jesus é aproximavel aquela do retirante do poema, num contexto de
extrema pobreza, onde se “morre de velhice antes dos trinta”, e “de fome um pouco todo
dia”. E neste contexto, que é tanto antigo e galileu, como escandalosamente
contemporaneo, que a narrativa da morte do mago e curandeiro Jesus de Nazaré assume um
sentido mais préprio. Defendo assim, contra qualquer tentativa de uma historiografia
positivista e presentista, que o lugar inicial da pesquisa, a declaracdo de intengdes, a
hermenéutica é necessaria a honestidade da mesma. E aqui, portanto, in terra brasilis, que

estas proximas palavras encontram seu lugar e seu mais profundo sentido.

Uma segunda premissa, diz respeito a intuicdo fundamental do texto, que me veio
de minha frequentacdo tanto dos livros do aqui presente Prof. Dominic Crossan, como, de
maneira mais incisiva, das pesquisas de um eminente biblista, infelizmente pouco
trabalhado por aqui, que € Morton Smith. Falecido em 1991, tem sua obra reeditada pelo
discipulo Shaye Cohen. Foi professor da Columbia University por muitos anos, e antes, nos
anos “40, foi aluno de Cadbury (de Novo Testamento), de Wolfson (Judaismo) e de Nock
(religides greco-romanas), sempre em Harvard. E aluno de Gershom Sholem (misticismo
judaico) em Jerusalém. Seu livro talvez mais célebre é Jesus, the Magician. E a este livro

extraordinario, devo muito.

Uma terceira premissa tem a ver com a compreensao da magia que defendo aqui.
E para isso, ndo encontro melhor ponto de partida que uma citacdo do Prof.
Crossan:

A magia estd para a religido assim como o banditismo estd para a politica.
Enquanto o banditismo contesta a legitimidade do poder politico, a magia contesta



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 3

a do poder espiritual. Tanto no mundo antigo quanto no moderno pode-se fazer
uma distincdo entre magia e religido através de defini¢Bes prescritivas e politicas,
mas ndo através de descri¢des neutras e objetivas. A religido é magia oficial e

aprovada; a magia é uma religido extra-oficial e censurada.’

N&o acrescento mais. A questdo parece-me clara. E fecha o circulo das trés
premissas.

Vamos & exegese do bloco narrativo da paixao.

“Banca o profetal”

Da mesma forma que Herodes com relagdo a Jodo Batista,* as autoridades religiosas

de Jerusalém temem uma reacdo popular contra a priséo de Jesus:

[Os sumos sacerdotes e os fariseus] procuravam prendé-lo, mas tiveram medo das

multiddes (égabribnoar tovs dyiovs), pois elas o consideravam como profeta

(moogrfem).*

Aqui o termo mpodntrg, com o qual Jesus é nomeado pelas multiddes, €
significativo.

De qual profecia esta se falando neste caso? Com que tradicdo profética Jesus €
identificado pelas multiddes? Como veremos em detalhes mais adiante, o conjunto das
tradicdes sobre o Jesus historico parece indicar que os modelos proféticos do galileu Jesus

sd0 Elias e Eliseu, profetas da tradicdo popular do Norte, magos e taumaturgos.®

Nos escarnios dirigidos contra Jesus, preso, pelos guardas do Sinédrio, volta o tema

da profecia:

2J. D. Crossan. O Jesus historico, p. 342.

3Cf. Lc 14, 5.

* Mt 21, 46.

> Cf. neste sentido a aguda comparagéo de J. D. Crossan, O Jesus histérico, pp. 174-177.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 4

Alguns puseram-se a cuspir nele, a velar-lhe o rosto, a dar pancadas e dizer-lhe:

“Banca o profeta!” (zpogrirevoor).®

Na versdao mateana:

Entéo eles Ihe cuspiram no rosto e Ihe deram pancadas; outros o eshbofetearam.
Disseram eles: “Banca o profeta (mpog¢nrevoor) para nés, Messias: quem foi que te

bateu?”.’

E subentendida, em ambas as versdes dos escarnios, a fama de Jesus como profeta
adivinho. A profecia que Ihe é cobrada neste momento é a da adivinhagéo.®

N&do parece um detalhe privado de significado o fato de Mateus citar o escarnio
guem foi que te bateu, dirigido contra Jesus, sem preparar e explicar isso narrativamente
com o encobrimento do rosto de Jesus, como na versdo marcana. Se este pormenor deve-se
provavelmente a um esquecimento de Mateus, confirmando mais uma vez sua dependéncia
em relacdo a Marcos, € um fato que a expressao banca o profeta! — e todo o sentido de
escarnio com relagdo as reais capacidades proféticas de Jesus — ndo é esquecida.

O que esta memoria parece indicar é que a profecia de Jesus deveria ser

compreendida pelos contemporaneos como adivinhacgdo ou prognostico.

A acusacdo pela qual Jesus é levado até o governador romano Pilatos é a seguinte:

Se este individuo ndo tivesse praticado o mal (kakov ToL®dv), porventura o

entregariamos a ti?°

® Mc 14, 65. A tradugdo “banca o profeta!”, brilhante, é da Biblia TEB.

" Mt 26, 67-68.

8 Cf. para um estudo sistematico dos escarnios contra Jesus Raymond E. Brown (The Death of the Messiah: a
Commentary on the Passion Narratives in the Four Gospels. New York, Doubleday, 1994, pp.568-586; 863-
877). O autor pretende fundamentalmente distinguir os diferentes motivos dos escarnios dos judeus (por ser
um falso profeta) e dos romanos (por ser um pretenso “rei dos judeus”), cf. p. 569. A distincdo de R. Brown
confirmaria assim a nossa suspeita com relacdo ao fato de que, para os interesses do judaismo oficial, é a
imagem de um Jesus “falso profeta” a que mais incomoda. Enquanto o problema de Jesus como “rei dos
judeus”, que perpassa também todas as narrativas da paix&o, seria mais uma representacdo da acusacdo do
poder romano.

® Jo 18, 30.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 5

A acusacdo de praticar o mal é, claramente, uma acusacio de magia.™

A prisdo de Jesus no horto das Oliveiras, segundo a versdo lucana, acontece num
clima de demonstragdo de poderes magicos: Jesus cura a orelha do servo do Sumo

Sacerdote decepada por um de seus discipulos.**

Ao longo das narragdes da assim chamada paixdo de Jesus, emergem varios
indicios, nos detalhes esquecidos e nas contradi¢bes da forte armacdo querigmatica, de que

a acusacao contra ele esta ligada de alguma forma a sua pratica magica.

“Destruirei este templo”

Um dos temas recorrentes nas narrativas de acusacgao é o de Jesus ter prenunciado
que iria destruir o templo.
Uma breve comparacédo entre as versdes marcana e mateana (Lucas ndo recebe esta

acusacdo) mostra um detalhe significativo:

Marcos Mateus

NoOs o ouvimos dizer: eu destruirei este|Este homem disse: ““Posso destruir o
templo (raov rovrov) feito por maos de|santuario de deus (rov vaov toi Geov) e
homem, e, em trés dias, construirei outro, | reconstrui-lo em trés dias”.™
que ndo sera feito por maos de homem

(¢yewpomoinror).’?

10.cf. M. Smith. Jesus, the Magician, pp. 33 e 182.

1 Cf. Lc 22, 51: mas Jesus tomou a palavra e disse: “Deixai fazer, até isso”. E tocando-lhe a orelha
(&pevog Tod Wrtiov), curou-o (idoeto avtér). Para uma discussdo mais aprofundada sobre essa complexa
tradicdo cf. Raymond E. Brown, The Death of the Messiah, pp. 264-293. Ainda que a maioria dos
comentadores ndo reconhe¢a nenhuma probabilidade histérica numa tradigdo tdo bizarra como a do corte da
orelha do servo, chama atencdo o comentario naif de Latourelle: “Se a histéria dessa cura fosse um acidente
isolado no evangelho, eu teria problemas em aceita-la. Porém, no contexto da vida de Jesus, creio apenas que
ndo é impossivel”. Cf. René Latourelle. The Miracles of Jesus and the Theology of Miracles. New York,
Paulist, 1988, p. 204.

2 Mc 14, 58.

Mt 26, 61.




RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 6

Mesmo que para a economia narrativa do julgamento de Jesus essa acusacdo nao
seja decisiva (pois, comenta Marcos, 0s acusadores ndo concordavam em seu
testemunho™*), parece sé-lo para a compreenséo de qual podia ser o incdmodo que a figura
de Jesus criava para as autoridades religiosas de Jerusalém.

Nesse sentido, a versdo originaria marcana, da qual com toda probabilidade Mateus
depende, parece representar de maneira mais viva as palavras de um homem divino galileu
na frente do templo de Jerusalém.

Enquanto em Mateus o templo é chamado de tov vaov tod 6eov, “0” templo de
deus, em Marcos o templo é veov tobtov, este templo aqui. Se para Mateus o importante é
deixar claro que Jesus afirma ter eventualmente o poder sobre o templo de Jerusalém,
reconhecido como templo de deus, para Marcos a questdo é mais profunda: Jesus mostra a
intencdo clara de construir um novo templo, diferente deste aqui. E a diferenga estd no
termo dxeLpotointov, ndo feito por mdos de homens.™

Essa afirmacdo de Jesus em Marcos, pela qual de fato estd sendo acusado, remete
diretamente para um paralelo de extremo interesse na obra enumerada entre as obras
apocalipticas intertestamentarias, e que recebeu o nome de Testamento de Saloméo.

Narra-se aqui a construcdo do templo de Jerusalém pelas médos dos deménios,
sujeitados pelo poder do anel de Salom&o. A obra, repleta de tradi¢bes ligadas a magia
popular, como simpatias e palavras magicas, na linha da literatura dos PMG, deve ser
considerada como um paralelo histérico-literario central para entender a origem
hermenéutica do tema da destruicdo do templo e da construgdo de um templo
ayeLpoToinTov.

Se entrarmos diretamente na discussdo textual sobre o Testamento de Saloméo, a
presenca de temas apocalipticos e magicos na narracdo da construcdo do templo pelos

demdnios aponta para uma tradicdo de origem israelitica e popular, provavelmente galiléia.

4 Cf. Mc 14, 59.

150 fato de que Lucas néo recebe essa tradicdo ndo significa que ele ndo compreenda esse conflito. O mesmo
é de fato remetido para Atos, na boca de um outro condenado, Estevao: “O Altissimo ndo habita mansGes
construidas pela médo dos homens” (At 7, 48). Cf. Raymond E. Brown. The Death of the Messiah, pp. 436-
437.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 7

Assim, se a afirmacgédo da destruicdo do templo caberia muito bem na boca de um

® mais ainda deveria estar entre as tradicdes do Jesus histérico a

profeta-santo Galileu,*
intencdo da construcdo de um templo ayeipomointov, isto é, fruto da magia xamanica, como
no caso de Salomao.

Dessa forma, a acusacao contra Jesus por ter afirmado querer destruir e reconstruir o
templo, antes e mais do que uma acusacdo de rebeldia politico-religiosa, seria uma

acusacdo de xamanismo e pratica magica.

Interessante notar que 0 mesmo tema reaparece novamente nos escarnios atribuidos

por Marcos e Mateus a quem passava aos pés do crucificado.

Os transeuntes o insultavam, meneando a cabeca, e diziam: “Ol4, tu que destrois o

templo e o reconstréis em trés dias”.*’

Os transeuntes o insultavam, meneando a cabeca, e dizendo: “Tu que destréis o

templo e o reconstréis em trés dias...”.*?

Jesus € reconhecido aqui como “aquele que disse que ia destruir o templo e
reconstrui-lo em trés dias”. Aparentemente, um indicio de que a tradicdo devia ser muito
conhecida. O escarnio acontece por um motivo muito simples: ndo conseguir demonstrar
em proprio favor seus poderes magicos. N&o consegue se libertar, como ira construir o

templo em trés dias?

“Filho de deus”

16 Cf. para o termo Geza Vermes, Jesus, o judeu, pp. 64-86. Com esta terminologia Geza Vermes quer
traduzir o termo hassid. O termo hassid, porém, ndo me parece absolutamente adequado, por ser caracteristica
central dos hassidim a obediéncia a Lei. Coisa que ndo parece estar absolutamente entre as prioridades de
figuras religiosas outsiders como a de Jesus.

"'Mc 15, 29.

8 Mt 27, 39.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 8

Segundo a estrutura interna das narrativas sinéticas da paixdo, a acusacao decisiva,
da qual depende a condenacdo de Jesus a morte, é a de ter se autoproclamado “filho de
deus”.

Na versdo marcana:

O sumo sacerdote o interrogava, dizendo: “Es tu o0 messias, filho de deus bendito?
(20 el 0 Xprorog 0 viog tob evloynron))”. Jesus disse: “Eu sou (ZEyw ecut), e
vereis 0 Filho do homem assentado a direita do Todo-poderoso e vindo com as

nuvens do céu”.*®

A resposta de Jesus tem o tom de uma auto-revelacdo. Proclamando-se “filho de
deus” e citando o Salmo 110, 1 (em destaque na tradugdo acima) Jesus assina sua

condenacéo. % De fato:

O sumo sacerdote rasgou as vestes e disse: “Que necessidade temos ainda de
testemunhas? Ouvistes a blasfémia (Blaognuiz). Que vos parece?”. E todos o

condenaram como digno de morte.*

Por que exatamente esta expressdo, filho de deus, na boca de Jesus, é considerada
uma Preodnuie e é causa direta de sua condenacdo a morte?

Primeiramente, é preciso notar o seguinte: a expressao filho de deus ndo é muito
comum no judaismo como referéncia a figura do Messias. Nos mesmos sinéticos a
expressao aparece normalmente no contexto da atividade taumatdrgica de Jesus. Isto leva
autores como Morton Smith e Georg Luck a sugerir que a expressdo “filho de deus”,

portanto, estaria ligada ao ambito da magia.*

9'Mc 14, 61b-62.

20 Mateus e Lucas resolvem ambos deixar a auto-proclamacéo de Jesus na ambigiiidade: “Tu o dizes” — é a
resposta de Jesus em Mt 26, 64. Segundo a Biblia TEB Jesus exprime-se com uma reserva que deixa 0s
interlocutores em face a sua prépria pergunta (TEB, Mc 14, 62: nota 0).

I Mc 14, 63-64.

22 Cf. M. Smith. Jesus, the Magician, pp. 100-101; 151; G. Luck. Arcana Mundi, p. 47. Nesse sentido, 0
mesmo R. Brown comenta o seguinte: In Eastern and Greco-Roman polytheism, rulers, heroes, and wonder-
workers were intitled ““son(s) of god”. (...) Yet in biblical or extrabiblical Jewish literature before or
contemporary with the New Testament, the “son of god™ as a title for a human being is extremely rare and
for all practical purposes confined to one obscure instance in the Dead Sea Scrolls (Raymond E. Brown. The



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 9

De fato, sdo especialmente os demdnios que, nos sinéticos, chamam Jesus de filho
de deus. Os seus discipulos o reconhecem como tal depois de seus milagres. J& 0s
adversarios recusam tal titulo, pois ndo se aplicaria aquele que consideravam como um
mago e feiticeiro, possuido por um espirito impuro.

Particularmente significativo é o uso que Marcos faz da expressdo. A proclamacéao
de Jesus como filho de deus € mantida em segredo, a ser revelado somente nesta
confrontagdo final com o0s sumos sacerdotes. A expressao aparece somente cinco vezes em
todo o evangelho. Excluindo o cabecalho (1, 1), a primeira vez que o termo aparece é na
boca dos deménios em 3, 11, no bloco de tradi¢des sobre a atividade méagica de Jesus que,
num crescendo de intensidade, apresenta as reacfes a mesma atividade das diversas
categorias presentes. Portanto a proclamacao de Jesus como filho de deus estd na boca dos
demonios, como aquela de ter Beelzebul estd na boca dos inimigos. Tanto os demonios
como 0s inimigos parecem reconhecer sua forca magica, sua identidade de filho de deus.?®

E se no julgamento, em Mc 14, 61, é na boca do sumo sacerdote que a expressao
filho de deus € colocada, a ultima vez que aparece € na boca do centurido romano, em Mc
15, 39.

Jesus, portanto, é proclamado filho de deus pelos dembnios, pelo sumo sacerdote e
por um soldado romano. Os trés sdo paradigmas de poderosos inimigos do povo, na

perspectiva galiléia e popular marcana.

A confirmacdo desse sentido magico da expressdo “filho de deus”, no interior da

literatura mégica helenistica, a expressdo “filho do deus vivo” era um dos titulos mais

Death of the Messiah, p. 480. Traducdo: “No politeismo oriental e greco-romano, autoridades, herois e
milagreiros eram chamados de “filho(s) de deus”. Mesmo na literatura judaica biblica ou extra-biblica anterior
ou contemporanea ao Novo Testamento, o “filho de deus” como titulo para um ser humano é extremamente
raro e, de todo modo, limitado a uma obscura passagem dos Rolos do Mar Morto”). O trecho obscuro de
Qumram ao qual o autor se refere é 4Q246.

2 0 mesmo vale para Mc 5, 7. Considerando esta relagdo estreita entre a proclamagéo da figura de Jesus e
seus milagres, Theissen fala de um arco aretolégico em Marcos: “All the small units and the overall structure
of the gospel can come together at this one point. Put in form of critical terms, wonder and acclamation
motifs, together with the contrasting motif of secrecy, are structural motifs of overarching composition in
Mark” (The Miracle Stories..., p. 212. Traducdo: “Todas as pequenas unidades e a estrutura geral do
evangelho encontram-se neste ponto. Colocados de forma critica, os motivos de milagre e aclamacéo,
juntamente com o motivo contrastante do segredo, constituem motivos estruturais do arco redacional de
Marcos”).

24 Cf. neste sentido Ched Myers. O evangelho de s&o Marcos. S&o Paulo, Ed. Paulinas, 1992, pp. 349-385 e
487-525.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 10

usados, uma das forcas magicas mais poderosas. Ha, nesse sentido, um interessantissimo
paralelo entre a iniciacdo xamanica de Jesus no batismo e os PMG.?® Aqui a descida do
espirito é seguida por uma proclamacdo normalmente considerada como uma investidura

messianica: Ovrdc éoriv 6 vide pov..., este é o meu filho.?

Segundo Bultmann, a tradicdo do batismo deve ser muito antiga, por causa de sua
inclusdo tanto em Marcos como em Jodo. Contradiria a teologia dos dois evangelhos, sendo
assim preservada por eles como um féssil inconsistente.?” Por outro lado, a tradicdo pode
ser considerada como uma apologia da magia de Jesus: ele € um homem divino, um xama,
portanto esta possuido (ndo tem como nega-lo!), mas pelo espirito santo de deus, e nao por
um espirito impuro.

Usando a terminologia acima, portanto, Jesus é filho, sim, mas de deus.

Cabe notar que se a tradicdo do batismo é antiga, a acusagdo contra Jesus,
formulada no Sinédrio pelo sumo sacerdote, nos termos acima analisados, de “ser filho de
deus”, deve sé-lo ainda mais. Pois a apologia, logicamente, segue sempre a acusagdo, nunca

a precede.

Para concluir o circulo comparativo, é preciso destacar o fato de exemplos de uma
relacdo intima do xam& com seu deus-pai estarem presentes até na literatura rabinica: as
duas Unicas vezes em que o termo Abb4, pai, é referido a deus em toda a literatura rabinica
encontram-se no Talmude da Babil6nia. Ambas as referéncias estdo em tradicdes ligadas a
figura de Honi ha-Meaggel (o tracador dos circulos).?® O contexto talmudico é de magia,
revelando inclusive, na figura de Honi, a atitude de um filho mimado por um pai que faz

tudo o que o filho pede, indicando assim uma relacdo toda privilegiada e quase que de

25 Cf. M. Smith, Jesus, the Magician, pp. 101ss.

Mt 3, 17.

2 Cf. Rudolf Bultmann. History of Synoptic Tradition. Peabody, MA, Hendrickson, 1963, p. 247.

%8 De Honi ha-Meaggel (o tragador de circulos) tratam duas fontes: a Mixna (Taanit) e uma memoria de
Flavio Josefo (que prefere chama-lo de Onias). A forca, a capacidade especial atribuida a Honi é aquela de
fazer chover. Esta habilidade chama diretamente a memdria a figura de Elias. Aquele de Honi é o Unico
milagre registrado na Mixna, codigo oficial da lei rabinica, composto na Palestina em torno do ano 200 d. C.
Segundo o Talmude da Babil6nia Honi se comportava diante de deus como um filho petulante e mimado:
“Assim ele Ihe disse: Pai [Abba], banha-me em &gua morna [e ele obedece], lava-me em agua fria [e ele
obedece], d&-me nozes, améndoas, péssegos e romas, e ele Ihe deu tudo” (Taanit 23. Apud J. D. Crossan. O
Jesus histdrico, p. 182).



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 11

controle ou coacdo da vontade do pai pelo filho. Algo pelo qual a magia é normalmente

condenada.

A mesma expressao aramaica abba é colocada na boca de Jesus no Getsémani por

Marcos:

“Abba, tudo te é possivel, afasta de mim este calice!™.

Segundo Raymond Brown seria esta a Unica expressao aramaica transliterada pelos
evangelhos e, como no caso de Honi acima citado, a expressdo deveria ser a maneira mais

comum pela qual uma crianca dirigia-se ao seu pai.?*

A trama redacional de Marcos e a construcdo da tradi¢cdo do batismo com relagéo a
definicdo de Jesus como filho de deus apontam, mais uma vez, para uma tentativa de
defender a figura de Jesus das acusacOes de magia. Desde sua iniciagdo mistica no batismo

até o julgamento, Jesus € filho de deus, ndo um mago ou charlat&o.

Delito religioso

A maioria dos estudiosos compreende como causa da morte de Jesus a complexa
trama politico-religiosa na qual o itinerante galileu e seu movimento haviam se embatido

nos anos 30 do I século, entre movimentos messianicos-milenaristas e ocupagéo romana.
J. P. Meier de fato afirma:
E significativo que quando examinamos as varias tradi¢ées do julgamento de Jesus,

e as diversas acusacgdes assacadas contra ele, praticamente ndo ha indicacGes de 0s
milagres terem sido a razdo principal de sua condenacéo e execucdo. (...) Quando

2% Cf. Raymond E. Brown. The Death of the Messiah, p. 173.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 12

ao final chegamos a priséo e ao julgamento de Jesus, nada nos diz que os milagres

foram um motivo de sua execugéo.*

E chega ao ponto de quase reclamar dos evangelhos, por haver neles

um curioso senso de desconexdo entre um elemento importante da narrativa do
ministério publico de Jesus (ou seja, os milagres, as vezes desencadeando planos

para matar Jesus) e as acusages contra ele em seu julgamento.™

Até mesmo Morton Smith, que traca um coerente perfil de Jesus mago em sua ja
citada obra principal, Jesus, the Magician, ndo considera as acusa¢fes de magia como

centrais frente as tradi¢es do julgamento e:

Enquanto eles todos [os sindticos] relatam que sua pretensédo de ser um (filho de)
deus foi um dos fatores de sua perseguicdo, e Jodo reporta que ele também foi
acusado de magia na frente de Pilatos (18, 30), estas ndo parecem ter sido as
acusacOes decisivas. A afirmacdo de Jodo segundo a qual os sacerdotes de
Jerusalém foram motivados, primeiramente, pelo medo de um levante messianico
(11, 48ss.), e a concordancia de todos os evangelhos de que Jesus foi morto como

um pretenso ““rei dos judeus™, ndo deixa davidas sobre as causas da crucifixdo.*

Mas € exatamente a indicacdo, na cruz romana, de Jesus como “rei dos judeus” —
apos todos os indicios de acusacdo de magia até aqui levantados — que parece, ao contrario,
significativa, e me faz tentar aqui um certo distanciamento da interpretacdo majoritaria

acima desenhada, inclusive por Morton Smith.

%0 3. P. Meier. Um judeu marginal. Vol. 11, 111, p. 146.

313, P. Meier. Um judeu marginal. Vol. 11, 111, p. 147.

% M. Smith. Jesus, the Magician, p. 182. “While they all report that his claim to be a (son of) god was a factor
in his persecution, and John reports that he was also charged before Pilate with magic (18, 30), it does not
seem likely that these were the decisive charges. John’s statement that Jerusalem priests were motivated
primarily by fear of a messianic uprising (11, 48ff), and the agreement of all the gospels that Jesus was
executed as a would-be “King of the Jews”, leave no doubt as to the cause of the crucifixion”.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 13

Parece extremamente relevante, para compreender o motivo da acusacdo contra
Jesus, focalizar a atencéo sobre a atitude de Pilatos. Jesus lhe é apresentado como o “rei dos
judeus”, e, portanto, fundamentalmente, como um agitador politico ou um profeta

milenarista, @ maneira de muitos outros naquela época.*® Mas, ap6s o interrogatorio:

Pilatos disse aos chefes dos sacerdotes e as multiddes: ndo encontro neste homem

motivo algum de condenagéo.®

Se é verdade que os paralelos de Mateus e Marcos ndo registram essa fala, mas
simplesmente que Pilatos ficou muito impressionado por ele, na frente da multiddo este ndo
consegue realmente ver algum delito nas acbes de Jesus, e pergunta: Que mal fez ele?

/ 1 1 2 / 35
(zf yap raxov émoinoev,).

A culpa de Jesus ndo podia ser diretamente politica, pois Pilatos, que representa o
maior poder politico na regido, ndo consegue entender a atividade de Jesus como perigosa
para 0s interesses romanos. *

Outros interesses e poderes, os do Sinédrio, por exemplo, deviam se sentir
ameacados pelos poderes de Jesus. A ameaca ndo devia ser propriamente politica, pois ao
contrério teria atingido indiretamente Pilatos.*” Qual tipo de ameaca néo atingiria, de fato,
0os romanos? Uma ameaca interna ao sistema religioso judaico, provavelmente. Uma
ameaca de heresia, € possivel. Ou a do grande inimigo de todo sistema religioso

estabelecido: a magia popular, extra-oficial.*®

%% Sobre agitadores politicos e profetas milenaristas: cf. Horsley & Hanson. Bandidos, profetas e messias:
movimentos populares no tempo de Jesus. Sao Paulo, Paulus, 1995.

¥ Lc 23, 4.

%Mt 27, 23 e Mc 15, 14.

% Sobre a figura histérica do governador Pilatos, cf. Helen K. Bond. Pontius Pilate in History and
Interpretation. Cambridge, Cambridge University Press, 1998.

3 A possivel confirmaco disso é o fato que a acusacéo contra Jesus teria partido das autoridades judaicas
oficiais. Sobre isso tanto os quatro evangelhos como o Testimonium Flavianum parecem concordar. Cf. J. P.
Meier. Um judeu marginal. Vol. Il, I, pp. 146-147. O “problema Jesus” — usando uma expressdao do mesmo
Meier — devia ser compreendido muito melhor pelas autoridades judaicas oficiais do que pelo poder romano.
% Cf. 0 que foi falado acima com relaco & distincdo de Raymond Brown entre os motivos dos escarnios dos
judeus e dos romanos. Nao quero, porém, de maneira alguma negar nem a relevancia politica do movimento
de Jesus nem o interesse lucano em salvar os romanos. Cf. Klaus Wengst. Pax Romana: pretensédo e
realidade. Paulinas, Sdo Paulo, 1991.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 14

De fato, quando Jesus é enviado para Herodes, por estar sob a jurisdicdo deste

mesmo sendo galileu, lemos:

Ao ver Jesus, Herodes se alegrou grandemente, pois fazia muito tempo que desejava
vé-lo, por causa do que ouvia dizer de Jesus, e esperava vé-lo fazer algum milagre

(z1 onueior).®

A expectativa por milagres por parte de Herodes, tetrarca da Galiléia, e portanto
presumivelmente bem informado sobre o nazareno itinerante Jesus, deve ser considerada
como um sinal da fama deste: o que Herodes ouvira dizer sobre Jesus era,
fundamentalmente, dos seus milagres.

No coracdo do processo de julgamento de Jesus, mais um indicio precioso sobre

qual seria a grande fama do homem divino Jesus.

A fama de milagreiro de Jesus aparece novamente na cruz. Jesus € mais uma vez

escarnecido, sendo desafiado a demonstrar seus poderes magicos:

“Salva- te a ti mesmo, descendo da cruz!”’(...) Igualmente, os sumos sacerdotes e 0s
escribas escarneciam uns com o0s outros: “Ele salvou os outros, e ndo pode salvar a

si mesmo!”’.%

Jesus é desafiado a usar seus poderes magicos, ja demonstrados salvando os outros
(isto é, curando, ressuscitando etc.), salvando a si mesmo e descendo milagrosamente da
cruz. Jesus é desafiado a provar que seus poderes ndo sdo uma farsa ou charlatanismo.

Mais uma vez, no &pice da condenacdo de Jesus, um sinal da popularidade de sua

magia.

¥ ¢ 23, 8. Sendo este o0 Gnico testemunho do encontro de Jesus preso com Herodes (Mt e Mc ndo recebem
esta suposta tradicdo) é provavel que o encontro com o terceiro poder da regido, depois de Pilatos e o
Sinédrio, obedeca mais aos interesses teoldgico-querigmaticos de Lucas, como também demonstraria a
paralela citagdo em At 4, 27. De toda forma, a expectativa de milagres de Herodes pode ser considerada
indicativa da fama geral (e talvez especificamente galiléia) do homem divino Jesus.

9 Mc 15, 30b-31.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 15

“Eloi, Eloi, lamé sabactani”

Para concluir esta andlise das narrativas de julgamento e morte de Jesus, é
extremamente significativa a confusdo que os que estdo assistindo a sua agonia fazem
quanto a interpretacao do grito de Jesus antes de morrer na cruz.

Na versao marcana:

E as trés horas, Jesus gritou com voz forte “Eloi, Eloi, lam& sabactani’, que
significa: “Meu deus, meu deus, por que me abandonaste?”’. Ao ouvi-lo, alguns dos
que estavam diziam: “Estd chamando Elias!” (...) “Esperai, vejamos se Elias vira

tira-lo dai”.*

Desde crianga, nas noites intensas de Sexta-feira Santa, na igreja escura de
Brusuglio, na periferia de Mildo, onde cresci, essa confusdo lingulistica, esse
desentendimento das palavras de Jesus, postos assim de repente, no meio da dramaética
narracdo da agonia de Nosso Senhor, sempre me pareceram extremamente inconvenientes,
uma quebra inatil do ritmo narrativo.

Hoje, sob um olhar mais exegético e menos poético, esta quebra pode se tornar mais

um indicio importante para compreender a acusacdo de Jesus e a causa de sua condenacao.

Considerando a trama narrativa proposta por Marcos e Mateus, a tensdo esta
colocada no grito, em aramaico, do Salmo 22. Os presentes, que nao deviam compreender o
aramaico, mas reconheceram se tratar de tal lingua, pensaram imediatamente na
possibilidade de Jesus estar chamando Elias. * A associac&o entre o grito em aramaico e 0
termo Eloi com a figura de Elias é significativa. Mesmo ndo compreendendo o que Jesus

estivesse gritando, sua fala foi diretamente associada a um pedido de ajuda dirigido a Elias.

1 Mc 15, 34-36. Nesta narrativa, Mateus (27, 46-47) depende literalmente de Marcos, e Lucas ndo a recebe.
2 Raymond Brown analisa atentamente as questdes filoldgicas relativas a grafia de Elias, cf. The Death of the
Messias, p. 1051-1056.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 16

A identificacdo da figura de Jesus com a de Elias, profeta-xama da tradi¢cdo do
Norte, € o cerne da questdo. Na economia ideoldgica da histdria da agonia de Jesus, essa
identificacdo pareceu merecer uma quebra do ritmo dramatico do icone narrativo. *®

Por qué?

Porque Elias representa talvez o modelo de uma tradigdo profética do Norte a qual
Jesus parece remeter-se ao longo de sua vida, desde as origens no interior do movimento de
Jodo Batista até a transfiguracdo.** E, ao que parece, até o final de sua vida, como tentamos
mostrar acima.

Uma tradicdo profético-xamanica muito especial dentro das tradi¢Ges judaicas, onde
a magia, como nos casos de Elias e Eliseu, adquire um lugar predominante para a defini¢éo
do homem divino.

Olhando para Jesus condenado e agonizante na cruz, 0 que 0s passantes deviam
pensar imediatamente era que estava la por ser um mago-profeta galileu. Pois esta sua
condicdo sécio-étnico-religiosa devia ser o motivo fundamental de sua acusacdo.*

O sentido dela é ao mesmo tempo religioso e politico, portanto. O perigo esta na
pratica magica pelo tanto de subversdo da ordem simbdlica que esta representa.

E 0 que tentamos mostrar até aqui.

Bibliografia

*3 Raymond E. Brown parece confirmar esta ligacdo da figura de Elias s tradices populares: “Elijah was
very prominent in popular expectations of the endtimes, as miracle worker in time of mortal need, as
forerunner of the God’s coming, as anointer of the Messiah” (The Death of the Messiah, p. 1062. Traducéo:
“Elias esteve muito presente nas expectativas populares do fim dos tempos, como um milagreiro em tempos
de necessidades mortais, como um “abre-alas” da vinda de deus, como um consagrador do Messias”™).

“ Cf. Mt 11, 14 e 17, 3. Uma observacdo de Crossan parece-me nesse sentido extremamente significativa,
remetendo inclusive para a discussdo logo acima relativa ao templo. O autor nota uma diferenca substancial
entre 0 canon judaico e o canon cristdo da Biblia Hebraica: “A colecdo judaica termina em Cronicas 36, 23,
com a promessa da construcdo de um novo templo e da restauragdo do culto. A colecdo cristd se encerra com
a promessa da volta do mago Elias, em MI 3, 24 — promessa que é cumprida na figura de Jodo Batista” (J. D.
Crossan. O Jesus historico, p. 392). E, mais ainda, pela mesma figura de Jesus, novo Elias. Mais um indicio
tanto da identificacdo entre os dois como do fato de que esta mesma identificacdo devia obedecer a uma
tradicdo “alternativa” aquela da religido oficial do templo.

*> Ap6s ter elaborado este capitulo encontrei um artigo de Paul Hollenbach, de 1981, que vem corroborar
inesperadamente uma perspectiva semelhante de leitura. O autor sustenta a idéia de que foram de maneira
especial os exorcismos de Jesus a leva-lo para a morte. Hollenbach chega, nesse sentido, a afirmar que “o
primeiro exorcismo de Jesus levou inevitavelmente a sua crucificacdo” (“Jesus, Demoniacs, and Public
Authorities: a Socio-Historical Study”. In JAAR 49 (1981) 567-588; a citacdo é da p. 583).



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 17

ACHTEMEIER, Paul J. “The Origin and Function of the Pre-marcan Miracle Catenae”.
Journal Biblical Literature 91, 11 (1972) 198-221.

BERGER, Klaus. “Hellenistiche Gattungen im Neuen Testament”. ANRW I1.25.2 (1984)
1031-1432.

BETZ, Hans Dieter. “Jesus as Divine Man”. In TROTTER, F. Thomas (ed.). Jesus and the
Historian. Philadelphia, Westminster Press 1968, pp. 114-135.

BETZ, Otto. “The Concept of the So-Called ‘Divine Man’ in Mark’s Christology”. In AUNE,
David E. (ed.). Studies in the New Testament and Early Christian Literature: Essays in Honor of
Allen P. Wikgreen. Leiden, E. J. Brill, 1972, pp. 229-240.

BIELER, Ludwig. Theios Aner: Das Bild des “Gottlichen Menschen” in Spétantike und Friibchristentum.
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1967.

BLACKBURN, Barry L. “Miracle Working #heioi andres in Hellenism (and Hellenistic
Judaism)”. In WENHAM, David & BLOMBERG, Craig (eds.). Gospe/ Perspectives. NV ol.
0: The Miracles of Jesus. Sheffield, JSOT Press, 19806, pp. 185-218.

BLUM, R. & BLUM, E. Health and Healing in Rural Greece. Stanford, Stanford University Press,
1965.

BOUSSET, Wilhelm. Kyrios Christos: a history of the belief in Christ from the beginnings of Christianity to
Irenaens. Nashville, Abingdon Press, 1970.

BURKERT, Walter. Lore and Science in ancient Pythagoreanism. Cambridge, MA, Harvard
University Press, 1972.

BURKERT, Walter. Religido grega na época classica e arcaica. lisboa, Fundagido Calouste
Gulbenkian, 1993.

CHEVITARESE, André & CORNELLI, Gabriele & SELVATICI Monica. Jesus de
Nazare: uma outra historia. Sdo Paulo, FAPESP / Annablume, 2006.

CHEVITARESE, André & CORNELLI, Gabriele. Judaismo, Cristianismo e Helenismo:
ensaios sobre interagdes culturais no Mediterraneo antigo. Sdo Paulo, FAPESP /
Annablume, 2007.

CORNELLI, G. Homens divinos: entre religido e filosofia: para uma historia comparada do
termo no mundo antigo. Estudos de Religido. v.24, p.59-80, 2003.CUMONT, Franz.
Le religioni orientali nel paganesimo romano. Bari, Laterza, 1913.

DODDS E. R. The Greeks and the Irrational. Berkeley, University of California Press, 1951.

ELIADE, Mircea (ed.). Encyclopedia of Religion. Vol. 13. New York, 1978.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 18

FIEBIG, P. Jiidische Wundergeschichten des nentestamentlichen Zeitalters unter besonderer Beriicksichtignung
thres Verbaltnisses zum N.T. bearbeitet. Tibingen, 1911.

HOEK, Annewies van den. Clement of Alexandria and his use of Philo in the Stromateis: an early
Christian reshaping of a Jewish model. Leiden, Brill, 1988.

HORSLEY R. & HANSON ]. S. Bandidos, profetas e messias. Movimentos populares no tempo de Jesus.
Sio Paulo, Paulus, 1995.

JUNG, Carl Gustav & KERENYT, Karoly. Science of mythology: essays on the myth of the divine child
and the mysteries of Ellensis. London, Ark, 1985.

KEE, Howard C. Miracle in the Early Christian World: a Study in Sociobistorical Method. New
Haven/London, Yale University Press, 1983.

KEE, Howard C. “Aretology & Gospel”. Journal of Biblical Literature 92 (1973) 402-422.

MEIER, John P. Uwm juden marginal: repensando o Jesus histirico. Vol. 1. Rio de Janeiro, Imago,
1993.

MILLS, Mary E. Human Agents of Cosmic Power in Hellenistic [udaism and the Synoptic Tradition.
Sheffield, Sheffield Academic Press, 1990.

NEUSNER, Jacob. History of the Jews in Babylonia. 1.eiden, E. J. Brill, 1968-70.

PENELLA, R. J. The Letters of Apollonius of Tyana. A critical text with Prolegomena, Translation and
Commentary. Leiden, Brill, 1979.

REITZENSTEIN, R. Hellenistische Wundererzablungen. Leipzig, B.G. Teubner, 1908.

RHODE, E. Der Griechische Roman und Seine Vorlaufer. Leipzig, Teubner, 1914.

SCURLOCK, JoAnn. “Physician, Exorcist, Conjurer, Magician: A Tale of Two Healing
Professionals”. In ABUSCH, T. & VAN DER TOORN, Karel (eds.). Mesopotanian
Magie: Textual, Historical, and Interpretive Perspectives. Studies in Ancient Magic and
Divination 1. Groningen, Styx Publications, 1999.

SEGAL, Alan F. “Hellenistic Magic: some Questions of Definition”. In VAN DEN BROEK,
R. & VERMASEREN, M.]. (eds.). Studies in Gnosticism and Hellenistic Religions. Leiden,
Brill, 1981.

SMITH, Morton. “Prolegomena to a Discussion of Aretologies, Divine Men, the Gospels and
Jesus”. JBL 40, 1T (1971) 174-199.

SMITH, Morton. Studies in the Cult of Yabweh. Vol. 2: New Testament, Early Christianity and Magic
(Shaye J. D. Cohen editor). Leiden/New York/Koéln, E. J. Brill, 1996.



RJHR 1 (2008) - Gabriele Cornelli 19

TIEDE, David L. The Charismatic Figure as a Miracle Worker. Missoula, Society of Biblical
Literature for the Seminar on the Gospels (SBLDS I), 1972.

WEINREICH, Otto. Antike Heilungswunder: Untersuchungen um Wunderglanben der Griechen und
Ramer. Giessen, Topelmann, 1909.

WINDISCH, Hans. Paulus und Christus: ein biblisch-religionsgeschichtlicher vergleich. 1eipzig, J. C.
Hindrichs, 1934.



