
   RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 

Morte e vida “severina” de Jesus: 
um camponês galileu na “cruz” da história 

 
 
 
 

Gabriele Cornelli1  
(Dep. de Filosofia, Universidade de Brasília) 

cornelli@unb.br 
 
 
 
 

 

A tese que quero defender hoje é simples, e ao mesmo tempo, marcada por uma 

certa ousadia hermenêutica, que como toda ousadia, e toda hermenêutica, precisa e muito 

da benevolência dos ouvintes. 

A tese é que, se olharmos para a narrativa do julgamento e morte de Jesus, existem 

evidentes sinais de que, em última instância, é a magia dele o motivo mais importante de 

acusação e condenação à morte. 

Mas antes de mergulhar propriamente na tese que proponho, me sejam permitidas 3 

(três) premissas, à moda de introdução. 

 

A primeira diz respeito, como não podia ser diferente, ao título de minha fala, e à 

sua referência ao celebre poema de João Cabral de Melo Neto, Morte e Vida Severina: 
 
 
 
Somos muitos Severinos 
iguais em tudo na vida: 
na mesma cabeça grande 
que a custo é que se equilibra, 
no mesmo ventre crescido 
sobre as mesmas pernas finas 
e iguais também porque o sangue, 
que usamos tem pouca tinta. 
 
E se somos Severinos 

                                                 
1 Este texto foi originalmente apresentado no I Seminário Internacional Jesus Histórico, no Rio de Janeiro, 16-
18 de Outubro de 2007, Universidade Federal do Rio de Janeiro. E, por sua vez, é uma re-elaboração de um 
texto anteriormente publicado no livro CHEVITARESE, André & CORNELLI, Gabriele & SELVATICI 
Monica. Jesus de Nazaré: uma outra história. São Paulo, FAPESP / Annablume, 2006. 

mailto:cornelli@unb.br


RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

2

iguais em tudo na vida, 
morremos de morte igual, 
mesma morte severina: 
que é a morte de que se morre 
de velhice antes dos trinta, 
de emboscada antes dos vinte 
de fome um pouco por dia 

 

A idéia espero possa ser compreendida da maneira que eu gostaria, isto é: a 

narrativa da morte de Jesus é aproximável àquela do retirante do poema, num contexto de 

extrema pobreza, onde se “morre de velhice antes dos trinta”, e “de fome um pouco todo 

dia”. É neste contexto, que é tanto antigo e galileu, como escandalosamente 

contemporâneo, que a narrativa da morte do mago e curandeiro Jesus de Nazaré assume um 

sentido mais próprio. Defendo assim, contra qualquer tentativa de uma historiografia 

positivista e presentista, que o lugar inicial da pesquisa, a declaração de intenções, a 

hermenêutica é necessária à honestidade da mesma. É aqui, portanto, in terra brasilis, que 

estas próximas palavras encontram seu lugar e seu mais profundo sentido. 

 

Uma segunda premissa, diz respeito à intuição fundamental do texto, que me veio 

de minha frequentação tanto dos livros do aqui presente Prof. Dominic Crossan, como, de 

maneira mais incisiva, das pesquisas de um eminente biblista, infelizmente pouco 

trabalhado por aqui, que é Morton Smith. Falecido em 1991, tem sua obra reeditada pelo 

discípulo Shaye Cohen. Foi professor da Columbia University por muitos anos, e antes, nos 

anos ´40, foi aluno de Cadbury (de Novo Testamento), de Wolfson (Judaísmo) e de Nock 

(religiões greco-romanas), sempre em Harvard. E aluno de Gershom Sholem (misticismo 

judaico) em Jerusalém. Seu livro talvez mais célebre é Jesus, the Magician. E a este livro 

extraordinário, devo muito. 

 

Uma terceira premissa tem a ver com a compreensão da magia que defendo aqui.  

E para isso, não encontro melhor ponto de partida que uma citação do Prof. 

Crossan: 

 

A magia está para a religião assim como o banditismo está para a política. 

Enquanto o banditismo contesta a legitimidade do poder político, a magia contesta 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

3

a do poder espiritual. Tanto no mundo antigo quanto no moderno pode-se fazer 

uma distinção entre magia e religião através de definições prescritivas e políticas, 

mas não através de descrições neutras e objetivas. A religião é magia oficial e 

aprovada; a magia é uma religião extra-oficial e censurada.2 

 

Não acrescento mais. A questão parece-me clara. E fecha o círculo das três 

premissas. 

Vamos à exegese do bloco narrativo da paixão. 

 

 

“Banca o profeta!” 
 

Da mesma forma que Herodes com relação a João Batista,3 as autoridades religiosas 

de Jerusalém temem uma reação popular contra a prisão de Jesus: 

 

[Os sumos sacerdotes e os fariseus] procuravam prendê-lo, mas tiveram medo das 

multidões (evfobh,qhsan tou.j o;clouj), pois elas o consideravam como profeta 

(profh,thn).4 

 

Aqui o termo profhth,j, com o qual Jesus é nomeado pelas multidões, é 

significativo.  

De qual profecia está se falando neste caso? Com que tradição profética Jesus é 

identificado pelas multidões? Como veremos em detalhes mais adiante, o conjunto das 

tradições sobre o Jesus histórico parece indicar que os modelos proféticos do galileu Jesus 

são Elias e Eliseu, profetas da tradição popular do Norte, magos e taumaturgos.5  

 

Nos escárnios dirigidos contra Jesus, preso, pelos guardas do Sinédrio, volta o tema 

da profecia: 

 
                                                 
2 J. D. Crossan. O Jesus histórico, p. 342. 
3 Cf. Lc 14, 5. 
4 Mt 21, 46. 
5 Cf. neste sentido a aguda comparação de J. D. Crossan, O Jesus histórico, pp. 174-177.  



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

4

Alguns puseram-se a cuspir nele, a velar-lhe o rosto, a dar pancadas e dizer-lhe: 

“Banca o profeta!” (profh,teuson).6 

 

Na versão mateana:  

 

Então eles lhe cuspiram no rosto e lhe deram pancadas; outros o esbofetearam. 

Disseram eles: “Banca o profeta (profh,teuson) para nós, Messias: quem foi que te 

bateu?”.7 

 

É subentendida, em ambas as versões dos escárnios, a fama de Jesus como profeta 

adivinho. A profecia que lhe é cobrada neste momento é a da adivinhação.8 

Não parece um detalhe privado de significado o fato de Mateus citar o escárnio 

quem foi que te bateu, dirigido contra Jesus, sem preparar e explicar isso narrativamente 

com o encobrimento do rosto de Jesus, como na versão marcana. Se este pormenor deve-se 

provavelmente a um esquecimento de Mateus, confirmando mais uma vez sua dependência 

em relação a Marcos, é um fato que a expressão banca o profeta! – e todo o sentido de 

escárnio com relação às reais capacidades proféticas de Jesus – não é esquecida. 

O que esta memória parece indicar é que a profecia de Jesus deveria ser 

compreendida pelos contemporâneos como adivinhação ou prognóstico. 

 

A acusação pela qual Jesus é levado até o governador romano Pilatos é a seguinte: 

 

Se este indivíduo não tivesse praticado o mal (kako.n poiw/n), porventura o 

entregaríamos a ti?9 

                                                 
6 Mc 14, 65. A tradução “banca o profeta!”, brilhante, é da Bíblia TEB. 
7 Mt 26, 67-68. 
8 Cf. para um estudo sistemático dos escárnios contra Jesus Raymond E. Brown (The Death of the Messiah: a 
Commentary on the Passion Narratives in the Four Gospels. New York, Doubleday, 1994, pp.568-586; 863-
877). O autor pretende fundamentalmente distinguir os diferentes motivos dos escárnios dos judeus (por ser 
um falso profeta) e dos romanos (por ser um pretenso “rei dos judeus”), cf. p. 569. A distinção de R. Brown 
confirmaria assim a nossa suspeita com relação ao fato de que, para os interesses do judaísmo oficial, é a 
imagem de um Jesus “falso profeta” a que mais incomoda. Enquanto o problema de Jesus como “rei dos 
judeus”, que perpassa também todas as narrativas da paixão, seria mais uma representação da acusação do 
poder romano. 
9 Jo 18, 30. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

5

 

A acusação de praticar o mal é, claramente, uma acusação de magia.10 

 

A prisão de Jesus no horto das Oliveiras, segundo a versão lucana, acontece num 

clima de demonstração de poderes mágicos: Jesus cura a orelha do servo do Sumo 

Sacerdote decepada por um de seus discípulos.11 

 

Ao longo das narrações da assim chamada paixão de Jesus, emergem vários 

indícios, nos detalhes esquecidos e nas contradições da forte armação querigmática, de que 

a acusação contra ele está ligada de alguma forma à sua prática mágica.  

 

 
“Destruirei este templo” 
 

Um dos temas recorrentes nas narrativas de acusação é o de Jesus ter prenunciado 

que iria destruir o templo. 

Uma breve comparação entre as versões marcana e mateana (Lucas não recebe esta 

acusação) mostra um detalhe significativo: 

 

Marcos Mateus 

Nós o ouvimos dizer: eu destruirei este 

templo (nao.n tou/ton) feito por mãos de 

homem, e, em três dias, construirei outro, 

que não será feito por mãos de homem 

(avceiropoi,hton).12
 

Este homem disse: “Posso destruir o 

santuário de deus (to.n nao.n tou/ qeou) e 

reconstruí-lo em três dias”.13 

 

                                                 
10 Cf. M. Smith. Jesus, the Magician, pp. 33 e 182. 
11 Cf. Lc 22, 51: mas Jesus tomou a palavra e disse: “Deixai fazer, até isso”. E tocando-lhe a orelha 
(a`ya,menoj tou/ wvti,ou), curou-o (iva,sato auvto,n)) Para uma discussão mais aprofundada sobre essa complexa 
tradição cf. Raymond E. Brown, The Death of the Messiah, pp. 264-293. Ainda que a maioria dos 
comentadores não reconheça nenhuma probabilidade histórica numa tradição tão bizarra como a do corte da 
orelha do servo, chama atenção o comentário naïf de Latourelle: “Se a história dessa cura fosse um acidente 
isolado no evangelho, eu teria problemas em aceitá-la. Porém, no contexto da vida de Jesus, creio apenas que 
não é impossível”. Cf. René Latourelle. The Miracles of Jesus and the Theology of Miracles. New York, 
Paulist, 1988, p. 204. 
12 Mc 14, 58. 
13 Mt 26, 61.  



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

6

 

Mesmo que para a economia narrativa do julgamento de Jesus essa acusação não 

seja decisiva (pois, comenta Marcos, os acusadores não concordavam em seu 

testemunho14), parece sê-lo para a compreensão de qual podia ser o incômodo que a figura 

de Jesus criava para as autoridades religiosas de Jerusalém. 

Nesse sentido, a versão originária marcana, da qual com toda probabilidade Mateus 

depende, parece representar de maneira mais viva as palavras de um homem divino galileu 

na frente do templo de Jerusalém. 

Enquanto em Mateus o templo é chamado de to.n nao.n tou/ qeou, “o” templo de 

deus, em Marcos o templo é nao.n tou/ton, este templo aqui. Se para Mateus o importante é 

deixar claro que Jesus afirma ter eventualmente o poder sobre o templo de Jerusalém, 

reconhecido como templo de deus, para Marcos a questão é mais profunda: Jesus mostra a 

intenção clara de construir um novo templo, diferente deste aqui. E a diferença está no 

termo avceiropoi,hton, não feito por mãos de homens.15 

Essa afirmação de Jesus em Marcos, pela qual de fato está sendo acusado, remete 

diretamente para um paralelo de extremo interesse na obra enumerada entre as obras 

apocalípticas intertestamentárias, e que recebeu o nome de Testamento de Salomão. 

Narra-se aqui a construção do templo de Jerusalém pelas mãos dos demônios, 

sujeitados pelo poder do anel de Salomão. A obra, repleta de tradições ligadas à magia 

popular, como simpatias e palavras mágicas, na linha da literatura dos PMG, deve ser 

considerada como um paralelo histórico-literário central para entender a origem 

hermenêutica do tema da destruição do templo e da construção de um templo 

avceiropoi,hton. 

Se entrarmos diretamente na discussão textual sobre o Testamento de Salomão, a 

presença de temas apocalípticos e mágicos na narração da construção do templo pelos 

demônios aponta para uma tradição de origem israelítica e popular, provavelmente galiléia. 

                                                 
14 Cf. Mc 14, 59. 
15 O fato de que Lucas não recebe essa tradição não significa que ele não compreenda esse conflito. O mesmo 
é de fato remetido para Atos, na boca de um outro condenado, Estevão: “O Altíssimo não habita mansões 
construídas pela mão dos homens” (At 7, 48). Cf. Raymond E. Brown. The Death of the Messiah, pp. 436-
437. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

7

 Assim, se a afirmação da destruição do templo caberia muito bem na boca de um 

profeta-santo Galileu,16 mais ainda deveria estar entre as tradições do Jesus histórico a 

intenção da construção de um templo avceiropoi,hton¸ isto é, fruto da magia xamânica, como 

no caso de Salomão. 

Dessa forma, a acusação contra Jesus por ter afirmado querer destruir e reconstruir o 

templo, antes e mais do que uma acusação de rebeldia político-religiosa, seria uma 

acusação de xamanismo e prática mágica. 

 

Interessante notar que o mesmo tema reaparece novamente nos escárnios atribuídos 

por Marcos e Mateus a quem passava aos pés do crucificado. 

 

Os transeuntes o insultavam, meneando a cabeça, e diziam: “Olá, tu que destróis o 

templo e o reconstróis em três dias”.17 

 

Os transeuntes o insultavam, meneando a cabeça, e dizendo: “Tu que destróis o 

templo e o reconstróis em três dias...”.18 

 

Jesus é reconhecido aqui como “aquele que disse que ia destruir o templo e 

reconstruí-lo em três dias”. Aparentemente, um indício de que a tradição devia ser muito 

conhecida. O escárnio acontece por um motivo muito simples: não conseguir demonstrar 

em próprio favor seus poderes mágicos. Não consegue se libertar, como irá construir o 

templo em três dias?  

 

 

“Filho de deus” 
 

                                                 
16 Cf. para o termo Geza Vermes, Jesus, o judeu, pp. 64-86. Com esta terminologia Geza Vermes quer 
traduzir o termo hassid. O termo hassid, porém, não me parece absolutamente adequado, por ser característica 
central dos hassidim a obediência à Lei. Coisa que não parece estar absolutamente entre as prioridades de 
figuras religiosas outsiders como a de Jesus. 
17 Mc 15, 29. 
18 Mt 27, 39. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

8

Segundo a estrutura interna das narrativas sinóticas da paixão, a acusação decisiva, 

da qual depende a condenação de Jesus à morte, é a de ter se autoproclamado “filho de 

deus”. 

Na versão marcana:  

 

O sumo sacerdote o interrogava, dizendo: “És tu o messias, filho de deus bendito? 

(Su. ei= o` Cristo.j o` ui`o.j tou/ euvloghtou/*)”. Jesus disse: “Eu sou (VEgw, eivmi), e 

vereis o Filho do homem assentado à direita do Todo-poderoso e vindo com as 

nuvens do céu”.19 

 

A resposta de Jesus tem o tom de uma auto-revelação. Proclamando-se “filho de 

deus” e citando o Salmo 110, 1 (em destaque na tradução acima) Jesus assina sua 

condenação. 20 De fato: 

 

O sumo sacerdote rasgou as vestes e disse: “Que necessidade temos ainda de 

testemunhas? Ouvistes a blasfêmia (blasfhmi,a). Que vos parece?”. E todos o 

condenaram como digno de morte.21 

 

Por que exatamente esta expressão, filho de deus, na boca de Jesus, é considerada 

uma blasfhmi,a e é causa direta de sua condenação a morte? 

Primeiramente, é preciso notar o seguinte: a expressão filho de deus não é muito 

comum no judaísmo como referência à figura do Messias. Nos mesmos sinóticos a 

expressão aparece normalmente no contexto da atividade taumatúrgica de Jesus. Isto leva 

autores como Morton Smith e Georg Luck a sugerir que a expressão “filho de deus”, 

portanto, estaria ligada ao âmbito da magia.22 

                                                 
19 Mc 14, 61b-62. 
20 Mateus e Lucas resolvem ambos deixar a auto-proclamação de Jesus na ambigüidade: “Tu o dizes” – é a 
resposta de Jesus em Mt 26, 64. Segundo a Bíblia TEB Jesus exprime-se com uma reserva que deixa os 
interlocutores em face à sua própria pergunta (TEB, Mc 14, 62: nota o).  
21 Mc 14, 63-64. 
22 Cf. M. Smith. Jesus, the Magician, pp. 100-101; 151; G. Luck. Arcana Mundi, p. 47. Nesse sentido, o 
mesmo R. Brown comenta o seguinte: In Eastern and Greco-Roman polytheism, rulers, heroes, and wonder-
workers were intitled “son(s) of god”. (…) Yet in biblical or extrabiblical Jewish literature before or 
contemporary with the New Testament, the “son of god” as a title for a human being is extremely rare and 
for all practical purposes confined to one obscure instance in the Dead Sea Scrolls (Raymond E. Brown. The 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

9

De fato, são especialmente os demônios que, nos sinóticos, chamam Jesus de filho 

de deus. Os seus discípulos o reconhecem como tal depois de seus milagres. Já os 

adversários recusam tal título, pois não se aplicaria àquele que consideravam como um 

mago e feiticeiro, possuído por um espírito impuro. 

Particularmente significativo é o uso que Marcos faz da expressão. A proclamação 

de Jesus como filho de deus é mantida em segredo, a ser revelado somente nesta 

confrontação final com os sumos sacerdotes. A expressão aparece somente cinco vezes em 

todo o evangelho. Excluindo o cabeçalho (1, 1), a primeira vez que o termo aparece é na 

boca dos demônios em 3, 11, no bloco de tradições sobre a atividade mágica de Jesus que, 

num crescendo de intensidade, apresenta as reações à mesma atividade das diversas 

categorias presentes. Portanto a proclamação de Jesus como filho de deus está na boca dos 

demônios, como aquela de ter Beelzebul está na boca dos inimigos. Tanto os demônios 

como os inimigos parecem reconhecer sua força mágica, sua identidade de filho de deus.23 

E se no julgamento, em Mc 14, 61, é na boca do sumo sacerdote que a expressão 

filho de deus é colocada, a última vez que aparece é na boca do centurião romano, em Mc 

15, 39. 

Jesus, portanto, é proclamado filho de deus pelos demônios, pelo sumo sacerdote e 

por um soldado romano. Os três são paradigmas de poderosos inimigos do povo, na 

perspectiva galiléia e popular marcana.24 

 

A confirmação desse sentido mágico da expressão “filho de deus”, no interior da 

literatura mágica helenística, a expressão “filho do deus vivo” era um dos títulos mais 

                                                                                                                                                     
Death of the Messiah, p. 480. Tradução: “No politeísmo oriental e greco-romano, autoridades, heróis e 
milagreiros eram chamados de “filho(s) de deus”. Mesmo na literatura judaica bíblica ou extra-bíblica anterior 
ou contemporânea ao Novo Testamento, o “filho de deus” como título para um ser humano é extremamente 
raro e, de todo modo, limitado a uma obscura passagem dos Rolos do Mar Morto”). O trecho obscuro de 
Qumram ao qual o autor se refere é 4Q246. 
23 O mesmo vale para Mc 5, 7. Considerando esta relação estreita entre a proclamação da figura de Jesus e 
seus milagres, Theissen fala de um arco aretológico em Marcos: “All the small units and the overall structure 
of the gospel can come together at this one point. Put in form of critical terms, wonder and acclamation 
motifs, together with the contrasting motif of secrecy, are structural motifs of overarching composition in 
Mark” (The Miracle Stories…, p. 212. Tradução: “Todas as pequenas unidades e a estrutura geral do 
evangelho encontram-se neste ponto. Colocados de forma crítica, os motivos de milagre e aclamação, 
juntamente com o motivo contrastante do segredo, constituem motivos estruturais do arco redacional de 
Marcos”). 
24 Cf. neste sentido Ched Myers. O evangelho de são Marcos. São Paulo, Ed. Paulinas, 1992, pp. 349-385 e 
487-525. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

10

usados, uma das forças mágicas mais poderosas. Há, nesse sentido, um interessantíssimo 

paralelo entre a iniciação xamânica de Jesus no batismo e os PMG.25 Aqui a descida do 

espírito é seguida por uma proclamação normalmente considerada como uma investidura 

messiânica: Ou-to,j evstin o` ui`o,j mou..., este é o meu filho.26 

 

Segundo Bultmann, a tradição do batismo deve ser muito antiga, por causa de sua 

inclusão tanto em Marcos como em João. Contradiria a teologia dos dois evangelhos, sendo 

assim preservada por eles como um fóssil inconsistente.27 Por outro lado, a tradição pode 

ser considerada como uma apologia da magia de Jesus: ele é um homem divino, um xamã, 

portanto está possuído (não tem como negá-lo!), mas pelo espírito santo de deus, e não por 

um espírito impuro.  

Usando a terminologia acima, portanto, Jesus é filho, sim, mas de deus. 

Cabe notar que se a tradição do batismo é antiga, a acusação contra Jesus, 

formulada no Sinédrio pelo sumo sacerdote, nos termos acima analisados, de “ser filho de 

deus”, deve sê-lo ainda mais. Pois a apologia, logicamente, segue sempre a acusação, nunca 

a precede. 

 

Para concluir o círculo comparativo, é preciso destacar o fato de exemplos de uma 

relação íntima do xamã com seu deus-pai estarem presentes até na literatura rabínica: as 

duas únicas vezes em que o termo Abbá, pai, é referido a deus em toda a literatura rabínica 

encontram-se no Talmude da Babilônia. Ambas as referências estão em tradições ligadas à 

figura de Honi há-Meaggel (o traçador dos círculos).28 O contexto talmúdico é de magia, 

revelando inclusive, na figura de Honi, a atitude de um filho mimado por um pai que faz 

tudo o que o filho pede, indicando assim uma relação toda privilegiada e quase que de 

                                                 
25 Cf. M. Smith, Jesus, the Magician, pp. 101ss.  
26 Mt 3, 17. 
27 Cf. Rudolf Bultmann. History of Synoptic Tradition. Peabody, MA, Hendrickson, 1963, p. 247. 
28 De Honi ha-Meaggel (o traçador de círculos) tratam duas fontes: a Mixná (Taanit) e uma memória de 
Flávio Josefo (que prefere chamá-lo de Onias). A força, a capacidade especial atribuída a Honi é aquela de 
fazer chover. Esta habilidade chama diretamente à memória a figura de Elias. Aquele de Honi é o único 
milagre registrado na Mixná, código oficial da lei rabínica, composto na Palestina em torno do ano 200 d. C. 
Segundo o Talmude da Babilônia Honi se comportava diante de deus como um filho petulante e mimado: 
“Assim ele lhe disse: Pai [Abba], banha-me em água morna [e ele obedece], lava-me em água fria [e ele 
obedece], dá-me nozes, amêndoas, pêssegos e romãs, e ele lhe deu tudo” (Taanit 23. Apud J. D. Crossan. O 
Jesus histórico, p. 182). 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

11

controle ou coação da vontade do pai pelo filho. Algo pelo qual a magia é normalmente 

condenada. 

 

A mesma expressão aramaica abbá é colocada na boca de Jesus no Getsêmani por 

Marcos: 

 

“Abbá, tudo te é possível, afasta de mim este cálice!”. 

 

Segundo Raymond Brown seria esta a única expressão aramaica transliterada pelos 

evangelhos e, como no caso de Honi acima citado, a expressão deveria ser a maneira mais 

comum pela qual uma criança dirigia-se ao seu pai.29 

 

A trama redacional de Marcos e a construção da tradição do batismo com relação à 

definição de Jesus como filho de deus apontam, mais uma vez, para uma tentativa de 

defender a figura de Jesus das acusações de magia. Desde sua iniciação mística no batismo 

até o julgamento, Jesus é filho de deus, não um mago ou charlatão.  

 

 

Delito religioso 
 

A maioria dos estudiosos compreende como causa da morte de Jesus a complexa 

trama político-religiosa na qual o itinerante galileu e seu movimento haviam se embatido 

nos anos 30 do I século, entre movimentos messiânicos-milenaristas e ocupação romana. 

 

J. P. Meier de fato afirma: 

 

É significativo que quando examinamos as várias tradições do julgamento de Jesus, 

e as diversas acusações assacadas contra ele, praticamente não há indicações de os 

milagres terem sido a razão principal de sua condenação e execução. (...) Quando 

                                                 
29 Cf. Raymond E. Brown. The Death of the Messiah, p. 173. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

12

ao final chegamos à prisão e ao julgamento de Jesus, nada nos diz que os milagres 

foram um motivo de sua execução.30 

 

E chega ao ponto de quase reclamar dos evangelhos, por haver neles 

 

um curioso senso de desconexão entre um elemento importante da narrativa do 

ministério público de Jesus (ou seja, os milagres, às vezes desencadeando planos 

para matar Jesus) e as acusações contra ele em seu julgamento.31 

 

Até mesmo Morton Smith, que traça um coerente perfíl de Jesus mago em sua já 

citada obra principal, Jesus, the Magician, não considera as acusações de magia como 

centrais frente às tradições do julgamento e: 

 

Enquanto eles todos [os sinóticos] relatam que sua pretensão de ser um (filho de) 

deus foi um dos fatores de sua perseguição, e João reporta que ele também foi 

acusado de magia na frente de Pilatos (18, 30), estas não parecem ter sido as 

acusações decisivas. A afirmação de João segundo a qual os sacerdotes de 

Jerusalém foram motivados, primeiramente, pelo medo de um levante messiânico 

(11, 48ss.), e a concordância de todos os evangelhos de que Jesus foi morto como 

um pretenso “rei dos judeus”, não deixa dúvidas sobre as causas da crucifixão.32 

 

Mas é exatamente a indicação, na cruz romana, de Jesus como “rei dos judeus” – 

após todos os indícios de acusação de magia até aqui levantados – que parece, ao contrário, 

significativa, e me faz tentar aqui um certo distanciamento da interpretação majoritária 

acima desenhada, inclusive por Morton Smith. 

 

                                                 
30 J. P. Meier. Um judeu marginal. Vol. II, III, p. 146. 
31 J. P. Meier. Um judeu marginal. Vol. II, III, p. 147. 
32 M. Smith. Jesus, the Magician, p. 182. “While they all report that his claim to be a (son of) god was a factor 
in his persecution, and John reports that he was also charged before Pilate with magic (18, 30), it does not 
seem likely that these were the decisive charges. John’s statement that Jerusalem priests were motivated 
primarily by fear of a messianic uprising (11, 48ff), and the agreement of all the gospels that Jesus was 
executed as a would-be “King of the Jews”, leave no doubt as to the cause of the crucifixion”. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

13

Parece extremamente relevante, para compreender o motivo da acusação contra 

Jesus, focalizar a atenção sobre a atitude de Pilatos. Jesus lhe é apresentado como o “rei dos 

judeus”, e, portanto, fundamentalmente, como um agitador político ou um profeta 

milenarista, à maneira de muitos outros naquela época.33 Mas, após o interrogatório: 

 

Pilatos disse aos chefes dos sacerdotes e às multidões: não encontro neste homem 

motivo algum de condenação.34 

 

Se é verdade que os paralelos de Mateus e Marcos não registram essa fala, mas 

simplesmente que Pilatos ficou muito impressionado por ele, na frente da multidão este não 

consegue realmente ver algum delito nas ações de Jesus, e pergunta: Que mal fez ele? 

(ti, ga.r kako.n evpoi,hsen*).35 

 

A culpa de Jesus não podia ser diretamente política, pois Pilatos, que representa o 

maior poder político na região, não consegue entender a atividade de Jesus como perigosa 

para os interesses romanos. 36 

Outros interesses e poderes, os do Sinédrio, por exemplo, deviam se sentir 

ameaçados pelos poderes de Jesus. A ameaça não devia ser propriamente política, pois ao 

contrário teria atingido indiretamente Pilatos.37 Qual tipo de ameaça não atingiria, de fato, 

os romanos? Uma ameaça interna ao sistema religioso judaico, provavelmente. Uma 

ameaça de heresia, é possível. Ou a do grande inimigo de todo sistema religioso 

estabelecido: a magia popular, extra-oficial.38 

 

                                                 
33 Sobre agitadores políticos e profetas milenaristas: cf. Horsley & Hanson. Bandidos, profetas e messias: 
movimentos populares no tempo de Jesus. São Paulo, Paulus, 1995. 
34 Lc 23, 4.  
35 Mt 27, 23 e Mc 15, 14. 
36 Sobre a figura histórica do governador Pilatos, cf. Helen K. Bond. Pontius Pilate in History and 
Interpretation. Cambridge, Cambridge University Press, 1998.   
37 A possível confirmação disso é o fato que a acusação contra Jesus teria partido das autoridades judaicas 
oficiais. Sobre isso tanto os quatro evangelhos como o Testimonium Flavianum parecem concordar. Cf. J. P. 
Meier. Um judeu marginal. Vol. II, III, pp. 146-147. O “problema Jesus” – usando uma expressão do mesmo 
Meier – devia ser compreendido muito melhor pelas autoridades judaicas oficiais do que pelo poder romano. 
38 Cf. o que foi falado acima com relação à distinção de Raymond Brown entre os motivos dos escárnios dos 
judeus e dos romanos. Não quero, porém, de maneira alguma negar nem a relevância política do movimento 
de Jesus nem o interesse lucano em salvar os romanos. Cf. Klaus Wengst. Pax Romana: pretensão e 
realidade. Paulinas, São Paulo, 1991. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

14

De fato, quando Jesus é enviado para Herodes, por estar sob a jurisdição deste 

mesmo sendo galileu, lemos: 

 

Ao ver Jesus, Herodes se alegrou grandemente, pois fazia muito tempo que desejava 

vê-lo, por causa do que ouvia dizer de Jesus, e esperava vê-lo fazer algum milagre 

(ti shmei/on).39 

 

A expectativa por milagres por parte de Herodes, tetrarca da Galiléia, e portanto 

presumivelmente bem informado sobre o nazareno itinerante Jesus, deve ser considerada 

como um sinal da fama deste: o que Herodes ouvira dizer sobre Jesus era, 

fundamentalmente, dos seus milagres. 

No coração do processo de julgamento de Jesus, mais um indício precioso sobre 

qual seria a grande fama do homem divino Jesus. 

 

A fama de milagreiro de Jesus aparece novamente na cruz. Jesus é mais uma vez 

escarnecido, sendo desafiado a demonstrar seus poderes mágicos: 

 

“Salva- te a ti mesmo, descendo da cruz!”(...) Igualmente, os sumos sacerdotes e os 

escribas escarneciam uns com os outros: “Ele salvou os outros, e não pode salvar a 

si mesmo!”.40 

 

Jesus é desafiado a usar seus poderes mágicos, já demonstrados salvando os outros 

(isto é, curando, ressuscitando etc.), salvando a si mesmo e descendo milagrosamente da 

cruz. Jesus é desafiado a provar que seus poderes não são uma farsa ou charlatanismo. 

Mais uma vez, no ápice da condenação de Jesus, um sinal da popularidade de sua 

magia. 

 

                                                 
39 Lc 23, 8. Sendo este o único testemunho do encontro de Jesus preso com Herodes (Mt e Mc não recebem 
esta suposta tradição) é provável que o encontro com o terceiro poder da região, depois de Pilatos e o 
Sinédrio, obedeça mais aos interesses teológico-querigmáticos de Lucas, como também demonstraria a 
paralela citação em At 4, 27. De toda forma, a expectativa de milagres de Herodes pode ser considerada 
indicativa da fama geral (e talvez especificamente galiléia) do homem divino Jesus. 
40 Mc 15, 30b-31. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

15

 

“Eloi, Eloi, lamá sabactáni” 

 

Para concluir esta análise das narrativas de julgamento e morte de Jesus, é 

extremamente significativa a confusão que os que estão assistindo a sua agonia fazem 

quanto à interpretação do grito de Jesus antes de morrer na cruz.  

Na versão marcana: 

 

E às três horas, Jesus gritou com voz forte “Eloi, Eloi, lamá sabactáni”, que 

significa: “Meu deus, meu deus, por que me abandonaste?”. Ao ouvi-lo, alguns dos 

que estavam diziam: “Está chamando Elias!” (...) “Esperai, vejamos se Elias virá 

tirá-lo daí”.41 

 

Desde criança, nas noites intensas de Sexta-feira Santa, na igreja escura de 

Brusuglio, na periferia de Milão, onde cresci, essa confusão lingüística, esse 

desentendimento das palavras de Jesus, postos assim de repente, no meio da dramática 

narração da agonia de Nosso Senhor, sempre me pareceram extremamente inconvenientes, 

uma quebra inútil do ritmo narrativo. 

Hoje, sob um olhar mais exegético e menos poético, esta quebra pode se tornar mais 

um indício importante para compreender a acusação de Jesus e a causa de sua condenação. 

 

Considerando a trama narrativa proposta por Marcos e Mateus, a tensão está 

colocada no grito, em aramaico, do Salmo 22. Os presentes, que não deviam compreender o 

aramaico, mas reconheceram se tratar de tal língua, pensaram imediatamente na 

possibilidade de Jesus estar chamando Elias. 42 A associação entre o grito em aramaico e o 

termo Eloi com a figura de Elias é significativa. Mesmo não compreendendo o que Jesus 

estivesse gritando, sua fala foi diretamente associada a um pedido de ajuda dirigido a Elias.  

                                                 
41 Mc 15, 34-36. Nesta narrativa, Mateus (27, 46-47) depende literalmente de Marcos, e Lucas não a recebe. 
42 Raymond Brown analisa atentamente as questões filológicas relativas à grafia de Elias, cf. The Death of the 
Messias, p. 1051-1056. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

16

A identificação da figura de Jesus com a de Elias, profeta-xamã da tradição do 

Norte, é o cerne da questão. Na economia ideológica da história da agonia de Jesus, essa 

identificação pareceu merecer uma quebra do ritmo dramático do ícone narrativo. 43 

Por quê? 

Porque Elias representa talvez o modelo de uma tradição profética do Norte à qual 

Jesus parece remeter-se ao longo de sua vida, desde as origens no interior do movimento de 

João Batista até a transfiguração.44 E, ao que parece, até o final de sua vida, como tentamos 

mostrar acima. 

Uma tradição profético-xamânica muito especial dentro das tradições judaicas, onde 

a magia, como nos casos de Elias e Eliseu, adquire um lugar predominante para a definição 

do homem divino. 

Olhando para Jesus condenado e agonizante na cruz, o que os passantes deviam 

pensar imediatamente era que estava lá por ser um mago-profeta galileu. Pois esta sua 

condição sócio-étnico-religiosa devia ser o motivo fundamental de sua acusação.45 

O sentido dela é ao mesmo tempo religioso e político, portanto. O perigo está na 

prática mágica pelo tanto de subversão da ordem simbólica que esta representa. 

É o que tentamos mostrar até aqui. 

 

 

Bibliografia 

                                                 
43 Raymond E. Brown parece confirmar esta ligação da figura de Elias às tradições populares: “Elijah was 
very prominent in popular expectations of the endtimes, as miracle worker in time of mortal need, as 
forerunner of the God’s coming, as anointer of the Messiah” (The Death of the Messiah, p. 1062. Tradução: 
“Elias esteve muito presente nas expectativas populares do fim dos tempos, como um milagreiro em tempos 
de necessidades mortais, como um “abre-alas” da vinda de deus, como um consagrador do Messias”). 
44 Cf. Mt 11, 14 e 17, 3. Uma observação de Crossan parece-me nesse sentido extremamente significativa, 
remetendo inclusive para a discussão logo acima relativa ao templo. O autor nota uma diferença substancial 
entre o cânon judaico e o cânon cristão da Bíblia Hebraica: “A coleção judaica termina em Crônicas 36, 23, 
com a promessa da construção de um novo templo e da restauração do culto. A coleção cristã se encerra com 
a promessa da volta do mago Elias, em Ml 3, 24 – promessa que é cumprida na figura de João Batista” (J. D. 
Crossan. O Jesus histórico, p. 392). E, mais ainda, pela mesma figura de Jesus, novo Elias. Mais um indício 
tanto da identificação entre os dois como do fato de que esta mesma identificação devia obedecer a uma 
tradição “alternativa” àquela da religião oficial do templo. 
45 Após ter elaborado este capítulo encontrei um artigo de Paul Hollenbach, de 1981, que vem corroborar 
inesperadamente uma perspectiva semelhante de leitura. O autor sustenta a idéia de que foram de maneira 
especial os exorcismos de Jesus a levá-lo para a morte. Hollenbach chega, nesse sentido, a afirmar que “o 
primeiro exorcismo de Jesus levou inevitavelmente à sua crucificação” (“Jesus, Demoniacs, and Public 
Authorities: a Socio-Historical Study”. In JAAR 49 (1981) 567-588; a citação é da p. 583). 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

17

ACHTEMEIER, Paul J. “The Origin and Function of the Pre-marcan Miracle Catenae”. 

Journal Biblical Literature 91, II (1972) 198-221. 

BERGER, Klaus. “Hellenistiche Gattungen im Neuen Testament”. ANRW II.25.2 (1984) 

1031-1432. 

BETZ, Hans Dieter. “Jesus as Divine Man”. In TROTTER, F. Thomas (ed.). Jesus and the 

Historian. Philadelphia, Westminster Press 1968, pp. 114-135. 

BETZ, Otto. “The Concept of the So-Called ‘Divine Man’ in Mark’s Christology”. In AUNE, 

David E. (ed.). Studies in the New Testament and Early Christian Literature: Essays in Honor of 

Allen P. Wikgreen. Leiden, E. J. Brill, 1972, pp. 229-240. 

BIELER, Ludwig. Theios Aner: Das Bild des “Göttlichen Menschen” in Spätantike und Frühchristentum. 

Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1967. 

BLACKBURN, Barry L. “‘Miracle Working theioi andres’ in Hellenism (and Hellenistic 

Judaism)”. In WENHAM, David & BLOMBERG, Craig (eds.). Gospel Perspectives. Vol. 

6: The Miracles of Jesus. Sheffield, JSOT Press, 1986, pp. 185-218. 

BLUM, R. & BLUM, E. Health and Healing in Rural Greece. Stanford, Stanford University Press, 

1965. 

BOUSSET, Wilhelm. Kyrios Christos: a history of the belief in Christ from the beginnings of Christianity to 

Irenaeus. Nashville, Abingdon Press, 1970. 

BURKERT, Walter. Lore and Science in ancient Pythagoreanism. Cambridge, MA, Harvard 

University Press, 1972. 

BURKERT, Walter. Religião grega na época clássica e arcaica. Lisboa, Fundação Calouste 

Gulbenkian, 1993. 

CHEVITARESE, André & CORNELLI, Gabriele & SELVATICI Monica. Jesus de 

Nazaré: uma outra história. São Paulo, FAPESP / Annablume, 2006. 

CHEVITARESE, André & CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, Cristianismo e Helenismo: 

ensaios sobre interações culturais no Mediterrâneo antigo. São Paulo, FAPESP / 

Annablume, 2007. 

CORNELLI, G. Homens divinos: entre religião e filosofia: para uma história comparada do 

termo no mundo antigo. Estudos de Religião. v.24, p.59-80, 2003.CUMONT, Franz. 

Le religioni orientali nel paganesimo romano. Bari, Laterza, 1913. 

DODDS E. R. The Greeks and the Irrational. Berkeley, University of California Press, 1951.  

ELIADE, Mircea (ed.). Encyclopedia of Religion. Vol. 13. New York, 1978. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

18

FIEBIG, P. Jüdische Wundergeschichten des neutestamentlichen Zeitalters unter besonderer Berücksichtigung 

ihres Verhältnisses zum N.T. bearbeitet. Tübingen, 1911.  

HOEK, Annewies van den. Clement of Alexandria and his use of Philo in the Stromateis: an early 

Christian reshaping of a Jewish model. Leiden, Brill, 1988. 

HORSLEY R. & HANSON J. S. Bandidos, profetas e messias. Movimentos populares no tempo de Jesus. 

São Paulo, Paulus, 1995. 

JUNG, Carl Gustav & KERÉNYI, Károly. Science of mythology: essays on the myth of the divine child 

and the mysteries of Eleusis. London, Ark, 1985. 

KEE, Howard C.  Miracle in the Early Christian World: a Study in Sociohistorical Method. New 

Haven/London, Yale University Press, 1983. 

KEE, Howard C. “Aretology & Gospel”. Journal of Biblical Literature 92 (1973) 402-422. 

MEIER, John P. Um judeu marginal: repensando o Jesus histórico. Vol. I. Rio de Janeiro, Imago, 

1993. 

MILLS, Mary E. Human Agents of Cosmic Power in Hellenistic Judaism and the Synoptic Tradition. 

Sheffield, Sheffield Academic Press, 1990.  

NEUSNER, Jacob. History of the Jews in Babylonia. Leiden, E. J. Brill, 1968-70. 

PENELLA, R. J. The Letters of Apollonius of Tyana. A critical text with Prolegomena, Translation and 

Commentary. Leiden, Brill, 1979. 

REITZENSTEIN, R. Hellenistische Wundererzählungen. Leipzig, B.G. Teubner, 1908. 

RHODE, E. Der Griechische Roman und Seine Vorläufer. Leipzig, Teubner, 1914. 

SCURLOCK, JoAnn. “Physician, Exorcist, Conjurer, Magician: A Tale of Two Healing 

Professionals”. In ABUSCH, T. & VAN DER TOORN, Karel (eds.). Mesopotamian 

Magic: Textual, Historical, and Interpretive Perspectives. Studies in Ancient Magic and 

Divination 1. Groningen, Styx Publications, 1999. 

SEGAL, Alan F. “Hellenistic Magic: some Questions of Definition”. In VAN DEN BROEK, 

R. & VERMASEREN, M.J. (eds.). Studies in Gnosticism and Hellenistic Religions. Leiden, 

Brill, 1981. 

SMITH, Morton. “Prolegomena to a Discussion of Aretologies, Divine Men, the Gospels and 

Jesus”. JBL 40, II (1971) 174-199. 

SMITH, Morton. Studies in the Cult of Yahweh. Vol. 2: New Testament, Early Christianity and Magic 

(Shaye J. D. Cohen editor). Leiden/New York/Köln, E. J. Brill, 1996. 



RJHR 1 (2008) -  Gabriele Cornelli 
 

19

TIEDE, David L. The Charismatic Figure as a Miracle Worker. Missoula, Society of Biblical 

Literature for the Seminar on the Gospels (SBLDS I), 1972. 

WEINREICH, Otto. Antike Heilungswunder: Untersuchungen zum Wunderglauben der Griechen und 

Römer. Giessen, Topelmann, 1909.  

WINDISCH, Hans. Paulus und Christus: ein biblisch-religionsgeschichtlicher vergleich. Leipzig, J. C. 

Hindrichs, 1934. 

 


