
RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   32 

 

A Nova Jerusalém: a Cidade de Deus, de Cristo. 

Leitura intertextual de Ez 48,30-35, Ap 21-22 e App
1
 de Paulo 23-50. 

Isidoro Mazzarolo
2
 

 

A Cidade e o Templo de Jerusalém em Ez 40-48. 

Ezequiel é um profeta que escreve, provavelmente, dentro do exílio da Babilô-

nia. Quando Ezequiel escreve sua profecia, Jerusalém ainda estava em escombros. A 

expectativa do profeta não é escatológica, não é futurista, ela é histórica, imediata, con-

creta. O Deus do seu povo mora em Jerusalém, Yahweh não foi para o exílio, ele ficou 

sem a casa, mas reside nesta cidade (Esd 1,3). O profeta almeja e sonha que essa cidade 

dos seus antepassados seja reconstruída e Deus possa voltar a ser cultuado no seu monte 

santo, no seu templo (cf. Esd 1,4). 

A profecia mistura sonho e visão com a expectativa, anseios concretos e imedia-

tos de uma cidade reerguida das cinzas. Ezequiel não está longe da realidade, mas sua 

forma de escrever é enigmática e reconstrutiva do passado perdido na destruição e nas 

deportações. A visão da nova cidade começa no capítulo 40 e se estende até o capítulo 

48 e tem caráter político e religioso. O profeta espera que a cidade volte a ser o lugar da 

morada de Deus, por isso, não bastavam apenas medidas econômicas para reconstruir a 

cidade, suas muralhas, seu brilho e pujança, era preciso também tomar sérias medidas 

religiosas e culturais a fim de impedir que outro exílio acontecesse. Essas medidas cul-

turais exigiriam uma seleção e exclusão do acesso ao templo. Todos os incircuncisos de 

coração e de corpo, bem como nenhum estrangeiro poderiam entrar no novo templo (Ez 

44,4-9).  

Essa medida drástica evitava a possível ocasião de profanação do templo através 

da impureza ou da indignidade de orar no Templo: “Que nenhum estrangeiro penetre no 

interior da balaustrada e do recinto que cercam o santuário. Aquele que venha a ser apa-

nhado só a si próprio deverá culpar pela morte que será o seu castigo”
3
. O profeta esta-

ria pressupondo uma nova forma de evitar abusos do passado no templo quando, em 

virtude de acordos políticos, os reis de Israel casavam com mulheres pagãs e elas ti-

nham o privilégio de colocar suas divindades no templo do rei e de prestar cultos idolá-

tricos no mesmo santuário (cf.1Rs 11,1-13).  

                                                 
1
 Adotaremos “App” para indicar o Apocalipse apócrifo de Paulo. 

2
 Professor Doutor do Departamento de Teologia da PUC-RJ. 

3
 Cf. Bíblia de Jerusalém, Nova edição, 2002, nota “c”, referente a Ez 44,9. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   33 

 

Na teologia deuteronomista, dentro da qual se encontra o profeta, vem a consci-

ência do exílio como punição de Yahweh contra o povo por causa da idolatria e da cor-

rupção do templo (cf. Dt 30,1-20). O povo havia desvirtuado o sentido do templo e do 

sagrado. Na profecia de Isaías, o templo deveria ser a casa de oração para todos os po-

vos (Is 56,7). É bem verdade que na oração de inauguração do templo, Salomão interce-

de pelo estrangeiro, aquele que vem de longe, se vier a orar no Nome de Yahweh nesse 

templo, ele poderia ser atendido lá dos céus onde Deus mora (1Rs 8,41-43). Conforme 

essa oração, atribuída a Salomão, haveria uma possibilidade ecumênica de presença no 

templo, mas todas as orações e ritos deveriam estar voltados para o mesmo Deus, o 

Deus de Israel. Um outro aspecto interessante dessa oração é que Deus não mora no 

templo, ele mora nos céus, por que nem os céus e tão pouco essa casa podem abarcar 

Deus (1Rs 8,26-27). Essa consciência da soberania e magnanimidade de Yahweh con-

trasta com a visão política do templo aplicada por Esdras, como motivação para o retor-

no dos filhos dos exilados, o qual insiste que o Deus de Israel reside em Jerusalém (Esd 

1,1-6). Afinal, YaHWeH, Deus de Israel, mora ou não mora no Templo? 

Os conflitos religiosos e sociais sempre complicaram a relação do sagrado com o 

profano na tradição de Israel. O profeta Miquéias afirma que quando o povo entrava no 

santuário, cheio de pecados, Yahweh se retirava dele (Mq 1,2-3). Se Yahweh sai do 

santuário e vai para os altos montes da terra, ele protesta contra a hipocrisia de Israel e 

vai escutar os pagãos que fazem seus sacrifícios nos lugares altos. É o protesto de Yah-

weh contra seu povo. O pecado social do povo é a razão do exílio e, segundo o profeta 

Jeremias, o retorno do exílio seria mais importante do que o êxodo do Egito (Jr 16,14-

16).  

Diante dessa teologia deuteronomista, até certo ponto, nacionalista, tratava-se de 

justificar a pureza da raça, a exclusão dos estrangeiros e os privilégios dos que estavam 

retornando sob os auspícios dos persas. Assim justificado, Esdras convoca todos os 

homens para que apresentem a genealogia de suas esposas, e caso não fosse comprova-

da sua pureza genética, segundo a descendência abraâmica, eles assinariam o libelo de 

repúdio (Esd 9-10)
4
. 

                                                 
4
 Na tradição semítica não é correto falar de divórcio, pois esse lexema pressupõe um direito bilateral de 

petição jurídica e de estado de direito. Visto que as mulheres eram compradas pelas famílias dos maridos, 

depois do casamento elas passavam a ser propriedade dos maridos, e unicamente eles tinham o direito de 

sobre o destino delas. Assim não se fala que a mulher não deve cobiçar o marido da próxima, mas somen-

te o homem não pode cobiçar a mulher do próximo (Ex 20,17; Dt 5,20). Sendo propriedade do marido, 

esse poderia dar a carta de repúdio (expulsão) por qualquer motivo (Mt 19,3). 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   34 

 

As medidas tomadas por Esdras e seu grupo foram mais na ordem sociológica e 

política do que religiosa. O caos social se instaura ao redor de Jerusalém com o repúdio 

de muitas mulheres e seus filhos. Muitas delas se retiram para a Samaria, umas com 

seus filhos, mas sem nenhum recurso econômico e outras com seus próprios maridos, os 

quais não aceitaram a determinação de Esdras.  

O segundo nível de leis da restauração foi o acesso ao templo. Os estrangeiros 

não poderiam mais passar da parte externa para dentro. Os sacerdotes que desempenha-

riam as funções seriam exclusivamente sadoquitas, como encontramos na própria espe-

cificação de Ezequiel: Os levitas serão a classe de sacerdotes que servirá no templo, eles 

serão responsáveis pela matança dos animais para o sacrifício e oferecerão a gordura e o 

sangue  (Ez 44,10-31). Esse texto mostra como o sacerdócio levítico foi se impondo na 

tradição pós-exílica, mas a sua hegemonia foi construída com muitas lutas e revoltas de 

outros grupos como os de Coré, Datan e Abiran (Nm 16-17)
5
. 

 

A Descrição do Templo 

.Ezequiel recebe a descrição, a localização e as medidas do novo templo através 

de uma visão (Ez 40-42). As dimensões, as proporções e tudo o que concerne ao mesmo 

estava de acordo com uma nova visão de povo, de culto e sacerdócio, mas a inspiração e 

o detalhamento ele encontra no livro dos Reis (1Rs 6-7)
6
. 

a) Quanto ao povo, as novas regras seriam claras: nenhum estrangeiro, incircun-

ciso de coração (cf. Dt 30,6) e incircunciso de corpo entraria mais no átrio interno, pas-

sando da balaustrada (Ez 44,9); 

b) Quanto ao culto seria executado segundo as determinações da pureza, do con-

trole da origem, com medidas e pesos fixos e datas precisas (Ez 45,13-25); 

c) Quanto ao sacerdócio seria exclusivo dos levitas (Ez 44,10-31). O sacerdócio, 

antes do exílio era uma função exercida por muitos, dentre os filhos de Aarão (cf. Ex 

28,1). 

Esses três tópicos seriam suficientes para marcar uma nova etapa na história de 

um povo. Até o exílio, o povo de Israel agregava gente de outras culturas e etnias sob a 

égide de Yahweh (cananeus, egípcios, moabitas e outros) formando o povo hebreu. De-

                                                 
5
 ARTUSO, V., A revolta de Coré, Datan e Abiran contra Moisés e Aarão, tese de Doutorado na PUC-

Rio, 2007. O autor apresenta uma análise narrativa dos conflitos e dos castigos impostos aos revoltosos 

em virtude de sua não aceitação da exclusividade do sacerdócio levítico, imposto à força por Moisés e 

Aarão. 
6
 KEIL, C.V., DELITZSCH, F., “Ezequiel and Daniel”, Commentary on the Old Testament, v.9, p. 342-

381. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   35 

 

pois do exílio, surge o povo judeu, não mais caracterizado como o habitante de Judá, 

mas como uma raça que integra exclusivamente a linhagem genética estabelecida pela 

reforma de Esdras.  

As visões sucessivas do profeta a respeito das medidas do templo foram sendo 

passadas paulatinamente no vigésimo quinto ano do exílio (Ez 40,1) indicando que ain-

da faltavam mais vinte e seis anos para a libertação, pois o exílio durou cinqüenta e um 

anos, sem contar todos os conflitos para o começo das obras de reconstrução que atra-

sou a sua conclusão em algumas décadas (cf. Esd 5-7).  

As medidas do templo seguem parâmetros semelhantes aos anteriores, isto é, do 

primeiro templo salomônico (1Rs 6-7). Keil e Delitzsch afirmam que Ezequiel separa a 

cidade do templo. O templo deve estar no topo da montanha santa, no centro de Canaã, 

numa reconstrução tipificada no primeiro templo de Salomão, enquanto a Jerusalém 

celeste não teria o templo, pois não precisa dele
7
. 

 

A Descrição da Cidade de Jerusalém Ez 48,30-35. 

As portas da cidade teriam os nomes das tribos de Israel, em sinal de saudade e 

memória do passado (48,31). Três portas ficarão ao norte (Rúben, Judá e Levi). No lado 

leste também haveria três portas (José, Benjamim e Dã). No lado sul haveria três portas 

com os nomes de Simeão, Issacar e Zabulon. Do lado Oeste estariam as portas com os 

nomes das tribos de Gad, Aser e Neftali. O comprimento dos muros seria de um quadri-

látero com quatro mil e quinhentos côvados
8
. 

O nome da cidade dado pelo profeta seria “Yahweh sham”, isto é, Javé está lá. 

No decreto de Ciro, o retorno dos exilados tinha uma razão fundamental: Javé não tinha 

ido para o exílio, mas tinha ficado na cidade e os que quisessem adorá-lo teriam que 

voltar para a cidade e reconstruí-la. “Assim fala Ciro, rei da Pérsia: Yahweh,, o Deus do 

céu, entregou-me todos os reinos da terra e me encarregou de construir-lhe um Templo 

em Jerusalém, na terra de Judá. Todo aquele que dentre vós, pertence a seu povo, Deus 

esteja com ele e suba a Jerusalém, na terra de Judá, e construa o templo de Yahweh, o 

Deus de Israel – o Deus que reside em Jerusalém” (Esd 1,2-4). 

Se o Deus dos judeus ficou em Jerusalém, no exílio não havia como louvá-lo, 

bendizê-lo e adorá-lo. O salmo histórico dos exilados pode soar como uma realidade 

                                                 
7
 KEIL, C.V., DELITZSCH, F., “Ezequiel and Daniel”, Commentary on the Old Testament, v.9, p. 471. 

8
 Curiosamente a cidade atual tem as muralhas com as dimensões aproximadas, dentro do plano de re-

construção de Suleiman II, o magnífico, da Turquia, no séc. XVI (1.200 m. de largura e 1.350 m. de com-

primento). Quatro mil e quinhentos côvados correspondem a 1.300 metros.  



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   36 

 

que move o coração e a razão para momentos tristes da vida: “À beira dos canais da 

Babilônia nos sentamos e choramos com saudades de Sião (Jerusalém); nos salgueiros 

que ali estavam penduramos nossas harpas. Lá, os que nos exilaram pediam canções; 

nossos raptores queriam alegria – „Cantai-nos um canto de Sião!‟  Como poderíamos 

cantar um canto de Yahweh numa terra estrangeira? Se eu me esquecer de ti, Jerusalém, 

que me seque a mão direita. Que me cole a língua ao paladar caso eu não me lembre de 

ti...” (Sl 137, 1-6). 

A visão da cidade de Jerusalém parte de uma imagem ou de informações que o 

profeta já conhecia. Os exilados tinham muita saudade de sua terra e sua cidade, e pior, 

sabiam que estava em ruínas. A cidade de Jerusalém está associada à terra, à pátria, ao 

lugar de morada confrontados com o desterro, o exílio e a consciência de culpa. Esperar 

pelo fim do exílio e sonhar com uma nova oportunidade de reconstruir os sonhos para si 

e para os seus não era uma visão, mas um sonho real, acalentado a cada noite mal dor-

mida e a cada dia de trabalho escravo. A Jerusalém de Ezequiel 40-48 se aproxima da 

visão de Isaías 62.66. 

 

Os Novos Céus e a Nova Terra em Is 65,17-25. 

A descrição dessa nova realidade, em Isaías, apresenta uma aproximação com o 

Apocalipse 21-22, mas não se trata de uma cidade, e sim, de algo totalmente novo, uma 

nova ordem das coisas, uma nova criação, novas criaturas sem pecados e sem males: 

“
17

 Com efeito, criarei novos céus e uma nova terra, as coisas de outrora 

não serão lembradas, nem tornarão a vir ao coração. 
18 

Alegrai-vos, pois, e re-

gozijai-vos para sempre com aquilo que estou para criar: eis que farei de Jerusa-

lém um júbilo e do meu povo uma alegria. 
19

 Sim, regozijar-me-ei em Jerusalém, 

sentirei alegria em meu povo. Nela não se tornará a ouvir choro, nem lamenta-

ção. 
20

 Já não haverá ali criancinhas que vivam apenas alguns dias, nem velho que 

não complete sua idade; com efeito, o menino morrerá com cem anos e o pecador 

só será amaldiçoado aos cem anos. 
21

 Os homens construirão casas e as habita-

rão, plantarão videiras e comerão os seus frutos. 
22

 Já não construirão para que ou-

tro habite a sua casa, não plantarão para que outro coma o fruto, pois a duração da 

vida do meu povo será como os dias de uma árvore, meus eleitos consumirão eles 

mesmos o fruto do trabalho das suas mãos. 
23

 Não se fatigarão inutilmente, nem 

gerarão filhos para a desgraça; porque constituirão a raça dos benditos de Yah-

weh, juntamente com os seus descendentes. 
24

 Acontecerá então que antes de me 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   37 

 

invocarem, eu já lhes terei respondido; enquanto ainda estiverem falando, eu já os 

terei atendido. 
25

 O lobo e o cordeiro pastarão juntos, o leão comerá feno como o 

boi. Quanto à serpente, o pó da terra será seu alimento. Não se fará mal, nem vio-

lência em todo o meu monte santo, diz Yahweh” (Is 65,17-25)
9
. 

 

Um ponto importante na utopia de Isaías é que as coisas velhas não virão mais 

ao coração. O que seriam essas coisas do passado? Seriam apenas os males, as dores, a 

violência, ou trata-se de saudades de coisas perdidas, do apego ao tempo e ao espaço? 

Se a média de vida na Palestina era de 42 anos, como se podia aplicar uma pena ao cul-

pado só aos cem anos? O salmista afirma que era um fato notável quando alguém che-

gasse aos oitenta anos (Sl 90,10). 

O profeta vai além de um sonho histórico, de uma realidade política e de ambi-

ções nacionalistas. O lobo nunca comerá capim, mas não exercerá agressividade contra 

o cordeiro. A nova criação será sem os males dessa que ali está, que o profeta vive, que 

experiencia e conhece. É um olhar distante, uma realidade no além.  

 

A Cidade de Deus (a Nova Jerusalém) no Ap 21-22. 

O Ap de João 21,1 fala de um novo céu e uma nova terra como sendo uma visão, 

em continuidade à seqüência de visões do autor, desde 4,1 em diante. (Ver artigo vi-

sõe...). Pode-se, na verdade, falar de uma visão única no Apocalipse à qual se manifesta 

em etapas. Desde que o vidente é chamado a subir aos céus (Ap 4,1) até à conclusão do 

julgamento (Ap 22,15). 

O primeiro céu e a primeira terra já não existem (Ap 21,1), por isso, a Jerusa-

lém celeste desce dos céus pronta como uma esposa enfeitada (Ap 21,2-3), ela desce dos 

céus de modo totalmente surpreendente, sem que os convidados saibam como está ves-

tida, quem a acompanha ou onde vai se instalar.  

A Jerusalém celeste terá apenas o nome de Jerusalém, mas será uma cidade com 

um contexto totalmente diferente. Ela nada tem da Jerusalém histórica, situada em Israel 

atual. 

Nosso autor está fazendo uma releitura de sentido de tudo quanto consta em tor-

no da Jerusalém atual. Ainda que o autor possa ter tido alguma inspiração em Is 51 e 65, 

                                                 
9
 A conclusão dessa descrição no v. 25 se aproxima da cidade do Messias, pois ele reinará com justiça e 

inspiração do Espírito de Yahweh. O seu reinado estabelecerá a justiça e todas as criaturas conviverão 

numa harmonia paradisíaca (Is 11,6-9). 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   38 

 

essa cidade de Davi (2Sam 5,9; 24,25; 1Rs 6,2; Sl 122) é a cidade de Deus, não a cidade 

dos homens.  

Não se trata da cidade dos Jebuseus conquistada por Davi e seu bando (2Sm 5,6-

10; 1Cr 11,4-9), também não é a futura capital do povo messiânico (cf. Is 2,1-5; 54,11; 

60; Jr 3,17; Sl 87,1). Na Jerusalém histórica, atual, o Espírito Santo inicia a missão da 

Igreja cristã (At 1,4.8; 2,1-13; 8,1.4). A Jerusalém celeste, a cidade de Deus não procede 

da cidade de Davi, da Jerusalém histórica, mas de Deus. Em Is 60 e Ez 40 trata-se da 

Jerusalém atual, reformada, reconstruída e embelezada. O arquétipo de sentido pode ter 

inspiração nesses e outros textos veterotestamentários, mas a Jerusalém de João e a de 

Paulo (apócrifo) é celeste.  

O autor vê uma cidade substituindo a outra, porque a primeira passou, mudou, 

sumiu. Onde será instalada essa cidade, ele não define, apenas que ela desceu dos céus 

como a cidade de Deus. 

O vidente é conduzido à cidade de Deus por um dos sete anjos (Ap 21,9) das 

pragas (cf. 8,7-21) para ver a cidade situada sobre o monte.  

A Jerusalém que João vê e descreve é descida do céu (21,10; cf. 21,2) 

 

A descrição da cidade no Apocalipse. 

A cidade celeste é preciosíssima como uma pedra de jaspe cristalino (21,11). 

A nova cidade tinha doze portas e doze alicerces. A maioria dos autores e mes-

mo as concordâncias bíblicas colocam essa descrição das doze portas e seus nomes em 

sintonia com Ezequiel 48,30-35. Ainda que possa haver uma analogia simbólica, em 

Ezequiel não se trata de uma cidade celeste, mas da reconstrução da Jerusalém histórica. 

Parece haver uma diferença conceitual bastante significativa, visto que o profeta Eze-

quiel, situado no exílio, sonha com a reconstrução da cidade histórica de Jerusalém, 

enquanto o vidente João transfere toda a percepção para outra realidade, ou seja, uma 

cidade onde não haja mais possibilidade de destruição, de dor ou conflitos. Ela será a 

cidade de Deus com o seu povo, isto é, todos os povos. Essa visão é includente, pois 

Deus será Deus e o povo será o povo, não mais segregado, mas unido. Assim, nos doze 

portões estarão inscritos os nomes das doze tribos de Israel (21,12), mas a muralha tinha 

doze alicerces e neles estavam os nomes dos doze apóstolos (21,14). De modo análogo 

aparece o texto do Ap 7,1-17 apresenta uma visão da salvação inclusiva, em duas partes. 

Todos os que tiverem praticado a justiça dentre as doze tribos estarão salvos, e a grande 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   39 

 

multidão, que ninguém podia contar, de todos os povos, tribos, línguas e nações que 

adoraram o Cordeiro e por ele lavaram suas vestes no seu sangue.  

O Apocalipse se afasta das visões proféticas veterotestamentárias enquanto ele 

entende que uma cidade de Deus não se sujeita a interpretações culturais, históricas ou 

alinhavadas no tempo. Deus transcende a História, os povos e as culturas, dessa forma a 

referência às doze tribos ou aos doze apóstolos é apenas uma questão de compreensão 

humana para a superação das barreiras segregatórias criadas pelas culturas e crenças.  

João, o vidente, tem diante de si uma realidade escatológica. Se Deus vai enxu-

gar toda a lágrima e numa mais haverá choro ou luto (Ap 21,4; cf. Is 25,8; 35,10; Ez 

37,27), então o “vale de lágrimas” estará terminado para os que vivem a justiça e a fide-

lidade aos mandamentos (Ap 13,15-17)
10

. 

O acesso a essa cidade não será mais estabelecido pelos circuncisos no corpo ou 

pelos geneticamente perfeitos, mas pelos que foram fiéis ao Cordeiro, pois o Immanuel 

(Is 7,14) será o Deus com eles (Ap 21,3). Essa cidade não encontra similaridade na ter-

ra, por isso é a cidade de Deus
11

. Assim, a longa e tortuosa história chegaria ao fim, a 

humanidade está de volta à casa do Pai, o paraíso
12

. 

A nova Jerusalém de João não está no horizonte de qualquer antítese senão a 

própria Jerusalém terrena
13

. Todo o sentido da nova cidade está voltado para a adesão a 

Cristo, ao seu Evangelho: “Se alguém está em Cristo é nova criatura. Passaram-se as 

coisas antigas, eis que se fez realidade nova” (2Cor 5,17). 

 

A Cidade de Cristo no App 23-50. 

O App 23 usa o mesmo arquétipo do autor do Apocalipse. Paulo é conduzido por 

um anjo para visitar a cidade de Cristo. Semelhante aos relatos mitológicos da segunda 

vida na religiosidade egípcia, a nova cidade está depois do grande rio, ou do outro lado 

do lago Aqueronte
14

. 

                                                 
10

 MAZZAROLO, I, Apocalipse, p. 101. 
11

 MAZZAROLO, I, Idem. 
12

 MESTERS, C., OROFINO, F., O apocalipse de João, p. 242. 
13

 Discordamos aqui de muitos autores que colocam a Jerusalém celeste como um contraponto da Babilô-

nia, da Roma ou da Prostituta (cf. ARENS, E., DIAZ MATEOS, M., O apocalipse, p. 258, entre outros). 

A Jerusalém do alto, a esposa do Cordeiro está no outro lado da Jerusalém localizada em território conhe-

cido, mas corrompida, prostituída pela injustiça, mentira e opressão.  
14

 O rio Aqueronte corresponde ao rio mitológico do inferno, o qual deveria ser atravessado pelos mortos 

de barco, a fim de alcançar o Reino do Hades ou os Campos Elíseos. A mesma referência é encontrada no 

Ap de Pedro e nos Sibilinos 330 (cf. MINETTE DE TILLESE, C. Revista Bíblica Brasileira, 20-21 

(2003-2004), nota 34, p. 528. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   40 

 

Um fato peculiar e próprio dentro do quadro dos Apocalipses é que os habitantes 

da cidade de Cristo se alegraram ao verem Paulo chegando. O texto não explicita por-

que esses habitantes se alegraram. Mais adiante, quando o vidente encontra os profetas 

junto ao rio de mel, também é recebido com carinho e ele pergunta ao anjo que o con-

duz a razão de tanta deferência, e o anjo responde que é para todos os que renunciaram a 

vontade própria para fazer a vontade de Deus que são bem recebidos (App 25). 

 

Descrição da cidade 

A cidade de Cristo tinha 12 muros, 12 torres e 12 portas, cercada por quatro rios: 

o rio de mel, rio de leite, rio de vinho e rio de óleo
15

. 

A cidade que Paulo vê é de ouro puro, isto é, a realeza por excelência, a realeza 

perfeita, também construída com doze muralhas e doze torres, mas essas não estão no-

meadas ou determinadas. Apenas que em cada torre há um estádio de um muro ao outro 

(185m.). Essa distância corresponde à distância entre o Senhor Deus e os homens (App 

23).  

A novidade na cidade de Cristo é que é circundada por quatro rios: um rio de 

mel, um rio de leite, um rio de vinho e um rio de óleo. Cada rio tem um nome próprio: o 

rio de mel é o Pison
16

, o rio de leite é o Eufrates, o rio de óleo é o Guion (ou Gyon), 

riacho ao sul de Jerusalém, onde Salomão foi ungido rei por Natã e Sadoc, por isso rio 

do óleo (1Rs 1,32-40). O rio de vinho é o Tigre
17

.  

Quem Paulo encontrou junto a cada rio? 

a) O anjo conduziu Paulo junto ao rio de mel (Pison) e lá viu Isaías, Jeremias, 

Ezequiel, Amós, Miquéias e os profetas maiores e menores. Então o vidente perguntou 

ao anjo que lugar era aquele, e o anjo retrucou: este é o caminho dos profetas e todos os 

que renunciaram a própria vontade para fazer a vontade de Deus. E eles saudaram Paulo 

(App 25). 

b) Em seguida o anjo conduziu Paulo ao rio do leite e lá encontrou todas as cri-

anças que Herodes matou. E o anjo acrescentou: todos os que guardam a castidade e a 

                                                 
15

 O conceito oriental de óleo é sempre azeite, diferentemente do ocidente ou das Américas, onde óleo, 

via de regra, é extrato de soja ou outras sementes, de qualidade extremamente inferior ao azeite de oliva. 
16

 MINETTE DE TILLESE, C. Revista Bíblica Brasileira, nota 35, p. 528, explica que a grafia do nome 

Pison pode ser ainda vista como Fison ou Quison, correspondente ao lugar mitológico onde Sisara foi 

morto por Jael (Jz 5,21). 
17

 Sobre a descrição dos quatro rios veja Gn 2,10-14. Deve haver uma releitura do autor do App em fun-

ção da apresentação da cidade de Cristo como a cidade do Édem, o verdadeiro paraíso. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   41 

 

pureza, quando saem do corpo são entregues a Miguel para que as conduza até esse lu-

gar e as crianças as saúdem. E elas saudaram Paulo (App 26). 

c) O nosso vidente foi conduzido pelo anjo à parte norte da cidade (o Tigre corre 

mais ao norte, junto à Assíria antiga) e lá encontrou Abraão, Isaac, Jacó, Ló e Jó. Ele 

perguntou ao anjo quem eram eles, e o anjo respondeu que foram aqueles que exerce-

ram a hospitalidade. Eles estavam junto ao rio de vinho. O vinho é o símbolo da festa, 

da alegria e da hospitalidade (App 27). 

d) E o quarto lugar foi o rio do óleo, no lado oriental da cidade. Lá havia homens 

cantando. E o anjo disse ao vidente que esses eram aqueles que se haviam empenhado 

no louvor ao Senhor e não tinham orgulho neles mesmos (App 28). 

 

Quem entrará e quem ficará fora  (Ap 22,8.15). 

“Quanto aos covardes, porém, e aos infiéis, aos corruptos, aos assassinos, aos 

impudicos, aos magos, aos idólatras, e a todos os mentirosos, a sua porção se encontra 

no lago ardente de fogo e enxofre, que é a segunda morte” (Ap 22,8); “Ficarão de fora, 

os cães, os mágicos, os impudicos, os homicidas, os idólatras e todos os que amam ou 

praticam a mentira” (Ap 22,15). 

Paulo tem exortações semelhantes quanto à responsabilidade diante da salvação, 

e classifica os que se condenarão: “Por isso Deus os entregou a paixões aviltantes: suas 

mulheres mudaram as relações naturais por relações contra a natureza; igualmente os 

homens, deixando a relação natural com a mulher, arderam em desejo uns para com os 

outros, praticando torpezas homens com homens e recebendo em si mesmos a paga da 

sua aberração. E como não julgaram bom ter o conhecimento de Deus, Deus os entregou 

à sua mente incapaz de julgar, para fazerem o que não convém: repletos de toda a sorte 

de injustiça, perversidade, avidez e malícia, cheios de inveja, assassínios, rixas, fraudes 

e malvadezas; detratores, caluniadores, inimigos de Deus, insolentes, arrogantes, fanfar-

rões, engenhosos no mal, rebeldes para com o pais, insensatos, desleais, sem coração, 

nem piedade”(Rm 1,24-31)
18

. 

Os livros sibilinos apresentam uma lista com algumas mudanças dos condena-

dos
19

 (ver Tabela I): 

                                                 
18

 Paulo se inspiraria em listas de vícios condenados pelas sociedades greco-romanas e também judaicas 

da época: Rm 13,13; 1Cor 5,10-11; 6,9-10; 2Cor 12,20; Gl 5,19-21; Ef 4,31; 5,3-5; Cl 3,5-8; 1Tm 1,9-10; 

6,4; 2Tm 3,2-4; Tt 3,3; cf. Mt 5,19; 1Pd 4,3; Ap 21,8; 22,15). No contexto extra-canônico, ver os Sibili-

nos, n.214 e Apocalipse de Paulo, 46. 
19

 Cf. MINETTE DE TILLESE, C., Revista Bíblica Brasileira, 20-21, “Sibilinos”, p. 515-516. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   42 

 

 

Tabela I. Lista dos Excluídos nos Livros Sibilinos. 

Os ímpios perecerão Todos quantos praticaram o mal 

Assassinos Cúmplices dos assassinos 

Mentirosos Ladrões 

Impostores Destruidores das famílias 

Glutões Adúlteros 

Caluniadores Insolentes 

Iníquos Idólatras 

Os traidores de Deus Os que contaminaram sua carne 

Os luxuriosos Romperam a virgindade antes do casamento 

Fornicadores Praticaram aborto 

Indecentes Feiticeiros 

Bruxos  

 

As principais listas de excluídos do Reino no Novo Testamento (ver Tabela II): 

 

Tabela II. Lista dos Excluídos no Material NeoTestamentário. 

Rm 1,18-32 Insensatos, idólatras, impuros, mentirosos, lésbicas, homossexuais, 

injustos, perversos, maledicentes, ávidos, invejosos, assassinos, 

briguentos, ladrões, detratores, caluniadores, inimigos de Deus, 

insolentes, arrogantes, fanfarrões, engenhosos do mal, rebeldes 

contra os pais, insensatos, desleais, sem coração e sem piedade.  

Rm 13,13 Orgias, bebedeiras, devassidão, libertinagem, rixas, ciúmes 

1Cor 5,10-

11 

Impudicos, avarentos, ladrões, idólatras, injurioso, beberrão 

1Cor 6,9-10 Injustos, impudicos, idólatras, adúlteros, depravados, infames, la-

drões, avarentos, bêbados, injuriosos 

2Cor 12,20 Discordiosos, invejosos, animosos, rivais, maledicentes, falsos, 

arrogantes, desordeiros 

Gl 5,19-21 Fornicadores, impuros, libertinos, impuros, idólatras, feiticeiros, 

odiosos, rixas, ciumento, irônicos, discordiosos, divisores, invejo-

sos, beberrões, praticantes de orgias e coisas  semelhantes 

Ef 4,31 Os amargurados, exaltados, cheios de cólera, injuriosos e malicio-

sos 

Ef 5,3-5 Fornicadores, impuros, avarentos, indecentes, picantes, maliciosos, 

impuros, avarentos, idólatras 

Cl 3,5-8 Fornicadores, impuros, reféns das paixões, desejos maus, cúpidos, 

idólatras, desobedientes, exaltados, maledicentes, blasfemos, inde-

centes; 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   43 

 

1Tm 1,9-10 Iníquos, rebeldes, ímpios, pecadores, sacrílegos, profanadores, par-

ricidas, matricidas, homicidas, impudicos, pederastas, mercadores 

de escravos, mentirosos, perjuros e traficantes da sã doutrina. 

2Tm 3,2-4 Egoístas, gananciosos, janctanciosos, soberbos, blasfemos, rebel-

des, ingratos, iníquos, sem afeto, implacáveis, mentirosos, inconti-

nentes, cruéis, inimigos do bem, traidores, atrevidos, enfatuados, 

amigos dos prazeres. 

1Pd 4,3 Vida de dissoluções, cobiças, embriaguez, glutonarias, bebedeiras, 

idolatrias abomináveis. 

Lv 20,8-21 Esses casos eram tratados com pena de morte: o maledicente, adul-

tero, o que pratica o concubinato, homossexual, fornicador, o que 

pratica sexo com animal, pratica sexo com a mulher menstruada. 

Eram proibidas ainda, a quiromancia, necromancia, adivinhação, 

feitiçaria, orgias idolátricas, comer carne ou alimento com sangue, 

o perjúrio, a injustiça, a inveja, o ciúme, os maus tratos ao estran-

geiro, a prostituição com a filha... (cf. Lv 19). 

 

 

Arrebatamento 2Cor 12,1-5; App 3,1. 

“
1
 É preciso gloriar-me? Por certo não. Todavia mencionarei as visões e as 

revelações do Senhor. 
2
 Conheço um homem em Cristo que, há quatorze anos foi 

arrebatado ao terceiro céu – se no seu corpo, não sei; se fora do seu corpo, não sei 

- Deus o sabe; - 
3
 Eu sei que esse homem – se no corpo ou fora dele, não sei; Deus 

o sabe! – 
4
 foi arrebatado até o paraíso e ouviu palavras inefáveis, que não é per-

mitido ao homem repetir. 
5
 No tocante a esse homem, eu me gloriarei; mas no to-

cante a mim, só me gloriarei das minhas fraquezas”
20

. 

 

O Apóstolo afirma que há quatorze anos, a contar da data que está escrevendo 

essa carta (por volta de 43-44 d.C.), foi arrebatado até o terceiro céu (2Cor 12,2, até o 

paraíso (2Cor 12,4). A contagem regressiva nos faz imaginar que esse arrebatamento 

teria acontecido em Tarso (At 11,25), depois dos três anos de estada na Arábia (Gl 1,17-

19), ou no início do seu ministério na Antioquia (At 13,2), antes da abertura da missão 

aos pagãos.  

Paulo usa uma linguagem apocalíptica do arrebatamento, comum no gênero lite-

rário da visão, na revelação ou conhecimento das coisas do alto. Ele é arrebatado, não 

sabe se seu corpo também foi, por isso afirma que só Deus sabe se também o corpo a-

companhou o espírito (2Cor 12,2). A incerteza de como acontece a revelação manifesta 

a certeza de que não acontece de modo racional, material, fisicamente palpável. Esse 

                                                 
20

 Cf. Apocalipse de Paulo, prólogo e “#3”, Rev. Bib. Brasileira, p. 517-518. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   44 

 

tipo de revelação acontece no êxtase místico, mas nem por isso deixa de ser verdadeiro 

e autêntico.  

Discursar sobre os estágios celestes era uma prática rabínica conhecida. Havia 

até o sétimo céu, mas o mais comum era determinar os três primeiros: a atmosférico era 

o primeiro, o dos astros era o segundo e a morada de Deus era o terceiro. Aquilo que 

Paulo ouviu, nessa transmigração celeste, foram palavras inefáveis, inenarráveis (2Cor 

12,4). Segundo os rituais de iniciação nos mistérios, as coisas percebidas nesses estágios 

não deveriam ser comunicadas aos não-iniciados, visto que não as entenderiam.  

Se o arrebatamento era uma questão de glória, honra ou orgulho pessoal, Paulo 

conta que esse privilégio tinha um outro lado, pois se Deus lhe mostrou o céu, lhe cra-

vou um dardo na própria carne (2Cor 12,7). Esse dardo servia para que Paulo não se 

orgulhasse do arrebatamento e ficasse permanentemente pensando na sua fragilidade, na 

sua condição humana e tivesse com isso uma melhor compreensão das situações de ho-

mens e mulheres que evangelizava.  

A busca pela compreensão do que seria esse aguilhão é bastante infrutífera. Mui-

tas opiniões foram dadas, muitas propostas de resposta, mas ficamos ainda no imaginá-

rio. Os escritores ascéticos ocidentais, dentre eles Gregório Magno, sugeriam que tives-

se sido uma dificuldade pessoal na relação da castidade. S. João Crisóstomo explicava 

esse sofrimento pelas constantes perseguições dos seus irmãos na carne, os hebreus 

(2Cor 11,24). Basílio afirmava tratar-se de uma enfermidade cujas dores o atormenta-

vam constantemente. Ramsay e outros propuseram alguma enfermidade própria da Ásia 

Menor, como a malária, a cegueira ou outra, entre as diversas endemias da época. Há 

ainda uma outra corrente de espiritualistas que acreditavam ser uma dor espiritual no 

estilo dos místicos, os quais sofriam com o pecado no mundo, com os males presentes 

no ser humano os quais se transformam em modos atuais de crucificação do Cristo, na 

história de cada época, como acontecia com Francisco de Assis, Tereza d‟Ávila, Frei 

Pio de Pietralcina e outros, cuja paixão de Cristo era uma realidade presente. 

Acredito que essa última interpretação seja a mais plausível diante da consciên-

cia da missão, da necessidade de evangelizar (1Cor 9,16). A experiência do arrebata-

mento, que poderia ter-lhe servido de trunfo ufanista, lhe serviu de compromisso, de 

imperativo missionário diante do qual ele, mesmo temendo os perigos na terra, no mar, 

dos falsos irmãos, jamais abandonou o ministério (2Cor 11,1-33, esp. vv. 21-29). Seria 

simplório admitir que dificuldades na castidade, doenças comuns ou até mesmo a oposi-

ção dos judeus tivesse sido uma causa de humilhação, traduzido por um aguilhão na 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   45 

 

carne. Por outro lado, esse conhecimento “esotérico” conferia uma grande autoridade ao 

Apóstolo para proclamar a profecia como um dom maior na edificação das comunidades 

cristãs e não a prática de ritos espirituais (cf. 1Cor 13-14). Ele afirma que poderia falar 

em línguas mais que todos os cristãos de Corinto (1Cor 14,18). 

 

O Arrebatamento no App “Prólogo e #3”. 

Prólogo : Chego agora às visões e as revelações do Senhor. Conheço um 

homem em Cristo que, há quatorze anos foi arrebatado ao terceiro céu – será que 

foi no seu corpo, eu não sei; será que foi fora do seu corpo? não sei - Deus o sabe; 

- foi arrebatado até o paraíso e ouviu palavras inefáveis, que não é permitido ao 

homem repetir. No tocante a esse homem, eu me gloriarei; mas no tocante a mim, 

só me gloriarei das minhas fraquezas. 

App #3: “Quando estava no meu corpo, no qual eu fui arrebatado até o 

terceiro céu, a palavra do Senhor veio a mim dizendo: - Fala para este povo – Du-

rante quanto tempo transgredireis e acrescentareis pecado em cima de pecado e 

tentareis o Senhor que vos criou? Sois os filhos de Deus, fazendo as obras do dia-

bo na fé em Cristo por causa dos empecilhos deste mundo. Lembrai-vos, portanto, 

e sabei que enquanto todas as criaturas servem a Deus, somente a raça humana 

peca. Ela reina sobre todas s criaturas e peca mais do que a natureza inteira”
21

. 

 

Esse texto poderia ajudar a entender a segunda carta à comunidade de Corinto 

(2Cor 12,1-21), justificando duas coisas: a. as razões da visão, a missão gerada no arre-

batamento; b. o aguilhão na carne (2Cor 12,7) como sendo a dor do pecado e as resis-

tências à conversão da humanidade.  

Por outro lado, três grandes inimigos estavam presentes na igreja de Corinto: a. 

A mesma serpente sedutora de Eva (2Cor 11,3); b. os falsos apóstolos, que utilizavam a 

mesma titulação que os verdadeiros, mas com isso desviavam os fiéis (2Cor 11,12-13); 

c. Satanás, vestido de anjo de luz, como atração e perdição dos que deviam anunciar a 

justiça (2Cor 11,14-15). Lutar contra essas forças impedia que tivesse um momento de 

sossego e tranqüilidade. Essas angústias obrigavam o Apóstolo a constantes cuidados, 

tensão e perseguição, não tendo como orgulhar-se de ter estado nos céus. Seriam esses 

                                                 
21

 Utilizamos aqui a tradução de MINETTE DE TILLESE, C., Revista Bíblica Brasileira,20-21, 2003, p. 

518. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   46 

 

sentimentos que motivaram a frase à comunidade de Filipos: “Para mim, viver é Cristo 

e morrer é lucro” (Fl 1,21). 

App 23-44.  

 

Os que Ficarão Fora do Reino no Ap. de Pedro. 

O julgamento final será uma ressurreição, onde todo osso buscará outro osso, to-

da a carne encontrará a outra carne, toda a juntura se conectará e assim ossos, carne, 

pele e cabelos reconstituirão o novo ser (Ap de Pd, 4; cf. Ez 37). Os condenados, ho-

mens e mulheres, são os que de uma ou de outra forma transgrediram os princípios exis-

tenciais da vida, do bem e da justiça.
22

 

Tabela III – Lista de Excluídos do Apocalipse de Pedro. 

Os apóstatas Iníquos 

Hipócritas Pecadores 

Idólatras Blasfemos 

Injustos Mulheres luxuriosas e adúlteras 

Adúlteros Assassinos 

Mulheres que provocaram nascimentos 

antecipados 

Pais que desprezaram a infância dos fi-

lhos 

Os/as amaldiçoados/as pelo desamor aos 

filhos 

Homens e mulheres que provocaram 

aborto 

Homens e mulheres que desprezaram a 

justiça e os mandamentos 

Homens e mulheres que emprestaram 

com usura 

Homossexuais Lésbicas 

Filhos/as que não honraram seus pais Moças que não guardaram a virgindade 

Os/as que deram esmolas hipocritamente  

 

Os Condenados no Apocalipse de Paulo. 

A visão do Apóstolo parte desde sua chegada ao terceiro céu (App 3). 

 

Tabela IV – Lista dos Excluídos no Apocalipse de Paulo. 

Impiedosos Injustos 

                                                 
22

 MINETTE DE TILLESE, C., Revista Bíblica Brasileira,20-21, 2003, pp. 507-510, “Apocalipse de 

Pedro”, 5-12. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   47 

 

Fornicadores Homicidas 

Perjuriosos Adúlteros 

Homicidas Ladrões 

Magos Aliciadores 

Maldosos Iníquos 

Pais que não amaram seus filhos Os que desprezaram o estrangeiro 

Os incestuosos Idólatras 

Os que apresentaram falsos cultos Caluniadores 

Arrogantes Perversos 

Anjos ímpios Os que inverteram as relações naturais 

 

A Cidade de Cristo. 

A cidade de Cristo é realmente paradisíaca. Os habitantes da cidade se alegraram 

muito ao ver o novo visitante, ainda que em trânsito, pois estaria voltando em seguida 

para a terra (Paulo estava apenas vendo o que havia lá no terceiro céu, como prova de 

que valia a pena lutar por ele).  

A cidade era inteiramente de ouro, portanto, características da realeza, da onipo-

tência e da perfeição.  

As doze muralhas, as doze torres e o estádio que havia entre cada uma das mura-

lhas indicava (um ambiente helenístico, visto que os judeus abominavam os estádios 

gregos) um lugar de lazer, de segurança e poder. 

Os quatro rios que banhavam a cidade não podiam ser melhores: um era o rio de 

mel, outro de vinho, outro de leite e outro de óleo. O mel é o manjar dos deuses; o vinho 

é a bebida dos nobres; o leite é a energia vital e o óleo é a unção, bálsamo e o perfume 

da vida. Esses rios tinham os mesmos nomes daqueles que banhavam o Paraíso terrestre 

(cf. Gn 2,10-14)
23

. Esses rios apontavam para a abundância, saciedade, fim de todo o 

sofrimento, angústia e dor
24

.  

 

Quem está Dentro ou Pode Entrar na Cidade de Cristo. 

                                                 
23

 MAZZAROLO, I., Gênesis 1-11, p. 129-130. 
24

 MINETTE DE TILLESE, C., Revista Bíblica Brasileira,20-21, 2003, na p.  528, em três notas explica 

que no Apocalipse de Pedro e nos Sibilinos, 330, o rio Aqueronte é um rio mitológico do inferno e que os 

mortos deviam atravessar de barco para entrar no Reino do Hades ou dos Campos Elíseos. O rio Pison 

(Fison ou Quison, de acordo com a interpretação das consoantes)  indica o lugar mitológico onde Sisara 

foi morto por Jael (Jz 5,21); o rio Guion e o riacho ao Sul de Jerusalém, onde Salomão foi ungido Rei por 

Natã e Sadoc, por isso seria também chamado de “rio do óleo”. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   48 

 

O nosso vidente encontrou lá muita gente, dentre eles, os profetas maiores e me-

nores, nominalmente citados Isaías, Jeremias, Ezequiel, Amós, Miquéias. O autor ou 

quem mostrou esses ao vidente tinha uma preferência pelos profetas caracterizados co-

mo profetas da justiça social. 

Alguns patriarcas e sábios como Abraão, Isaac e Jacó, Ló e Jó (não viu Moisés? 

Por que não foi mencionado?).  

Outros que estavam lá eram os que tinham cumprido radicalmente os manda-

mentos de Deus e o Evangelho de Jesus Cristo (cf. App, 24). 

Os justos, citados os que praticaram a hospitalidade para com os estrangeiros, os 

que ajudaram os peregrinos.  

Em tronos especiais, numa muralha mais interna, estavam outras pessoas com ar 

triunfante, cheias de glória e louvor. Essas eram pessoas que além de muita inteligência 

e bondade no coração, se tornaram loucas por Deus (#28). 

 

Conclusão  

Os livros apocalípticos fazem um jogo de prêmio ou castigo. Esse tipo de teolo-

gia não é propriedade exclusiva dos apocalipses visto que no deuteronomismo encon-

tramos posturas semelhantes.  

Eis que coloco diante de ti a vida e a morte, a bênção e a maldição, esco-

lhe.... (Dt 30,15-20). 

 

O castigo ou o prêmio não pertencem ao bem querer ou mal-querer arbitrário de 

Deus, mas ele, sendo justo e bom, respeita profundamente os desejos do ser humano. 

Como meta última desse tipo de teologia, pode-se afirmar, sem sombra de dúvida que o 

interesse não é a escatologia, mas a história.  

Na escatologia pouco ou nada se pode fazer (A parábola do rico e Lázaro, Lc 

16,19-31), mas pode-se mudar a história presente, o aqui e agora. O Reino de Deus che-

gou, o conhecimento do certo e do errado, do bem e do mal não estão no além, mas ao 

alcance da inteligência, da vontade, do poder de cada um. 

A liberdade é a irmã mais velha da responsabilidade. 

 

Bibliografia 

PRIGENT, P. l’Apocalisse di S. Giovanni, Roma, Borla, 1985. 



RJHR 1:1 (2008) – Isidoro Mazzarolo   49 

 

MESTERS, C., OROFINO, F., Apocalipse de João, Esperança, coragem e alegria, São 

Leopoldo/CEBI, São Paulo/Paulus, 2002. 

ARENS, E., DÍAZ MATEOS, M., O  Apocalipse, a força da esperança, São Paulo, 

Loyola, 2004. 

MINETTE DE TILLESE, C., Revista Bíblica Brasileira,20-21, Fortaleza, Nova Jeru-

salém, 2003. 

MAZZAROLO, I., Apocalipse, esoterismo, profecia ou resistência? Rio de Janeiro, 

Mazzarolo editor, 
2
2000. 

KEIL, C.V., DELITZSCH, F., “Ezequiel and Daniel”, Commentary on the Old Testa-

ment, v.9, Massachusset, Hendrickson, 2006 (segunda re-impressão). 


