
RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

1 

O Evangelho Segundo Tomé e o Jesus Histórico: o Exemplo da “Parábola dos 

Vinhateiros”. 

Pedro Lima Vasconcellos1 

 

Introdução 

Na chamada “terceira etapa” da pesquisa pelo Jesus histórico (“Third Question”) 

vem sendo dada uma particular atenção a textos que, embora sem fazerem parte do Novo 

Testamento, são tidos como testemunhos literários indispensáveis para o desenvolvimento 

da referida pesquisa. Isso porque as opções canônicas, definidas a partir de século II 

(avançando, em alguns casos e regiões) até o século V, nada podem dizer sobre a 

confiabilidade, enquanto fontes documentais, deste ou daquele escrito2. Entre os escritos 

cuja lembrança vem à tona quando se fala de testemunhos apócrifos sobre o Jesus histórico, 

especial destaque merece, sem qualquer dúvida, o Evangelho segundo Tomé, há pouco mais 

de sessenta anos encontrado no sul do Egito entre os chamados “Documentos de Nag 

Hammadi”. Isso porque o evidente paralelismo que o material do Evangelho segundo Tomé 

manifesta com aqueles encontrados nos evangelhos canônicos não pode ocultar a 

indisfarçável percepção da não-existência de consenso no tocante à transmissão dos ditos 

atribuídos a Jesus. 

Mas essa incorporação dos chamados “textos apócrifos” em geral, e do Evangelho 

segundo Tomé em particular, não é consensual entre os pesquisadores da “Third Question”. 

E é sobre essa polêmica, que está longe de ser resolvida, que o presente ensaio se debruça, 

em dois momentos principais. Depois de apresentarmos o teor deste escrito, passaremos à 

avaliação das posições que têm sido defendidas quanto ao seu lugar para a investigação dos 

primórdios cristãos, e do Jesus histórico em particular. Num segundo momento, para 

ilustrar a postura que julgamos mais adequada, tomaremos como exemplo as versões de 

uma parábola, encontrada no Evangelho segundo Tomé e nos evangelhos canônicos, 

                                                           
1 Professor Assistente-Doutor do Departamento de Teologia e Ciências da Religião e do Programa de Estudos 
Pós-Graduados em Ciências da Religião da PUC-SP. 
2 Helmut Koester assim se expressa: os textos apócrifos “são testemunhas dos primórdios da história do 
cristianismo, com valor equivalente ao dos livros do Novo Testamento. Uma apresentação histórica desses 
materiais exige a tomada de decisões claras sobre autoria, data e lugar de cada escrito; em outras palavras, os 
resultados das pesquisas histórico-críticas precisam ser consultados integralmente em cada caso” (Introdução 
ao Novo Testamento. Paulus, São Paulo, 2005, v.2, p.XIII). Assim sendo, não podem ser rejeitados a priori. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

2 

tratando de verificar de que maneira, através dela, podemos aceder a uma palavra 

significativa dos ensinos do mestre de Nazaré. 

 

I. O Evangelho segundo Tomé e o Jesus histórico 

1. O Evangelho segundo Tomé: apresentação e conteúdo 

O Evangelho segundo Tomé é uma coleção de cento e catorze ditos de Jesus 

encontrada em versão copta em meados da década de 40, entre os materiais da chamada 

biblioteca de Nag Hammadi, Alto Egito. Com essa descoberta se notou que algumas partes 

de Tomé (assim designaremos o escrito que aqui nos importa) já eram conhecidas, graças a 

pequenos papiros em grego, de fins do século II, que haviam sido descobertos no fim do 

século passado e no começo deste, e que até então não haviam sido identificados3. O local 

de origem deste escrito deve ter sido a Síria. Suas características são bastante peculiares: 

trata-se de uma coletânea de sentenças: aforismos, provérbios, ditos sapienciais e 

proféticos, parábolas, chréiai4. Jesus aparece como um sábio, o Vivente que comunica 

palavras de vida. Não há qualquer preocupação com morte e ressurreição; aliás, falta 

qualquer referência à vida de Jesus, seus milagres ou a qualquer profecia que nele se tivesse 

cumprido. Nada há de marcos narrativos: lugares, deslocamentos; a perspectiva geral é de 

uma escatologia realizada. E a sabedoria de Jesus aí expressa versa sobre o cotidiano, 

critica aspectos da ordem social estabelecida e se interessa em “transcender o mundo e 

identificar-se com o divino”5. 

A organização do material de Tomé ainda é pouco compreendida. Alguns sugerem 

uma montagem um tanto aleatória, que revelaria o descuido de seu redator, sua reduzida 

pretensão ou ainda o caráter de pastiche que alguns lhe atribuem. Mas talvez sejam nossas 

perspectivas de análise que ainda não foram capazes de dar-se conta do enigma que esse 

escrito representa... Seja como for, há, por exemplo, conjuntos de parábolas nos parágrafos 

                                                           
3 Que Tomé alcançou significativa difusão nos séculos II e seguintes se evidencia pela quantidade de 
fragmentos encontrados e pelas referências hostis a ele encontradas em obras de Hipólito de Roma e 
Orígenes. Reconhece-se uma larga utilização deste escrito por Mani. E se note ainda que o manuscrito 
encontrado em Nag Hammadi data da metade do século IV (Helmut Koester. Ancient Christian Gospels: their 
History and Development. SCM Press and Trinity Press International, London and Philadelphia, 1990, p.77-
78). 
4 Para a definição de “chréia”, cf. Burton Mack. A Mith of Innocence: Mark and Christian Origins. Fortress 
Press, Philadelphia, 1988, p.179-192. 
5 Marvin Meyer e Harold Bloom. O evangelho de Tomé: as sentenças ocultas de Jesus. Imago, Rio de Janeiro, 
1993, p.20. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

3 

8-9, 63-65 e 96-986. Interesses temáticos aproximam os parágrafos 12-13, e 25-26. De 

acordo com Stevan Davies, Tomé pode ter sido pensando, quanto a sua estrutura geral, em 

quatro blocos, cada um deles introduzido pela temática da busca e do encontro e ainda com 

características peculiares; tais blocos se iniciariam nos parágrafos 2, 38, 59 e 92. No 

interior de cada um deles haveria temas recorrentes como o “fazer de dois, um”, a renúncia 

ao mundo e ao poder, o conhecimento que efetivamente importa, etc7. 

No entanto, não é o Evangelho segundo Tomé, tomado nele mesmo, que aqui nos 

importa, mas considerado enquanto fonte relevante para o conhecimento do Jesus histórico. 

E aí as breves considerações feitas acima suscitam um pergunta: uma eventual estrutura 

tênue do evangelho precisaria ser indício de descuido redacional? Ou, antes, uma ação 

redacional interessada mais em organizar o material do que em interferir em sua 

configuração interna não poderia apontar para uma significativa proximidade deste com a 

tradição oral, que por sua vez remeteria a Jesus? Em outras palavras: em Tomé encontram-

se registrados materiais que poderiam remeter ao Jesus histórico? 

 

2. O Evangelho segundo Tomé e os testemunhos canônicos sobre Jesus 

A resposta à pergunta colocada no fim do item anterior demanda que seja enfrentada 

outra, referente às eventuais relações entre Tomé e outros testemunhos literários das 

primeiras gerações cristãs. Isso porque, não bastasse a originalidade do escrito, o que mais 

tem intrigado os estudiosos, desde quando Tomé passou a ser conhecido, a partir dos anos 

1960, é o paralelismo evidente que existe entre ditos nele conservados e aqueles que 

conhecemos dos evangelhos canônicos, especialmente os sinóticos Marcos, Mateus e 

Lucas. Segundo Hugh Montefiore, poder-se-iam estabelecer três possibilidades de contato 

entre eles: uma dependência direta de Tomé em relação aos evangelhos sinóticos, uma 

dependência sem reconhecer nos sinóticos fontes escritas (ou seja, uma dependência 

indireta), e uma independência que Tomé manifestaria por se ter utilizado de outras fontes, 

                                                           
6 Nas edições modernas de Tomé os ditos são numerados, configurando cento e catorze parágrafos. 
7 Stevan Davies. The Gospel of Thomas and Christian Wisdom. Acessado através de 
http://users.misericordia.edu//davies/thomas/SpanishApp1.htm [03/05/08]. De acordo com essa análise, o 
parágrafo 1 seria abertura e comentário ao todo da coleção, e parágrafo 114, o último, não faria originalmente 
parte da obra, por conta de razões estilísticas. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

4 

que não os sinóticos, que continham material similar ao destes8. Na verdade, parece que o 

debate se polariza em torno da questão: Tomé é dependente ou não dos evangelhos 

sinóticos? John P. Meier resume em cinco os variados argumentos apresentados para se 

postular uma dependência, direta ou indireta, de Tomé em relação aos sinóticos; dois dos 

argumentos são de ordem geral, e os demais são mais específicos. Primeiramente, os 

materiais do século II, em geral, parecem estar baseados nos evangelhos canônicos. Junto a 

isto, pesa o fato de que estes não apenas derivam da tradição oral, mas a estimulam. Quanto 

a Tomé, o fato de ele muitas vezes apresentar textos mais curtos que os paralelos sinóticos 

vem do fato de que seu redator, certamente um gnóstico, suprime conscientemente da 

tradição qualquer dado que faça as palavras de Jesus muito claras e evidentes, já que sua 

convicção é a de que só os iniciados é que podem compreendê-las. Outro argumento aponta 

para o fato de que Tomé recolhe textos das mais variadas fontes, como Q, Marcos, material 

exclusivo de Mateus, de Lucas e até de João: como explicar este dado sem reconhecer uma 

dependência de Tomé em relação a tais fontes? E, finalmente, embora Tomé normalmente 

elimine traços da redação e teologia dos sinóticos, vez por outra se pode perceber a 

permanência de traços ou tendências notadas naqueles9. A síntese de Werner G. Kümmel é 

suficientemente clara: 

Há sérios indícios de que o evangelho de Tomé cite, modificando-os 

livremente, os evangelhos canônicos, de acordo com a tradição oral, ao passo que 

adicionais ditos de Jesus não-gnósticos poderiam também ter sido tomados da 

tradição corrente [...] O escrito, como tal, é indubitavelmente uma forma não mais 

antiga do que a mesma categoria literária de Q, mas uma forma diferente, um estágio 

mais tardio do desenvolvimento da tradição dos ditos de Jesus. Esta conclusão 

decorre não só da falta de qualquer narração e de qualquer organização do assunto, 

mas sobretudo da ausência de qualquer cristologia e, portanto, de qualquer conexão 

com a evolução do evangelho que começou com Marcos. O Evangelho de Tomé 

pressupõe o significado da pessoa de Jesus no papel de revelador gnóstico, e por isso 

mesmo revela-se como uma forma literária mais tardia10. 

                                                           
8 Hugh Montefiore. “A Comparison of the Parables of the Gospel According to Thomas and of the Synoptic 
Gospels”. In: New Testament Studies. New York, 1960/1961. n.7, p.220-221. 
9 John P. Meier. Um judeu marginal: repensando o Jesus histórico. Imago, Rio de Janeiro, 1993, v.1, p.127-
143. 
10 Werner G. Kümmel. Introdução ao Novo Testamento. Paulinas, São Paulo, 1982, p.86-87. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

5 

 

Esta argumentação relativa ao lugar de Tomé na história da tradição sobre Jesus 

condensa toda uma tendência na pesquisa, que veio se esboçando desde que tal escrito foi 

descoberto em Nag Hammadi. Desta maneira, já que outros materiais sofrem da mesma 

falta de confiabilidade que Tomé revela, por conta de seu caráter tardio e do uso de fontes 

anteriores, só os evangelhos canônicos são portadores de tradição autêntica, não-adulterada, 

sobre Jesus. Para a pesquisa de Meier sobre o Jesus histórico, ele mesmo reconhece, esta 

conclusão é decepcionante: “os quatro evangelhos canônicos se revelam os únicos 

documentos de vulto a conter blocos significativos de material relevante para uma busca do 

Jesus histórico”11. 

Não é possível aqui discutir cada um destes argumentos e verificar-lhes a 

pertinência. Mas podemos apontar para algumas questões que não parecem suficientemente 

resolvidas e pressupostos não totalmente aclarados nesta abordagem. Um primeiro 

problema desta análise é partir do pressuposto, não suficientemente esclarecido, de que 

Tomé é portador de uma teologia gnóstica: é possível afirmá-lo categoricamente12? Dito de 

outra maneira, como caracterizar o que seja teologia gnóstica, para que então Tomé possa aí 

ser enquadrado? E até que grau se pode reconhecer a veracidade deste enquadramento? 

Gnóstico é sinônimo de esotérico e sapiencial? “Sabedoria é o tema deste escrito”13! Parece 

que os autores citados utilizam o termo “gnóstico” com o mesmo tom pejorativo, 

apologético e polêmico empregado pelos autores “ortodoxos” dos séculos II e III. A 

conexão entre a percepção de um Tomé assim gnóstico e ao mesmo tempo dependente dos 

sinóticos já fora notada por R. McL. Wilson, que alerta para o perigo de se impor ao texto 

uma interpretação preestabelecida14. 

Uma suspeita, porém, se nos apresenta ao lermos os textos dos que postulam uma 

dependência de Tomé em relação aos textos canônicos; tal suspeita fica mais forte quando 

se tem à mão o livro já citado de John P. Meier: a de que há uma posição prévia assumida 

contra a importância de outros textos que não os reconhecidos no cânon para a história do 

cristianismo primitivo em suas duas primeiras gerações, e de Jesus de Nazaré em particular. 

                                                           
11 John P. Meier. Um judeu marginal..., p.143-144. 
12 Esta pergunta Marvin Meyer dirigia a Harold Bloom na edição que fizeram de Tomé (O evangelho de 
Tomé..., p.29). 
13 Helmut Koester. Ancient Christian Gospels..., p.124. 
14 R. McL. Wilson.La gnose et le Nouveau Testament. Desclée, Paris, 1969, p.166-167. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

6 

Desta maneira, somente os escritos canônicos são reconhecidos como autênticos, e os 

demais são rotulados com vocábulos bastante depreciativos, como deturpações, pastiches, 

falsificações e fantasias15. Não há de se suspeitar que esta resistência se deve à dificuldade 

de se reconhecer a possibilidade de tradições independentes sobre Jesus, fora dos espaços e 

determinações canônicas? Quem definiu o cânon teria agido pelo critério da confiabilidade 

histórica? Esta pergunta se justifica, por exemplo, a partir dos argumentos que Meier 

recolhe de Raymond E. Brown para considerar extravagantes as opiniões daqueles que 

pensam de forma contrária a ele16. 

Mas, no afã de apresentarem Tomé como deturpação da tradição inaugurada pelos 

evangelhos canônicos, alguns exegetas acabam caindo em contradições e elaborando 

argumentos inconsistentes. Para exemplificar: quando Kümmel reconhece que Tomé não 

tem qualquer conexão com as cristologias dos sinóticos e com a evolução dos evangelhos 

começada com Marcos,17 a rigor não deveria reconhecer também a independência desta 

tradição frente aos escritos canônicos? 

Aliás, a avaliação de Kümmel em alguns pontos se mostra bastante obscura e 

parcial. Em que ele se baseia para afirmar que Tomé não tem cristologia? Pode não ter uma 

compatível com as encontradas nos evangelhos canônicos, o que é bastante plausível. Mas 

será isso argumento para negar-lhe a existência? E como explicar a imagem de Jesus como 

Mestre de Sabedoria que transparece em Tomé e também no documento “Q”18? 

Na verdade, desde o início da pesquisa esta afirmação quase dogmática da 

dependência de Tomé frente aos sinóticos veio sendo recebida com cautela, para não dizer 

com reservas. R. McL. Wilson, comentando estudo de Harvey K. McArthur, afirma que 

não seria difícil tomar outros textos de Tomé não estudados por McArthur e concluir pela 

                                                           
15 “Textos colocados sob o nome de um apóstolo, sobretudo os evangelhos gnósticos, passam então por 
tentativas deliberadas de falsificação e perversão dos verdadeiros textos apostólicos que a igreja possui” 
(Helmut Koester. “La tradition apostolique et les origines du gnosticisme”. In: Revue de Théologie et de 
Philosophie. Épalinges, 1987. n.119, p.2). Esta frase não pode resumir bem o espírito da investigação de 
Meier? 
16 John P. Meier. Um judeu marginal..., p.122. 
17 Werner G. Kümmel. Introdução..., p.87. 
18 Sobre “Q”, citamos a seguinte bibliografia: John S. Kloppenborg. The Formation of Q:Ttrajectories in 
Ancient Wisdom Collections. Fortress Press, Philadelphia, 1987; Helmut Koester. Ancient Christian 
Gospels..., p.149-162; Burton L. Mack. O evangelho perdido: o livro de Q e as origens cristãs. Imago, Rio de 
Janeiro, 1994. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

7 

independência de Tomé frente aos sinóticos, tese negada por este estudioso19. Além disso, 

como afirma Koester, os estudiosos que apontam uma dependência de Tomé diante dos 

evangelhos canônicos não foram capazes de definir uma teoria que explique 

consistentemente esta dependência no conjunto dos paralelos entre eles existentes20. E o 

que dizer do material que não possui tais paralelos? 

Outra corrente, porém, veio se esboçando, postulando que os evangelhos canônicos 

não são as únicas testemunhas autorizadas. Isso com muito custo vai sendo aos poucos 

reconhecido. É difícil apresentar aqui a variedade de argumentos que desde Gilles Quispel 

vêm sendo desenvolvidos. Sirvam-nos de referência as abordagens de Helmut Koester e de 

Stephen J. Patterson21. 

O primeiro aspecto a que se deve atentar é o fato de que o gênero literário utilizado 

por Tomé, o de coletânea de sentenças, precede a composição de diálogos (como os 

encontrados em João) e textos narrativos que incorporem tais ditos e lhes aprofundem a 

significação. É o que vemos acontecer com Mateus e Lucas, que incorporam o documento 

de sentenças “Q” a seus escritos.  

Outro ponto a ser considerado é que, mesmo que Tomé deva ser reconhecido como 

um escrito gnóstico (o que parece bastante questionável), não eram inexistentes, ainda antes 

do cristianismo, manifestações de gnosticismo no interior do judaísmo e fora dele, o que, ao 

contrário do que pretendem muitos estudiosos, não impediria uma datação mais antiga para 

ele. 

Mas a maior ênfase, e aqui não se trata de argumentos, surge da comparação, 

empírica e individual, de cada um dos paralelos entre Tomé e a tradição sinótica. Em 

muitos casos um dito aparece preservado em Tomé de forma menos elaborada que nos 

textos canônicos, mais rebuscados e desenvolvidos. Aspectos que a pesquisa exegética tem 

revelado como secundários nos textos evangélicos, como a alegorização das parábolas, o 

uso da versão grega das Escrituras judaicas e outros inexistem em Tomé. O arcabouço 

teológico e cristológico de Tomé tem algumas semelhanças com a fonte dos ditos “Q”, 

                                                           
19 WILSON, R. McL. “Thomas and the Synoptic Gospels”. In: The Expository Times. Edinburgh, 1960. n.72, 
p.38. 
20 KOESTER, Helmut. Ancient Christian Gospels..., p.85. 
21 Helmut Koester. Ancient Christian Gospels..., p.84-124; John S. Kloppenborg; Marvin W. Meyer; Stephen 
J. Patterson and Michael G. Steinhauser. Q - Thomas Reader. Polebridge Press, Sonoma, California 1990, 
p.77-123. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

8 

utilizada por Mateus e Lucas. Perspectivas da compreensão subjacente a Tomé sobre Jesus 

têm paralelos em João. 

Assim, por razões de comparação de textos, de gênero literário e de estrutura 

teológica se deve reconhecer a Tomé uma antigüidade, mas principalmente uma 

independência, no que diz respeito a utilização de fontes, frente à tradição canônica. 

Constatá-lo faz reconhecer neste escrito uma importante fonte para a compreensão do 

desenvolvimento das tradições sobre Jesus. É isso que agora procuraremos exemplificar 

num caso específico, o da “parábola dos vinhateiros”. 

 

II. As versões da parábola dos vinhateiros e a busca pelo Jesus histórico  

Os textos que agora nos importarão são: Mc 12,1-12 e seus paralelos em Mateus 

(21,33-46) e Lucas (20,9-19). Em Tomé o parágrafo em questão é o de n.65; também o 66 

em algum momento da análise fará sua aparição. Como nossas considerações centram-se 

nos parágrafos 65-66 de Tomé e no texto de Marcos22, temos o seguinte quadro sinótico: 
 

Tomé 
65 Disse ele: 
“Um homem (bom? rico?) tinha uma vinha. 
 
 
Ele a entregou a lavradores  
para que a trabalhassem, para que pudesse receber 
deles o fruto da vinha. 
 
Enviou seu escravo para os lavradores lhe entregassem 
o fruto. 
Tomaram-no, bateram a ponto de quase matá-lo. 
O escravo voltou e contou ao senhor o ocorrido. Seu 
senhor disse: ‘Talvez ele não os tenha conhecido’. 
Enviou outro escravo; os lavradores também o 
espancaram. 
 
 
Então o senhor enviou seu filho dizendo: 
‘Talvez a meu filho respeitarão’. 
Os lavradores, 
quando conheceram que se tratava do herdeiro da 
vinha, 
tomaram-no e o mataram. 
 
Quem tem ouvidos ouça!” 
 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - 

Marcos 12 
1 E começou a falar-lhes em parábolas:  
“Um homem plantou uma vinha  
e colocou ao redor uma cerca e cavou um lagar e 
construiu uma torre  
e arrendou-a a lavradores  
 
 
e viajou. 
2 E enviou aos lavradores no tempo um escravo para 
que dos lavradores tomasse dos frutos da vinha. 
3 E tomando-o espancaram e enviaram (-no) vazio. 
 
 
4 E de novo enviou a eles outro escravo; a este bateram 
na cabeça e desonraram. 
5 E a outro enviou; a este mataram; e muitos outros, a 
uns espancando, a outros matando. 
6 Ainda tinha um, o filho amado; enviou-o (por) último 
a eles dizendo que: ‘Respeitarão o meu filho’.  
7 Porém aqueles lavradores 
disseram uns aos outros que: ‘Este é o herdeiro; vamos, 
matemo-lo, e nossa será a vinha’. 
8 E tomando(-o) mataram-no e lançaram-no fora da 
vinha. 
 
 

                                                           
22 Isto porque reconhecemos, com a maioria dos estudiosos, que Mateus e Lucas dependem de Marcos como 
fonte literária. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

9 

 
 
66 Jesus disse: “Mostrem-me  
a pedra que os construtores rejeitaram; ela é a pedra 
angular”. 

9 Que fará o senhor da vinha? Virá e arruinará os 
lavradores e dará a vinha a outros. 
10 Não reconhecestes este escrito: 
‘A pedra que rejeitaram os construtores, esta se tornou 
angular; 
11 pelo Senhor ela se tornou e é maravilhosa em 
nossos olhos’”? 
12 E buscavam agarrá-lo, e temiam a multidão; 
conheceram que contra eles disse a parábola. E 
deixando-o se foram. 

 
Muitas das divergências que saltam à vista num simples olhar comparativo derivam 

de aspectos do texto marcano. Mas, sem querer adiantar resultados de nossa análise, 

chamemos a atenção apenas a alguns detalhes: a) os cuidados com a vinha, desde o próprio 

plantar dela, que lemos no v.1 do texto de Marcos e são ausentes de Tomé, derivam da 

aproximação daquele com Isaías 5,1s; b) o qualificativo “amado”, que no v.6 de Marcos 

aparece associado ao filho enviado por último à vinha, também falta em Tomé, mas se 

compreende se se considera que já no capítulo 1 de Marcos é o próprio Jesus que é 

apresentado como o “filho amado” (e também em Mc 9,7); c) a reação do senhor da vinha, 

ausente em Tomé, quando da morte de seu filho também parece derivar de Isaías 5; d) a 

referência ao Salmo 118,22-23 nos v.10-11 alude à exaltação do filho cuja morte violenta 

acabou de ser narrada. 

O resultado dessa associação com Isaías 5 é que o texto de Marcos não é, 

propriamente, uma parábola, e sim uma alegoria tratando de entender, entre outras coisas, o 

sentido da morte de Jesus e sua continuidade/descontinuidade na relação com os antigos 

profetas de Israel, em chave claramente deuteronomista23. A questão que se coloca a nossos 

propósitos é se a versão de Tomé se encontra dependente não só de Marcos e/ou seus 

derivados, ou se sua eventual independência apontaria para ensinamentos de Jesus, que não 

teriam em sua própria morte o foco central. 

 

1. Na contramão das evidências 

Vejamos inicialmente como se tem afirmado, na linha das argumentações de Meier 

e tantos outros antes dele, o caráter secundário da versão da parábola dos vinhateiros que 

lemos em Tomé. Para isso podemos servir-nos dos argumentos de Boudewijn 

                                                           
23 Como afirmado por Josef Blank, resenhado por John S. Kloppenborg. The Tenants in the Vineyard. 
Tübingen: Mohr Siebeck, 2006, p.57-60. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

10 

Dehandschutter, estudioso que, entre outros temas, ocupa-se das parábolas encontradas em 

Tomé24. Em seu estudo sobre a parábola dos vinhateiros25, Dehandschutter questiona os 

autores que propõem o texto de Tomé como representativo da forma original da parábola 

apenas pelo fato de este aparecer sem traços alegóricos. Seu questionamento se dirige 

particularmente a Joachim Jeremias: 

Pode-se supor de pronto que a história da tradição sinótica necessariamente se 

tenha desenvolvido no sentido da alegoria? A redação lucana da parábola parece 

contradizer tal suposição: o elemento alegórico é muito reduzido e não se exclui de 

perceber esta mesma tendência na parábola do evangelho de Tomé26. 

 

Para Dehandschutter a redação dos parágrafos 63-66 de Tomé está dependente de 

Lucas. Nas sentenças 63-64, inclusive a temática central, a crítica da riqueza, estaria 

próxima da crítica de Lucas, o se que explicaria por uma retomada dos textos lucanos, 

abreviados e orientados “para a condenação do bem material”. O final da sentença 64 

(parábola do banquete) é significativo: “compradores e comerciantes não (irão) entrar nos 

lugares de meu pai”. Para Dehandschutter, até esta frase se inspira em Lucas (19,45). Em 

relação ao parágrafo 66 (que traz uma citação do Sl 118,22), a mesma percepção se 

confirma. À exceção da palavra "mostrai-me", o que teríamos seria, mais uma vez, uma 

forte ligação com o texto de Lucas, reforçada pelo fato de Tomé citar somente o v.22 do 

Salmo, como faz Lucas, e não os v.22.23, como fazem Marcos e Mateus. 

Se se pode, portanto, estabelecer a hipótese de que no contexto literário da sentença 

65 (a parábola) há uma dependência do texto de Lucas, por que não dizer o mesmo, 

pergunta-se Dehandschutter, no tocante à parábola dos vinhateiros? Segundo ele, Tomé 

elimina os últimos traços alegóricos do texto lucano, especialmente dissociando a citação 

do salmo 118 do conjunto da parábola. Ao mesmo tempo Lucas e Tomé têm aspectos 

aparentados que os distanciam das redações de Marcos e Mateus, entre eles a inexistência 

da referência a Isaías 5,1s na introdução da parábola. Dehandschutter conclui sua análise 

sobre a redação da sentença 65 de Tomé dizendo: “a possibilidade de uma redação própria 

                                                           
24 Entre outros estudos, citamos Boudewijn Dehandschutter. “Les paraboles de l'évangile selon Thomas: la 
parabole du trésor cachê”. In: Ephemerides Theologicae Lovanienses. Louvain, 1971. n.47, p.199-219. 
25 Boudewijn Dehandschutter. “La parabole des vignerons homicides (Mc 12,1-12) et l'évangile selon 
Thomas”. In: M. Sabbe. L'évangile selon Marc. Tradition et redaction. Louvain, 1974, p.203-219. 
26 Boudewijn Dehandschutter. “La parabole des vignerons...”, p.204. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

11 

do evangelho de Tomé, derivada do texto de Lc e influenciada pela formulação das 

parábolas do contexto, nos parece mais plausível”27. 

Quanto à interpretação da parábola, nota-se mais uma vez, segundo o autor, a 

dependência de Tomé em relação a Lucas. É improvável uma interpretação gnóstica, 

particularmente pela formulação da frase do senhor: “talvez ele não os tenha conhecido”, e 

pela possibilidade de que, em vez de “homem honesto” ou “bom” tenhamos de ler “homem 

credor” ou “rico”, isto no início da parábola28. Desta maneira, a parábola dos vinhateiros 

estaria ligada, também na significação, às sentenças 63-64, que tematizam a crítica às 

riquezas. A dependência em relação a Lucas se confirmaria, portanto. 

O que dizer da análise de Dehandschutter? Devemos distinguir nela dois momentos: 

a) a questão da análise literária; b) a questão da interpretação. Quanto a esta, não é a 

prioridade de Dehandschutter neste estudo, tendo-lhe dedicado poucas linhas. Mas aponta 

para algo fundamental, a que termos de voltar mais adiante: a interpretação da parábola dos 

vinhateiros, principalmente se levamos em consideração a versão de Tomé, tem a ver com 

aspectos sócio-econômicos. O autor pretende concluir esta tendência de Tomé partindo 

sempre de Lucas, o que não parece possível: a interpretação da parábola em termos de 

alegoria em Lucas também se confirma, embora com matizes menos acentuados que em 

Marcos e Mateus29. 

Outra coisa é a dependência literária que Dehandschutter insiste em atribuir a Tomé 

em relação a Lucas (e indiretamente a Marcos), mesmo quando ela flagrantemente não 

existe. Em primeiro lugar, não é verdade que Lucas omite todas as referências a Isaías 5 

que encontramos na versão alegorizada de Marcos (e Mateus); efetivamente, o verbo de 

Lucas 20,9 é “plantar”, que vem de Marcos, que por sua vez cita Isaías 5,1; a referência ao 

filho como “amado” e a reação do senhor da vinha que, como vimos, faltam em Tomé e são 

decisivas para o sentido que a narração tem em Marcos, deixam claro o sentido que ela tem 

para Lucas, mas justamente o fato de estarem ausentes em Tomé impedem que se queira 

impor a este uma dependência literária frente a Lucas. Também o fato de que a citação do 

                                                           
27 Boudewijn Dehandschutter. “La parabole des vignerons...”, p.216. 
28 Essa indefinição é devida a uma lacuna no manuscrito copta encontrado em Nag Hammadi, que permite um 
ou outra leitura. A nosso ver a sugestão de Dehandschutter é plenamente justificada. Veja também John S. 
Kloppenborg. The Tenants..., p.250. 
29 Armand Puig I Tarrech. La paràbola dels vinyaters homicides (Lc 20,9-19) en el context de Lc-At. In: 
Revista Catalana de Teologia. Barcelona, 1991. n.16, p.39-65. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

12 

Salmo 118,22 esteja separada do texto parabólico pouco indica: pode-se pensar que na 

redação de Marcos (ou ainda antes, provavelmente) é que estes dois ditos, a parábola e o 

salmo, teriam sido ligados. Na verdade, é difícil explicar, supondo-se a dependência de 

Tomé em relação a Lucas ou a Marcos, a ausência, naquele, dos cuidados com a vinha 

tomados de Isaías 5, da menção do “tempo”, do envio do terceiro servo, e da qualificação 

“amado” dada ao filho30. 

Mas, principalmente, não se justifica a afirmação de Dehandschutter de que a 

parábola lucana termina com a morte do filho (Lc 20,15a). Pelo contrário, ela termina com 

a vinda do senhor, a destruição dos lavradores e a entrega da vinha a outros (v.15b.16), 

como no texto de Marcos. Ora, esta reação à morte do filho do senhor falta completamente 

em Tomé. Aqui, fazer Tomé depender de Lucas se torna definitivamente problemático. 

Dehandschutter ignora a questão, assim com John P. Meier e outros31. 

Parece-nos que aqui está o ponto crucial para o início da discussão sobre a história 

do texto da parábola dos vinhateiros. O que significa o fato de Tomé não trazer nada após a 

morte do filho, senão o apelo “quem tem ouvidos ouça”? O que significa o fato de que, na 

versão de Mateus, fica claro que o que se segue como reação à morte do filho é um diálogo 

entre Jesus e os ouvintes a partir da parábola contada (Mt 21,40-41)? Os autores estão de 

acordo em reconhecer que o v.9 do texto de Mc 12 é absolutamente decisivo para se 

estabelecer o significado da alegoria aí encontrada. Como proceder, portanto, diante do 

texto de Tomé que, ao mesmo tempo que não narra qualquer reação do proprietário à morte 

do seu filho, não traz qualquer qualificativo moral para caracterizar de forma negativa os 

vinhateiros, mesmo que de forma indireta? 

Além disso, deve-se notar que Tomé não apresenta nada que corresponda a toda a 

significação que Marcos (e também Mateus e Lucas) projeta para o dito de Jesus a ser 

apresentado, na medida em que o apresenta como uma parábola. Tomé introduz a sentença 

65 com a seguinte oração: “disse ele”, como, aliás, faz com todos os ditos de Jesus. Desta 
                                                           
30 Confira-se a análise suscinta e objetiva de W. G. Morrice. “The Parable of the Tenants and the Gospel of 
Thomas”. In: The Expository Times. Edinburgh, 1987. n.98, p.104-107. 
31 John P. Meier. Um judeu marginal..., p.142. Muito pouco ajuda a leitura de Jane E. e Raymond R. Newell 
(“The Parable of the Wicked Tenants”. In: Novum Testamentum. Leiden, 1972. n.14, p.228), segundo a qual a 
ausência, na versão de Tomé, de punição aos vinhateiros por parte do dono da vinha se deve a um não-
entendimento da parábola por parte do redator deste evangelho, que por isso “a concluiu com uma fórmula de 
segredo”. Conferir ainda os argumentos de Klyne R. Snodgrass (“The Parable of the Wicked Husbandmen: is 
the Gospel of Thomas Version the Original?” In: New Testament Studies. New York, 1974/1975. n.20, p.142-
144) para defender o caráter secundário da versão de Tomé. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

13 

maneira, não podemos projetar para o texto de Tomé aquilo que reconhecemos podemos 

esboçar como uma teoria de Marcos sobre as parábolas. O texto de Tomé exige ser 

interpretado a partir de seus próprios dados. O que não é, aqui, nosso propósito. 

Ao nosso ver, portanto, se confirma, também no caso da parábola dos vinhateiros, a 

suspeita de que a versão de Tomé reflete um estágio anterior àquele que se fixou em 

Marcos e nos demais sinóticos32. Sirva-nos de conclusão uma observação bastante 

significativa de Werner Kelber. Mesmo com reservas a que se busque estabelecer a “forma 

original” da parábola dos vinhateiros, o que seria viável apenas na “fantasia da imaginação 

de um letrado”, Kelber reconhece que “a versão de Tomé parece mais próxima à fala oral, e 

a história de Marcos mais completamente textualizada”33. Com essa afirmação Kelber está 

apontando para a óbvia constatação que a versão de Marcos é o resultado de um processo 

redacional extremamente complexo, que estabeleceu uma nova significação à parábola, 

através de sua vinculação à vinha de Isaías 5. Mas a versão de Tomé é testemunha de um 

estágio anterior, ou melhor, Tomé testemunha uma parábola livre deste processo. Portanto, 

é rumando de Marcos e passando por Tomé que teremos possibilidades mais efetivas de 

inserir a parábola dos vinhateiros no âmbito da ação e fala do Jesus histórico. 

 

2. A parábola dos vinhateiros e o Jesus histórico 

A análise acima terá evidenciado que só o texto de Tomé 65 merece, propriamente, 

o título de “parábola dos vinhateiros”. O que não indica que ela, tomada tal qual aparece no 

texto copta, possa ser remetida diretamente ao Jesus histórico. No entanto, a se levar a sério 

como esta e outras parábolas aparecem em Tomé, teríamos potencialmente ao menos três 

indicações para nos achegarmos aos dizeres ousados e polêmicos do Jesus histórico. 

Primeiramente temos a constatação de que o contexto em que cada uma das parábolas está 

inserida nos textos sinóticos é absolutamente secundário se o que está em foco é o 

enraizamento das parábolas na atuação de Jesus. Se isso já era reconhecido pela pesquisa 

histórico-formal, a descoberta de Tomé só veio confirmar e reforçar tal percepção34. 

                                                           
32 É a conclusão a que também chega John D. Crossan (“The Parable of Wicked Husbandmen”. In: Journal of 
Biblical Literature. Atlanta, 1971. n.90, p.451-465). 
33 Werner Kelber. The Oral and the Written Gospel. Fortress Press, Philadelphia, 1983, p.59. 
34 A importância deste postulado para a pesquisa das parábolas foi bem destacada por Joachim Jeremias (As 
parábolas de Jesus. 3 ed., São Paulo: Paulinas, 1980, p.98-103). 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

14 

Outro aspecto a ser notado é que Tomé traz as parábolas sem qualquer traço 

alegórico. Ou seja, deve-se ao menos supor a possibilidade de que a tradição recolhida por 

Tomé não sofreu o processo que presenciamos nos sinóticos, em que quase todas as 

parábolas foram convertidas, pelo recurso à alegoria e a outros meios, a palavras que 

expressam a pregação cristã sobre Jesus. Desta maneira, Tomé se torna, ao menos em 

princípio, uma testemunha da maior importância para o esclarecimento da trajetória que 

levou tradições de Jesus a serem incorporadas em narrativas mais amplas, como os 

evangelhos. E, por conseguinte, etapa indispensável no acesso ao Jesus histórico. 

Uma última observação pode ainda ser feita. Autores há que têm destacado a 

radicalidade da crítica social encontrada em Tomé. Ele seria portador de uma “sabedoria 

contracultural”, no dizer de Stephen J. Patterson, cujo radicalismo remeteria diretamente 

para a prática daqueles que Gerd Theissen, em estudos memoráveis, qualificou como 

“carismáticos itinerantes”35. 

Como essas observações incidem na abordagem da “parábola dos vinhateiros” no 

âmbito da atuação de Jesus histórico, parábola essa cujo testemunho escrito mais próximo 

de sua gênese está justamente consignado em Tomé? Mesmo com a impossibilidade de se 

reconstituir a “forma original” da parábola, não nos parece inviável ao menos delinear seus 

contornos, resumidos aqui em quatro tópicos, todos eles muito mais devidos à versão de 

Tomé que, por exemplo, a de Marcos: 

a) Provavelmente a parábola começava com algo como: “um homem tinha uma 

vinha”. A substituição da relação de posse pelo verbo “plantar”, bem como a inserção de 

detalhes e cuidados quanto à vinha, em Marcos, são dependentes de Isaías 5,1s, como 

vimos. Já o Tomé mantém a relação de posse entre a vinha e seu dono que, mais do que 

depender das parábolas do contexto36, corresponde melhor ao estado de coisas nos campos 

da Galiléia e mesmo da Judéia no século I de nossa era. Já as orações “entregou-a a 

                                                           
35 John S. Kloppenborg; Marvin W. Meyer; Stephen J. Patterson and Michael G. Steinhauser. Q - Thomas 
reader..., p.94. O texto clássico em que Gerd Theissen identifica e qualifica os “carismáticos itinerantes” é 
“Radicalismo itinerante. Aspectos de sociologia da literatura na transmissão de palavras de Jesus no 
cristianismo primitivo”. In: Sociologia da cristandade primitiva. Sinodal, São Leopoldo, 1987, p.36-55. Com 
correções oportunas, a tese dos “carismáticos itinerantes” é uma das bases do espetacular ensaio de Crossan 
sobre as origens do cristianismo (O nascimento do cristianismo. O que aconteceu nos anos que se seguiram à 
execução de Jesus. Paulinas, São Paulo, 2004). 
36 Os parágrafos 63-65 de Tomé trazem “um grupo de três parábolas contra as riquezas” (título de um artigo 
de Jean-Marie Sevrin in: VV.AA. Les paraboles évangéliques: perspectives nouvelles. Paris: Cerf, 1989, 
p.425-439). 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

15 

lavradores e viajou” compõem aquilo que Ched Myers chamou de “nota realista”37 da 

parábola e poderiam certamente fazer parte integrante dela. 

b) Quanto ao envio de escravos para recolher a produção (toda, segundo Tomé; em 

parte, segundo Marcos) da vinha, inicialmente se tinha um duplo envio de deles, como se lê 

em Tomé. Além disso, se associamos a este duplo envio também o do filho, chegamos a 

uma estrutura tríplice de envio, sendo que o clímax acontece em sua última parte. Esta 

estrutura é típica de contos e narrativas populares38. 

c) Quanto ao envio do filho, é preciso notar que ele aparece no relato pois só dessa 

maneira o desfecho da história pretendido por seu autor, ou seja, a posse da vinha pelos 

vinhateiros, poderia ser alcançado: “matando-o (ao filho), a vinha tornar-se-á, assim eles 

especulam, um bem sem dono, de que poderiam, por primeiro, tomar posse 

imediatamente”39. 

d) Em Marcos se diz que os lavradores tomaram o filho, “mataram-no e o lançaram 

fora da vinha” (v.8). Encontramos aí tem uma característica particular quando comparamos 

Marcos com Mateus e Lucas: estes dois, ao contrário de Marcos, fazem a morte do filho 

acontecer fora da vinha40. Teríamos aqui aquilo que Jeremias chamou de “explicitação da 

cristologia”: Mateus e Lucas querem, com a inversão frente a Marcos, aludir mais 

claramente à morte de Jesus fora de Jerusalém41. Se isto for plausível, confirmar-se-ia então 

que a tradição que transmitiu a parábola a Marcos não a via necessariamente sob a ótica 

cristológica. Para nada disso Tomé tem paralelo, senão para o dado básico da eliminação do 

filho. E a parábola termina com isso. 

O que uma parábola com esse teor poderia pretender, no âmbito da atuação do Jesus 

histórico? Podemos aqui permitir-nos o resumo. A parábola nos estágios traditivos mais 

próximos de Jesus não só recorria a um conflito social em torno da colheita de uma vinha, 

mas o tinha como tema, e o fazia não apenas para reproduzi-lo, mas para problematizá-lo. 

Os lavradores da parábola não estariam ecoando a constatação de Jó 24,6, que vê os pobres 

vindimando a vinha do ímpio? É preciso considerar a estranheza perante o 

desaparecimento, relativo, mas crescente, das posses e pequenas propriedades tradicionais 

                                                           
37 Ched Myers. O evangelho de são Marcos. Paulinas, São Paulo, 1992, p.369. 
38 Já o assinalava Charles H. Dodd. Las parábolas del reino. Cristiandad, Madrid, 1974, p.125-126. 
39 Joachim Jeremias. As parábolas de Jesus..., p.79. 
40 Tomé não entra na consideração deste detalhe. 
41 Joachim Jeremias. As parábolas de Jesus..., p.76-77. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

16 

(de que é testemunha, por exemplo, o texto de Ne 5), perante a distância cada vez mais 

longa entre a realidade vivida e a formulação idealizada de 1 Rs 4,25: “Judá e Israel viviam 

felizes, cada qual debaixo de sua vinha e de sua figueira”,  e tornada utopia no oráculo pós-

exílico de Mq 4,4: “cada qual se sentará debaixo de sua vinha e de sua figueira, e ninguém 

o molestará”. O aumento das práticas de arrendamento da terra42, bem como a 

“naturalidade” com que a parábola descreve o conflito em torno dos termos do 

arrendamento e da posse dos frutos, em torno da “herança”, enfim, demandam ser 

considerados à luz do passado e das tradições de Israel, para as quais “herança” expressa 

vínculos com os antepassados e, em última instância, com Iahweh. O texto de 1 Rs 21 é 

revelador de como as tradições sobre a posse da terra, pensada em termos de herança, soam 

“conservadoras” diante do avanço das propriedades; a parábola dos vinhateiros ecoa a força 

de reação deste princípio da “economia moral” camponesa: o teor da parábola permite 

sentir que os lavradores “estavam imbuídos da crença de que estavam defendendo direitos 

ou costumes tradicionais, e de que, em geral, tinham o apoio do consenso mais amplo da 

comunidade”43. Em última instância, recordemos a motivação teológica de coloração 

deuteronomista, segundo a qual a terra é herança de Iahweh para seu povo. 

Tudo isso faz enorme sentido nos lábios e nas provocações do itinerante galileu 

Jesus, joga inclusive luz significativa para se conceber os elos entre palavras e atos, de um 

lado, e de outro a cruz que, na intenção dos romanos e das elites locais que bancavam a 

supremacia imperialista, colocou o Nazareno no mesmo patamar fétido de outros líderes 

rebeldes do Israel colonizado. 

 

Conclusão 

É preciso reconhecer que já em 1947, antes que os escritos de Nag Hammadi 

viessem a ser conhecidos em seu teor, Joachim Jeremias, em sua quase obsessão por 
                                                           
42 Essas práticas aparecem registradas nos chamados “papiros de Zenão”, estudados num artigo seminal de 
Martin Hengel e retomados para análise no trabalho de John S. Kloppenborg (The Tenans in the Vineyard..., 
p.359ss). 
43 Edward P.Thompson. Costumes em comum: estudos sobre a cultura popular tradicional. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1998, p.152. Por outro lado, segundo 1 Mc 15,33-34 a própria terra de Israel como um 
todo é vista como a herança que foi devastada, o que veio a justificar os empreendimentos bélicos dos 
macabeus. É preciso recordar que tanto Josefo quanto Fílon registram que camponeses, em situações de 
pressão, agiram negando-se a plantar ou ameaçando queimar as plantações já feitas, por conta da quebra de 
tradições e “antigos ritos” (Fílon). Para um exemplo, veja  textos e comentários sobre o episódio da estátua de 
Calígula que deveria ser estabelecida no templo de Jerusalém, em John D. Crossan. O Jesus histórico: a vida 
de um camponês judeu do Mediterrâneo. Imago, Rio de Janeiro, 1994, p.168-169. 



RJHR 1 (2008) Vasconcellos – Págs. 1-17 

17 

recuperar a ipsissima vox et verba Jesu, propusera, por uma sutil e acurada análise dos 

textos sinóticos, uma “parábola dos vinhateiros” cujos contornos eram praticamente os 

mesmos que haveriam se de se evidenciar do texto de Tomé44. No entanto, poder-se-ia 

propor uma analogia: assim como a descoberta de Tomé veio reforçar indiretamente a 

hipótese da existência de “Q”, devido ao parentesco de ambos em termos de gêneros 

literários, veio também reforçar a sensação de que é mais que urgente a pergunta pelos 

estágios da tradição que vai de Jesus aos sinóticos, tidos até há pouco tempo a fonte quase 

única para se aceder ao Jesus histórico. O exemplo da parábola dos vinhateiros é apenas um 

que ilustra essa urgência. 

A análise que propusemos para Tomé 65 e para a parábola subjacente indica o 

potencial desse escrito, cujo teor apenas há pouco veio a ser conhecido, para revelar facetas 

indispensáveis da palavra e ação de Jesus. Foi apenas um exercício, em sendas abertas por 

ensaios anteriores, que sugere novas possibilidades, na medida em que os estudos sobre 

Tomé avancem, a história de sua redação seja melhor conhecida e que perceba sempre mais 

o leque múltiplo de rastros que o sábio-mago de Nazaré foi deixando na medida em que 

suas memórias foram sendo vividas e passadas adiante. 

 

Bibliografia Complementar 

(Citam-se aqui os títulos que não aparecem nas notas de rodapé) 

LAYTON, Bentley. As escrituras gnósticas. Loyola, São Paulo, 2004. 

MILLER, Robert J. (ed). The Complete Gospels: Annotated Scholars Version. 3rd ed. Santa 

Rosa: Polebridge Press, 1998. 

PAGELS, Elaine. Os evangelhos gnósticos. Cultrix, São Paulo, s/d. 

VALANTASIS, Richard. The Gospel of Thomas. Routledge, London and New York, 2003. 

                                                           
44 Joachim Jeremias. As parábolas de Jesus..., p.72-81. Ressalte-se, porém, que Jeremias não se atreveu a 
levar sua precisa análise para além do plano literário; efetivamente, a interpretação que propõe à parábola é 
decepcionante. 

http://westarinstitute.org/Books/Author/Complete/complete.html

