-t

:n 7“‘ T

S ania =

b L b
AR

Jesus: uma analise do seu processo de divinizacao pela comunidade
joanina no final do século I, dentro do contexto da sociedade imperial

romana.

Daniel Soares Veiga
Doutorando (PPGH/UERJ)
http://lattes.cnpg.br/6808655301090296

Resumo: O propdsito deste artigo é analisar como a comunidade crista joanina
transformou a imagem do messias Jesus num deus. Esta mudanca, isto é, a
transformacdo de Jesus - que nos sindpticos é retratado apenas como um agente da
salvagcdo - em um deus preexistente foi uma mudanga revolucionaria para o
movimento cristdo.

Palavras-chave: Jesus, Enoque, divinizagdo, mitologia e magia.

Abstract: The purpose of this article is analyze how johannine christian community
turned the image of Jesus into a god. This change, that is, the transformation of Jesus
- which in the synoptics is portrayed only like an agent for salvation - into a

preexisting god, was a revolutionary change for the christian movement.

Key-words: Jesus, Enoch, divinization, mythology and magic.


http://lattes.cnpq.br/6808655301090296

RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

A hipotese da minha pesquisa tem como um dos pressupostos tedricos os
estudos antropoldgicos de Clifford Geertz (1991) e o seu conceito de Estado-Teatro,
elaborado a partir da andlise da sociedade balinesa no século XIX. E este conceito de
Estado-Teatro que eu aplicarei ao enfocar o universo da cultura politico-religiosa
existente na sociedade imperial romana e a maneira como ele foi apresentado e
assimilado por um grupo marginal dentro desta sociedade; no caso em questado, pela
comunidade crista joanina.

De inicio, é mister que se diga que os cerimoniais da Roma Imperial, bem como
os do Estado de Bali (antes da colonizagdo holandesa) serviam como um teatro
metafdrico concebido para exprimir uma visdo da realidade e para moldar as condigoes
de vida existentes em consonancia com esta realidade. Segundo Geertz, o objetivo do
teatro cerimonial era representar uma ontologia e, ao formula-la, fazé-la acontecer,
torna-la real.

Na sociedade balinesa, o rei, ao ser queimado, tornava-se uma ativacdo das
formas divinas ao mesmo tempo em que ele préprio se tornava uma dessas formas.
Igualmente, na Roma Imperial, havia a celebracdo da apoteose do imperador, que
tinha inicio no ritual da cremagdo. Uma vez cremado o corpo do imperador, bastava a
ratificacdo do senado e, dali em diante, ele passava a usufruir de um carater divino.
Portanto, do mesmo modo como o rei balinés, o imperador romano era transformado
num icone por uma cerimoénia de Estado.

Grandes empreendimentos publicos envolvendo a sociedade inteira, os aderegos
e cenarios do Estado-Teatro eram, como seus dramas, basicamente os mesmos. O que
variava era o nUmero de pessoas captadas pela representacdo, a elaboragdo com que
os temas eram desenvolvidos e o impacto do evento na vida dos suditos em geral,
sobretudo no cotidiano de grupos periféricos que orbitavam ao redor da bacia
mediterranica, particularmente neste caso, sobre os cristdos que integraram a
comunidade joanina.

Nao podemos esquecer que com as suas conquistas, os romanos entraram em
contato com as dinastias helenisticas, como os seléucidas na Siria e os ptolomeus, no
Egito, onde os soberanos eram considerados seres divinos. Estas idéias foram
incorporadas pelo cerimonial nos funerais dos imperadores romanos. (PINTO, 1997:
354).

10



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

O Império Romano torna-se, entdo, uma colecdo de palcos no qual dramas
exemplares sobre ascendéncia e subordinacdo eram representados iniUmeras vezes.!
Assim como em Bali, também na sociedade romana, a cerimOnia de cremacdo do
rei/imperador servia para a confirmagdao do seu status. Em ambos os casos, a
cremacao era composta por trés enormes “explosdes de energia simbdlica”: uma social
(no caso romano refiro-me as procissées que trasladavam o corpo do imperador do
forum para o Campo de Marte), uma estética (a pira funeraria) e uma natural (neste
caso, o fogo). Toda a cerimbnia era uma demonstragcdo gigantesca da
indestrutibilidade da hierarquia face as forgcas niveladoras mais poderosas que o
mundo podia reunir: a morte e a anarquia.

A rivalidade era a forgca motriz do Império Romano, isto é, a luta dos
colonizados no sentido de estreitarem o fosso que os separava dos colonizadores
abrangia a todos, levando-os a se esforcarem para imitar certos padrdes. E os cristdos
nao foram uma excecdo.

O Império Romano era uma representacdo da forma como a realidade estava
organizada, uma vasta imagem dentro da qual objetos, estruturas (como os templos
para abrigar a imagem divinizada do imperador), praticas (como os julgamentos, que
decidiam o destino das pessoas) e atos, tinham uma capacidade propria. As paixdes
eram tdo culturais quanto os dispositivos, e o modo de pensar (hierarquico, simbolista
e teatral) que inspirava os romanos, inspirou também os cristdos. Em outras palavras,
estabeleco aqui a hipotese de que a teatralidade da divinizagdo do imperador inspirou
a teatralidade da divinizacdo de Jesus, isto é, transformou o momento da sua morte
num evento sobrenatural, onde Jesus assumiria de vez (na mente dos cristdos
joaninos) a sua natureza divina. SO que este, para morrer, “precisava” (o redator
joanino esta escrevendo sobre algo que ja era um fato consumado e necessitava dar
uma razdo logica a este fato) ser condenado ao suplicio depois de passar por um
julgamento. Por isso, na ética do evangelista, o julgamento recebeu um destaque
especial, pois somente ele poderia racionalizar os instantes finais que deveriam
conduzir, inexoravelmente, a morte de Jesus.

Se na sociedade balinesa estudada por Geertz, o reino era construido

construindo-se um rei, e o rei era construido construindo-se um deus através da sua

! - Penso, por exemplo, na Judéia, onde o rei Herodes Magno mandou edificar a cidade de Cesaréia Maritima
em homenagem a seu patrono imperial. Nesta cidade, ele ajudou a promover o culto do divino Augusto. Para
maiores detalhes, ver HORSLEY, Richard & HANSON J. Bandidos, profetas e messias: movimentos
populares no tempo de Jesus. SP, Paulus, 1995.

11



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

morte; a reciproca era verdadeira para o império romano. A extravagancia dos rituais
do Estado ndo era sé a medida da sacralidade do imperador, era também a medida do
bem-estar do império. Além disso, a imagem do imperador também era fundamental
para transmitir comportamentos e atitudes que se esperavam do seu povo. Visualizar
era imitar e imitar era personificar. Era o culto do imperador que o elevava de senhor
a icone, isto porque, sem o drama do estado-teatro geertziano, a imagem de divindade
composta ndo poderia sequer formar-se.

Warren Carter (2008) dedica um capitulo do seu livro para abordar o fen6meno
da apoteose dos imperadores romanos. E ele comega discorrendo sobre a apoteose do
lendario fundador de Roma: Romulo. Quanto a ascensdo deste herdi mitico, o autor
Plutarco nos fornece algumas informacbes pelas quais sabemos que a apoteose de
Romulo serviu de modelo para as apoteoses subseqlientes dos imperadores. (Plutarch,
Lives. Romulus 1.27.6-8).

A estoria comega com o misterioso desaparecimento de ROmulo, mistério que
suscita suspeitas de que ele tivesse sido assassinado. Entretanto, o relato de Plutarco
esclarece que a sua auséncia deveu-se a sua subida aos céus por um chamado divino,
apos o qual retorna brevemente, com o consentimento dos deuses, a fim de transmitir
uma mensagem ao seu amigo Julius Proculos. Nela, Romulo revela que os deuses
permitiram sua volta ao mundo terreno com a missao de fundar uma cidade que seria
a mais poderosa da Terra e ap0s isso, ele deveria tornar a habitar o mundo celestial.
Romulo recomenda que seus compatriotas vivam com moderacdo e que, se assim
procederem, eles alcancardo o estagio mais elevado do poder humano. Rémulo
ressalta que ele serd uma divindade a altura para com os seus conterraneos. (Plutarch,
Lives. Romulus. 1.28.1-3).

Outra coisa que podemos apreender dos relatos de Plutarco é que as pessoas
sdo instruidas a honrar o soberano falecido como um deus, atribuindo a sua retirada
do mundo terreno como uma apoteose, mantendo a certeza de que ele transformou-
se, sem duvida, em um deus. Warren Carter compreende que Julius Proculos termina
desempenhando uma funcao bem importante nos debates futuros acerca das
apoteoses de Julio César e de Augusto, na medida em que ele foi uma testemunha da
ascensdo do fundador de Roma aos céus. E doravante, este papel de testemunha se
tornara um cliché a ser coreografado no que se refere a apoteose dos futuros
imperadores. (CARTER, 2008:320).

12



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

Paulo Gabriel H. da Rocha Pinto (1997), nos informa que a apotheosis
(transformacdao em deus) se iniciava com o funeral do imperador, o qual seguia o
padrdo dos funerais da nobreza romana, continuando com a declaragao por parte de
uma testemunha da sua ascensao aos céus perante os membros do senado, o qual
proclamava a sua divindade. O mesmo autor faz a observacdao de que,
originariamente, a divinizacdo do imperador ndo era automatica, pois apds a
cremacgao, o processo de divinizacdo devia passar por um debate entre os senadores
sobre os méritos do imperador falecido. Para o autor, s6 com o crescente poder do
imperador na sociedade romana, € que o papel do senado foi se tornando cada vez
mais secundario e, a partir do século II d.C., a divinizacdo do imperador passou a ser
feita na propria pira funeraria, de um modo que, a pira deixou de ser um mero rito
funerario para se tornar no evento dramatico da apoteose. (PINTO, 1997:357).

Todavia, eu creio que este fendmeno tenha ocorrido ja no final do século I d.C.,
pois sabemos por fontes literarias que Domiciano (81-96 d.C.) construiu templos para
seu pai Vespasiano e seu irmdo, Tito, além de ter mandado erigir um templo dedicado
aos flavianos. (Marcial. Epigramas 9.1.6-10; 9.34). O fato de um imperador idealizar
um templo para homenagear a sua dinastia, me leva a conjecturar que a deificacao
dos imperadores logo depois da morte, estava se delineando como algo natural neste
periodo e que, portanto, o parecer do senado sobre este assunto estava se reduzindo a
uma mera praxe burocratica para ratificar o que ja era dado como certo.

Quando Julio César foi assassinado, seu filho adotivo, Otavio Augusto,
organizou uma série de jogos em sua homenagem. Suetbnio narra que nessa ocasido
um cometa apareceu por sete dias durante os jogos e que Otavio e outros
testemunharam e interpretaram o cometa como sendo um sinal da alma de César nos
céus. (Suetdnio. Deified Julius 1.88). O relato da apoteose de César por Ovidio inclui
profecias sobre o reinado de Augusto. Ovidio narra que depois que Augusto fixou seu
dominio sobre a terra e o mar, ele estabeleceu a paz e promoveu as leis. Isto garantiu
que ele tivesse sua propria apoteose. Segundo Ovidio, Augusto “"tomou seu assento
celestial e (...) removido da nossa presenca, ouviu nossas preces”. (Ovidio.
Metamorfoses 15.832-839).

Quando Augusto morreu, em 14 d.C., ndo houve muita hesitacao sobre o mérito
da sua divinizacdo. Suet6nio narra que o corpo do imperador foi carregado nos ombros

dos senadores até o Campo de Marte e |a foi cremado. O autor também relata que um

13



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

ex-pretor jurou ter visto o vulto do imperador subir aos céus logo apdés a sua
cremacao. (Suetoénio. Deified Augustus 100.4).

Percebemos que o relato da apoteose de ROmulo serviu de modelo a ser imitado
pelos imperadores, sendo o ponto de partida para o estabelecimento de uma tradigcao
sociocultural que tornou-se um dispositivo de legitimacdo politica. A figura de Romulo
possuia um simbolismo Unico que fazia dele a imagem prototipica a ser adotada como
parametro e elemento-chave no engendramento da tradigdo politico-religiosa da Roma
imperial.

Figura mitica, Rdmulo se encaixa no conceito de mito fundador de uma nagao. A
idéia do herdi mitico cujos feitos herodicos e/ou sacrificio lanca os fundamentos que
tornam possiveis o florescimento de uma comunidade era algo partilhado por
diferentes povos e culturas.

Regina Bustamante, em um artigo intitulado Rémulo e a fundacdo do mundo
(2001), salienta que na biografia dos herdis (no caso, ROmulo), estes podem aparecer
como prototipos do seu povo ou executores de um destino historico que excede sua
propria individualidade. Por meio da pesquisa de relatos sobre a origem mitica de
Roma, Regina Bustamante expde todo simbolismo que envolve a fundacdo da cidade
por intermédio do seu lendario fundador. E sabido que ele e seu irmao, Remo, foram
amamentados por uma loba, animal selvagem que representa a ordem primordial, sem
leis, cultos e normas, portanto, anterior a civilizagdo representada pela cidade. A
criacdo de um mundo novo, civilizado, teria que se dar a partir da ordem primordial,
caotica. E para romper com a homogeneidade espacial do caos era preciso sacralizar o
espaco, demarca-lo e, assim, realizar a “fundacdo do mundo” destacando um territério
do meio cdésmico que o envolve para torna-lo qualitativamente diferente. Exatamente o
que faz Romulo ao escavar a terra, formando o pomerium, uma espécie de fronteira
sagrada (Plutarch. Lives. Romulus 1.11.3).

De acordo com a pesquisadora, as sociedades tradicionais caracterizam-se por
contrapor o territério organizado, o “nosso mundo”, o Cosmo, ao espaco desconhecido
gue o cerca e estd além das fronteiras, formando uma espécie de “outro mundo”, o
Caos, um espaco estranho, misterioso e ameacador. Consoante Regina Bustamante, o
ritual de fundagdo transforma simbolicamente em Cosmo o territério ainda pertencente
ao Caos amorfo quando repete ritualmente um ato primordial de cosmogonia ao sulcar
pela primeira vez a terra, marcando e organizando o espaco cadtico. (BUSTAMANTE,
2001:335).

14



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

Para tanto, devemos examinar o conceito antropoldgico de mito e sua
importancia como um balizador das instituicdes sociais que asseguram a sobrevivéncia
de um povo. E aqui eu recorro aqui ao segundo quadro tedrico da minha pesquisa, que
sdo os estudos de Jean Pierre Vernant (1999) sobre o mito na Grécia Antiga,
aplicando-os ao panorama do mundo romano. Vernant, em suas pesquisas, exalta os
mitos por considera-los a inspiracdo na construgdo de um aparato religioso. Aparatos
como estatuas e pinturas em vasos e paredes servem, por sua vez, de inspiragdo no
estabelecimento das regras dos rituais. Por isso, para Vernant, mito é sinbnimo de
tradicdo. Ainda na dtica do autor, o mito, longe de ser uma vaga expressao de
sentimentos individuais, € um sistema simbdlico institucionalizado, uma conduta verbal
codificada que classifica, coordena, agrupa e veicula maneiras de sentir semelhancas
(entre aqueles que habitam o mesmo espaco que eu) e dessemelhangas (daqueles que
vivem em outros lugares). Em suma, o mito organiza a experiéncia (a experiéncia
politico-religiosa, por exemplo). No mito e pelo mito, o pensamento se modela
exprimindo-se simbolicamente; ele se coloca ao mesmo tempo em que se impde. O
mito, na concepcgao de Vernant, traz as marcas de uma civilizacdo. Poder-se-ia dizer
que ele define a identidade de um povo. (VERNANT, 1999:120).

Referindo-me ao povo romano neste caso em particular, o foco abordado em
questdo é a funcdo da figura mitica de Rémulo. Ele é o fundador de Roma, pai e
ancestral comum de todos os romanos. Ao fundar a cidade, ele semeou e fez germinar
as sementes que deram origem a toda uma civilizacdo, difundindo lei e ordem onde
antes predominavam o caos e a anarquia. Ele é o organizador da vida social, sendo
permitido dizer que ele tornou possivel o surgimento da vida em harmonia, mantendo
a preservacgdo de tudo quanto existe pelas leis que regem o equilibrio entre as partes.

O curioso € que, ao fundar Roma, Romulo contribuiu para que o caos e a
anarquia cessassem no mundo inteiro, haja vista que Roma tinha por missao
disseminar seus valores para todos os demais povos. Na obra Eneida, de Virgilio,
Jupiter responde a Romulo que ele deve convocar todos os romanos e dar a eles um
império sem fronteiras no espaco e no tempo; um império sem fim (Virgilio, Eneida
1.234-237). Em seguida, nha mesma obra, ao discorrer sobre a apoteose de Augusto, o
poeta diz que "as guerras cessardo e as eras de selvageria se suavizardo (...) os
portées da guerra serdo fechados” (Virgilio, Eneida 1.289-294). Em outro trecho da
obra, Virgilio escreve que Jupiter envia Merclrio com a mensagem de que "“a Itdlia

trara a todo mundo as béncdos das suas leis”. (Virgilio, Eneida 4.231). Vemos,

15



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

portanto, que Romulo faz bem mais do que erguer uma cidade. Ele reordena a vida de
toda a humanidade, a tira do seu estado de barbarie.

Em virtude disso, a Rémulo, o herdi mitico fundador, foi atribuido o conceito
filosofico de logos, conceito este bastante estimado pelos estdicos. Giovanni Reale
(2011) nos informa que no estoicismo o /ogos era, concomitantemente, o principio
criador do cosmo, o principio da verdade e o principio normativo da ética. Para Zendo
de Citio® (334 -262 a.C.), o logos era o principio espiritual que da forma a todo
universo, racionalmente, e com base num plano rigoroso, além de fixar para cada
criatura o seu destino. (REALE, 2011:17).

Autores antigos postularam, entdo, um paralelismo entre o Romulo fundador da
civilizacdo e o /logos fundador do cosmo. Dialeticamente, tracaram uma relagdo entre
os imperadores (que se espelhavam em ROmulo) e o /ogos. As tradigdes politico-
filoséficas de Roma - o estoicismo, o médio platonismo e o neopitagorismo -
compreenderam o imperador como um agente terrestre que incorpora o principio do
logos, isto é, da ordem cdsmica. A tarefa do imperador era ser, em sua vida, o
portador da ordem césmica, de modo a trazé-la para a terra, a fim de que o mundo
terreno pudesse ser um espelho da harmonia césmica. O filésofo platénico Plutarco
considera o imperador como aquele que representava um santuario que abrigava o
Nomos ou o Logos Celestial (Plutarch, To Uneducated Ruler 10.3.780-81). Igualmente,
o estdico Séneca viu o imperador Nero, ao menos inicialmente, como o espirito ou
razao que guiava e organizava a enorme multiddo dos suditos de Roma, governando
em seu beneficio: "Ele era um bom governante; era a incorporacdo da Raz&o Divina ou
Logos”, (Séneca, Tratado sobre a cleméncia 1.1325-26).

Quanto ao que poderia ser classificado como a “apoteose” de Jesus, o estudo de
Tom Thatcher (2009) é revelador ao comparar a redagdo joanina relativa ao instante
final de Jesus na cruz com os relatos de Marcos, Mateus e Lucas. Notamos ai

diferencas:

a) Em Marcos e Mateus, lemos que Jesus expressa desespero (Meu Deus, meu
Deus, por que me abandonaste? — Mc 15:34, Mt 27:46) e sofrimento (Jesus,

antes de morrer, emite um enorme grito - Mc 15:37, Mt 27:50)

2 - Nenhum dos escritos de Zendo sobreviveu, exceto citacdes fragmentarias preservadas por autores
posteriores, como Didgenes Laércio, cuja maior obra é Vida e doutrina dos fildsofos ilustres, redigida na
primeira metade do século 111 d.C., que serve de fonte documental para o estudo das idéias do fundador do
estoicismo.

16



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

b) Em Lucas, Jesus expressa resignagao (Pai, em tuas maos eu entrego o meu
espirito. - Lc 23:46)
c) Em Jodo, Jesus pronuncia uma frase lacOnica que soa como uma sentenga

imperativa (Estéd consumado. - Jo 19:30).

Desta maneira, observa-se que até no momento final parece ser Jesus quem
estd no comando. E ele que decide quando a cortina deve baixar. E como se ele
dissesse: “Agora sim, acabou!” (THATCHER, 2009:74). No pano-de-fundo do estado-
teatro, o evangelho de Jodo transforma o calvario em ribalta, onde Jesus, como
protagonista de uma pecga teatral, exibe diante dos seus espectadores um controle
absoluto sobre a situacdo, a despeito da iminéncia da morte.

Entrementes, para a comunidade joanina, tamanho destemor diante do fim
derradeiro tem a sua explicagdo. A morte de Jesus é o seu rito de passagem, sua
intrepidez perante ela é a prova de que ele teria atingido um estado sobre-humano.?

Benjamin Reynolds (2008), ao estudar o aspecto apocaliptico de Jodo, pondera
gue Jesus anuncia a sua glorificagdo através da sua morte e, ao fazé-lo, apela para o
termo “hora” como referindo-se ao momento da sua execucdao. Em Jo 12:23, lemos
que: "E chegada a hora em que sera glorificado o Filho do Homem” e quatro
versiculos adiante estd escrito: "Que direi? Pai, salva-me desta hora? Mas foi
precisamente para esta hora que eu vim”., A expressao “hora”, entendida como o
momento da execucdo de Jesus, estd em Jo 12:31 intimamente vinculada com o
julgamento deste mundo e do principe deste mundo: “E agora o julgamento deste
mundo, agora o principe deste mundo sera lancado fora; e, quando eu for elevado da

”

terra...”. Percebe-se que, na imaginacdo religiosa do evangelista, ha uma forte
correlacdo entre a glorificacdo do Filho do Homem pela sua morte na cruz e o
julgamento deste mundo, o que sé poderia ser feito (na mentalidade mitico-religiosa)
por uma entidade sobrenatural, que estivesse acima deste mundo.

Reynolds observa que o verbo elevar tal como ele é utilizado pelo evangelista,
ndo se refere apenas a suspensdo fisica de Jesus na cruz. O redator joanino teria
fundido num sé termo o significado de elevar no sentido da suspensao fisica, com o

sentido de ser glorificado, o que sé ocorre quando ele ressuscita e retorna ao Pai.

% De certo modo, a cena lembra a morte de Hércules que, ap6s ser envenenado pela pogio mégica feita com
0 sangue do centauro Nessos, constroi uma pira para si mesmo e, serenamente, deita-se sobre ela pedindo ao

seu amigo Filocretes que ateie fogo ao seu corpo. Este mito é contado na tragédia As Traquinias, de Séfocles,
datando do século V a.C.

17



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

(REYNOLDS, 2008:198). E é neste momento que Jesus esta pronto para julgar, sendo
gue é precisamente no instante do julgamento que ele se torna conhecido por todos;
exatamente o que sucede ao Filho do Homem de Enoque, que é reconhecido por todos
no julgamento final (1 En 62:9).

Quanto ao tema da elevacdo de Jesus, se levarmos em conta que o evangelho
de Jodo diz do Filho do Homem que ele ascende (Jo 3:13; 6:62) acrescido ao
comentario de que ele ndo é deste mundo (Jo 8:23), mas sim de Deus (Jo 9:33); a
conotacao de ser elevado da terra pode indicar uma alusao a Jesus como uma “figura
celestial que retorna ao Pai”, sugerindo, portanto, que ele fosse uma entidade
preexistente.

A preexisténcia do Filho do Homem estd explicitamente atestada no Livro das
Parabolas (1 En 48:2), onde nos lemos que: “Antes que fossem criados o sol e os
signos, e antes que fossem feitas as estrelas do céu, o seu Nome [do Filho do Homem]
era pronunciado diante do Senhor dos Espiritos”.

Em termos de mito fundador, eu levanto a questdo se a comunidade judaico-
cristd que compunha o circulo joanino ndo teve o seu herdéi mitico fundador na figura
do patriarca Enoque; a contrapartida judaica de ROmulo. Estou ciente de que
enquadrar Enoque na tradicdo do herdi mitico fundador é percorrer um caminho
permeado por mais duvidas do que certezas. Todavia, existem indicios na literatura
enoquiana que podem sustentar essa minha hipdtese. O estudioso Andrey Orlov
(2007) apontou que existem evidéncias na tradicdo enoquiana atribuindo a Enoque
caracteristicas tipicas de um escriba. (ORLOV, 2007:114).

Nas tradicbes mais antigas sobre Enoque, ele é descrito como alguém que
realiza atividades proprias de um escriba ao mesmo tempo em que é iniciado nos
segredos celestiais. O motivo da iniciacdo nos segredos celestiais como ponto de
partida para suas tarefas de escriba ocupa um destaque especial no Livro Astrondémico
de 1 Enoque que, segundo Andrey Orlov, é o estrato mais antigo do material
enoquiano. Em 1 En 74:2 o patriarca é descrito como aquele que escreve as instrugdes
do anjo Uriel, considerando os segredos das lumindrias celestiais e seus movimentos.
Em 1 En 81:6, Uriel aconselha o patriarca a escrever o conhecimento por ele recebido
na realeza celestial a fim de que ele possa compartilha-lo com seus filhos durante sua
breve visita a terra. Na visdo de Andrey Orlov, portanto, os registros do patriarca
feitos no céu parecem desempenhar um importante papel na transmissdo dos segredos

celestiais aos humanos em geral e, em particular, ao seu filho Matusalém - 1 En 82:1.

18



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

Para um melhor entendimento da minha linha de raciocinio, € mister levarmos
em conta o significado do oficio de escriba nas sociedades do Oriente Préximo. O
escriba é aquele que codifica e sistematiza as leis, as normas de conduta, os interditos
e expressa por escrito, de forma indelével, a dinamica da vida dos seres que habitam
aquele universo circunscrito onde ele atua; sendo este, por sua vez, um reflexo dos
mundos superiores das divindades. Ciro F. Cardoso (1994) afirmou certa vez que a
separacdo entre o dominio religioso e outros campos da atividade humana, que hoje
nos parece trivial, ndo fazia sentido para os antigos orientais. Nas palavras do autor:
"Governo e culto, astronomia e astrologia, lei divina e lei humana etc. ndo eram vistos
como coisas distintas ou separaveis entre si. A religido estava em toda parte, tudo
penetrava...”. (CARDOSO, 1994: 57).

No caso especifico de Enoque, ele é um escriba que recebe e registra as
instrucdes ditadas pelo proprio Deus, por intermédio de seres angelicais, com a
finalidade de repassa-las para a humanidade. Fazendo isso, ele age de maneira similar
a Rémulo que, uma vez divinizado, da recomendacdes aos seus pares sobre como eles
devem se comportar se quisessem alcancar grandes dadivas.

Em suma, Enoque atua como um organizador e um sistematizador das
condicbes da vida, que irdo dar sustentacdo a toda uma civilizagdo. Como principio
organizador que encerra dentro de si uma verdade de natureza divina (ele conhece os
segredos celestiais), Enoque assemelha-se ao /ogos como forca criadora e fonte de
ética. Enoque consegue reunir prerrogativas que o colocam na posicdo de herdi
fundador e de /logos.

O vinculo de Enoque com Jesus é feito por intermédio da personagem do Filho
do Homem, entidade que se confunde com a figura do patriarca. Charles Gieschen
(2007) defende a teoria de que as tradicbes enoquianas evoluiram de um tal modo que
Enoque e o Filho do Homem se tornam um sé no Livro das Parabolas. (GIESCHEN,
2007: 249). Assim, se Enoque é o /ogos, o Filho do Homem também o é. E através da
construcao da imagem de Jesus como Filho do Homem, elaborada pela comunidade
joanina, Jesus também alcanca o status de /ogos, pelo que se |é no prélogo do
evangelho: "No principio era o Verbo e o Verbo estava com Deus (...) e o Verbo se fez
carne e habitou entre nés”.* (Jo 1:1,14).

Na condicdo de herdi mitico fundador, cabe a Enoque/Filho do Homem reunir o

seu povo de modo a conferir a ele um sentimento de identidade. Entretanto, para que

* - A Biblia de Jerusalém traduz o termo grego logos como Verho.

19



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

tal ocorra, toda a humanidade deve passar por um julgamento. Em outras palavras, o
julgamento parece ser uma etapa necessaria, uma condigdo sine qua non, para que 0
povo eleito possa estar reunido com o seu fundador para sempre (1 En 62:11-16),
como se formasse um "ethnos” a parte.

O drama do julgamento fica patente no evangelho de Jodo, pois ele ocupa
quase dois capitulos inteiros (Jo 18:12 a Jo 19:16), sendo que ele distingue-se
notoriamente do julgamento conforme ele é narrado nos sinéticos. E esta idiossincrasia
joanina merece toda nossa atengdo. Segundo Tom Thatcher, na visdo do redator
joanino, ndo é Jesus quem estd sendo julgado. Bem ao contrario; o cenario do
julgamento de Jesus revela que é Jesus quem comanda o processo, o que esta de
acordo com a sua declaracgdo feita em Jo 5:22-30, quando ele afirma que é o Filho do
Homem quem julga.

Benjamin Reynolds traca no evangelho de Jodo os indicios que demonstram que
0 autor joanino conferiu a Jesus um carater especial como juiz no final dos tempos.
Para tanto, Reynolds analisa certas passagens do evangelho que apontam neste
sentido. A passagem de Jo 8:21-30, por exemplo, envolve um contexto judicial, pelo
gue se pode constatar do emprego dos verbos em grego papTtupeéw (Jo 8:13,14,18) e
MapTupia (Jo 8:14,17), que tém o sentido de testemunhar, além dos termos kpivw (Jo
8:15-16,26) e kpioic (Jo 8:16), que tém o sentido de julgar.

Outro trecho do evangelho onde Jesus aparece como um juiz escatoldgico esta
na conclusdo da cura do cego de nascenga, mais precisamente em Jo 9:39. Reynolds
argumenta que o vocabulo kpipa, que é traduzido normalmente como discernimento,
possui no contexto em questdo, o mesmo significado de kpioig, ou seja, julgar. E esta
referéncia ao julgamento ocorre num contexto em que o Filho do Homem ¢é adorado
pelo cego de nascengca, que se prostra aos seus pés. Numa comparagdo ao
pseudoepigrafo de Enoque, nds lemos em 1 En 62:6 que os reis e poderosos se
prostrarao diante do Filho do Homem assim que o virem no trono e o reconhecerem,
sendo que é justamente nesta parte da obra que o Filho do Homem enoquiano
procederd ao seu julgamento.

Reynolds ressalta que no Livro das Parabolas, o julgamento inteiro é uma
atribuicao do Filho do Homem (1 En 69:27), que o conduz com justica (1 En 50:4) e os
justos sao julgados na sua presenca (1 En 62:3). Assim, Reynolds infere que ndo pode
ser coincidéncia que uma vez que o cego de nascenca finalmente percebe que Jesus é

o Filho do Homem (9:38), Jesus refira-se ao seu papel no julgamento na sentencga

20



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

seguinte. Como também ndo pode ser coincidéncia o fato de que o Filho do Homem e o
julgamento aparegam numa conexao tao proxima em diversas passagens de Joao (Jo
3:13-21; 5:24-30; 8:24-28; 12:33-50).

A questdao do julgamento, normalmente executado por um ente poderoso,
tivesse ele ou ndo um carater sobrenatural, era algo deveras corriqueiro na cultura dos
povos mediterranicos, principalmente quando mesclado com o aspecto religioso. Para
se ter uma idéia, o estudioso John Collins (1989), elaborou uma tabela onde ele
agrupou quinze obras judaicas de conteldo apocaliptico® e cruzou esses escritos com
diversos elementos que sdo comumente encontrados na literatura apocaliptica e que
incluem desde cosmogonia, profecias ex-evento, perseguicdo, transtornos
escatoldgicos, ressurreicao e o julgamento final, dentre outros. Pela tabela de Collins,
percebe-se que o tema do julgamento/destruicdo do impio é o Unico que aparece em
todas as obras apocalipticas, sem excegao.

O curioso é que na religiosidade popular judaica, a pessoa encarregada de
aplicar a justica era dotada de poderes magicos os mais diversos, que iam desde
premonicoes até a cura de enfermidades. Ann Jeffers (1996) desenvolveu um estudo
sobre magia e adivinhagdo na antiga Palestina e na Siria, dentro do qual ela abordou a
existéncia dos chamados nabi, que deram origem a tradicdo dos “profetas populares” e
tiveram grande peso no folclore judaico. O termo nabi é de origem controversa
(procedente talvez do acadiano nabd, que significa “chamar”, “proclamar”). O fato é
que a expressdo aparece mais de trezentas vezes no Antigo Testamento (Gn 20:7; 1
Rs 17-19, 21; 1 Sm 10; Ez 1-2, etc.)

Um exemplo do poder de cura dos nabi é atestado em 2 Rs 5, onde Eliseu
consegue curar o comandante do exército sirio, Naama, da lepra que o afligia,
ordenando que ele se banhasse sete vezes no rio Jorddao. Um detalhe a ser notado
nesta estdria, pondera Ann Jeffers, € a recusa do profeta Eliseu em aceitar a
gratificacao oferecida por Naama pela cura da sua enfermidade, pois de acordo com
Eliseu, ele era apenas um instrumento, um canal através do qual Deus opera. E digno

de nota os milagres de ressurreicdo realizados pelos nabi Elias e Eliseu em 1 Rs 17:17

® - Essas obras sio enumeradas como seguem: Apocalipse de Sofonias, Testamento de Abrado, 3 Baruc,
Testamento de Levi, 2 Enoque, Livro das Parabolas de Enoque, Livro Astrondmico de Enoque, 1 Enoque 1-
36, Apocalipse de Abrado, 2 Baruc, 4 Esdras, Jubileus, Apocalipse das Semanas (1 Enoque), Apocalipse
Animal (1 Enoque) e Livro de Daniel. Para visualizagdo da tabela, ver COLLINS, J. J. The apocalyptic
imagination: an introdution to the jewish matrix of christianity. NY: Crossroad, 1989, p.6.

21



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

e 2 Rs 4:29-37, respectivamente. Nesses relatos, o nabi é descrito como um canal, um
veiculo utilizado por Iahweh para manifestar o seu poder.

Embora Ann Jeffers afirme que as fungdes judiciais nos nabi ndo sejam muito
evidentes a primeira vista, ela cita o exemplo da profetisa (nebi’d) Débora, que estava
“julgando Israel sentada a sombra da palmeira”, em Jz 4:4-5. A autora levanta a
hipotese de que as agdes de Débora traziam dentro de si o resquicio de uma pratica
primitiva que, originalmente, integrava o oficio dos antigos profetas de Israel. Sendo
assim, a faculdade de julgar estaria interconectada com a pratica da magia. (JEFFERS,
1996:92).

No caso de Jesus, o vinculo entre magia e julgamento ja foi explicitado no
episodio da cura do cego de nascenca, conforme visto acima. No pseudoepigrafo de 1
Enoque, o julgamento é evidente no trecho onde o Filho do Homem julga os reis que
perseguiram os justos - 1 En 62-63. Mas e quanto ao gesto de curar?

Os estudos de Leslie Walck (2007) ressaltam que o julgamento escatoldgico
implica na eliminacdo de todo sofrimento aos justos, e a extingdo das enfermidades,
por sua vez, € um anuncio e uma antecipagdo deste julgamento. As curas e o
julgamento sdo duas faces de uma mesma moeda, ndo se podendo, no Livro de
Enoque, separar um do outro. No evangelho de Jodo, Jesus cura no presente e julgara
no futuro, quando regressar na condicao de Filho do Homem. O Filho do Homem de 1
Enoque presidird o julgamento futuro, mas ao fazer isso, ele pora fim a toda praga e
enfermidade. E como se, ao julgar, ele exercesse indiretamente a agdo de curar. Na
concepgdao de Leslie Walck, a autoridade do Filho do Homem para julgar esta
proximamente conectada e endossa sua autoridade para curar. (WALCK,2007: 334).

Como terceiro campo tedrico do meu trabalho, aqui eu lango mao dos estudos
Carlo Ginzburg (1987) e seu conceito de circularidade cultural, entendida como as
diferentes maneiras de enfrentamento entre as culturas dominante e subalterna. A sua
abordagem antropoldgica sobre cultura como um conjunto de crencas e cddigos de
comportamentos proprios das classes subalternas sera de inestimavel valia para minha
pesquisa.

Assim como o moleiro Menocchio (protagonista da sua obra O Queijo e os
Vermes) fundiu na sua visdao de mundo elementos cristdos com crencas pagas que
nada mais eram do que resquicios de uma cultura oral e popular de longa duracéo,
produzindo uma tensdo entre a cultura folclérica e a cultura erudita (tensdo esta que

oscila entre o conflito e o compromisso entre as duas culturas); assim também se

22



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

sucedeu com os judeus inseridos no movimento messianico de Jesus que compuseram
a comunidade joanina.

Estudando a histéria de Menocchio, Ginzburg descobriu uma teia de imbricagbes
e reapropriacdes feitas pelo moleiro, que resultaram de uma mescla de mitos
ancestrais (a qual o autor classificou de “histéria noturna”) com as formas de
pensamento dominante, ocasionando uma cultura hibrida. Tal hibridismo representa
simultaneamente a resisténcia da cultura subalterna, bem como a circularidade cultural
entre as classes dominantes e populares.

Traduzindo as idéias de Ginzburg para o foco da minha pesquisa, podemos falar
da existéncia de judeus que traziam no seu bojo tracos de uma cultura popular,
folclérica, que estava familiarizada com a crenga na existéncia de um executor do
julgamento divino revestido de um aspecto humano, a quem chamavam de Filho do
Homem. Esta personagem seria o reflexo de tradigdes adamicas presentes em certos
grupos judaicos, que acabaram absorvidas pela religido oficial do Estado, porém, sem
jamais desaparecer; perseverando de forma latente, inconsciente nos meios populares,
até elas receberem um novo impulso ao serem galvanizadas pelo movimento
messianico de Jesus.

Neste momento, esta crenca popular no Filho do Homem entra em contato e
interage com o judaismo helenistico, ganhando uma dimensdo totalmente nova e
pungente: o Filho do Homem como a encarnagdo da sabedoria de Deus torna possivel
ao Jesus Filho do Homem assumir uma natureza divina. Se em O Queijo e os Vermes,
os dois grandes eventos que possibilitaram um caso como o de Menocchio foram a
invencao da imprensa e a Reforma Protestante; o que possibilitou, por sua vez, aos
cristdos da comunidade joanina divinizar Jesus foi o cruzamento de um fervor
apocaliptico-messianico (que tinha na sua raiz tradigoes folcloricas especificas), com a
difusdo da romanizacdo da bacia mediterréanica, iniciada no século I a.C.

A fim de aplicar o conceito de circularidade de Ginzburg a minha pesquisa,
devemos, primeiramente, estar cientes da magnitude do poder simbdlico que
representava a prevaléncia incontestavel do imperador em ser capaz de julgar seus
suditos e aplicar, sem reservas, a lei. Pesquisando a vida de Otavio Augusto através da
sua obra autobiografica Res Gestae, temos o imperador aqui como alguém
comprometido com a justica. Ele vinga-se dos assassinos do seu pai adotivo, Julio
César, por meio do exilio, da guerra e "pela via dos procedimentos legais” (Res Gestae

2). Ele aceita a tarefa concedida “pelo senado e pelo povo romano” de ser o "guardido

23



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

das leis e da moral com poder supremo” (Res Gestae 6). Neste documento de
autopromogao, Augusto constantemente reivindica obter cargos e poder apenas do
povo e em beneficio do povo romano, com a anuéncia do senado, "de acordo com os
costumes dos nossos ancestrais” (Res Gestae 5,6).

Seu compromisso com a justica é celebrado no escudo dourado “dado a mim
pelo senado e pelo povo romano” (Res Gestae 34). Percebe-se, entdo, como o
exercicio da magistratura, do zelo pela lei e pela aplicagdo da justica confere
imponéncia e dignidade ao imperador. Outro exemplo de como as idéias circulam nas
sociedades (e que, na verdade, é uma outra faceta da questdo judicial), pode ser
constatado no que se refere a tematica da sabedoria.

Conforme ja foi dito, a preexisténcia do Filho do Homem estd explicitamente
atestada no Livro das Parabolas (1 En 48:2). Contudo, deve ser acrescentado que a
sua localizacdo na obra encontra-se na mesma secdao onde se diz que o Filho do
Homem recebe a sabedoria de Deus (1 En 49:3). Sabedoria esta que o torna apto para
presidir o julgamento escatoldgico.

Pieter M. Venter (VENTER, 2007:410-11), ao perscrutar sobre as tarefas
atribuidas ao Filho do Homem no Livro das Parabolas, aponta para os trechos onde o
Filho do Homem foi escolhido pelo Senhor para executar a sabedoria do Senhor e a sua
justica (1 En 46:4; 48:7), ou seja, a justica ndo pertence apenas ao Senhor, mas
também ao Filho do Homem. Em outras passagens, lemos que “a justica habita com o
Filho do Homem” (1 En 46:3), que “Ele é poderoso em todos os segredos da justica” (1
En 49:2) e que o “espirito da sabedoria habita nele” (1 En 49:3). Em outro trecho é
dito que o Filho executa o julgamento "revelando a sabedoria do Senhor aos santos” (1
En 48:7), ao mesmo tempo em que expulsa os reis e opressores dos seus tronos.

A inspiracdo do evangelho de Jodo no Filho do Homem enoquiano, que tinha a
sabedoria divina como uma de suas premissas basicas, evidencia novamente a
intencdao do Quarto Evangelho de conjugar em Jesus as caracteristicas de um “*homem-
divino” com as de um sabio-filésofo.

Gabriele Cornelli (2006) produziu um artigo onde ele debateu acerca do
conceito e do significado de "“homem-divino” (Oecio¢ avnp) no antigo mundo
mediterranico. De inicio, Cornelli ressalta que a crenca na existéncia de homens
detentores de uma natureza divina era bem mais ampla e disseminada do que pode
parecer a primeira vista, abarcando desde personagens histéricos como Apol6nio de

Tiana (século I d.C.) até herdis da mitologia, como Hércules.

24



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

Neste artigo, merece destaque na minha pesquisa o seu estudo comparativo
sobre duas terminologias consideradas concorrentes e intercambidveis que
proliferavam nos primérdios da era cristd: a do homem sabio e a do operador de
milagres. Contrariando uma corrente historiografica que considerava essas duas
designagbes como completamente distintas e ndo permutaveis; Cornelli defende que
esses dois tipos podiam ser vistos - e de fato foram - como atributos de um sé
individuo. Em outras palavras, uma Unica pessoa podia ser considerada um mago
(payocg) e filésofo ao mesmo tempo. O autor cita Pitdgoras e Empédocles como dois
expoentes de uma longa série de sabios do mundo antigo aos quais foram atribuidas
capacidades magicas e sapienciais-filosoficas. (CORNELLI, 2006: 69).

Outro exemplo de sabio a quem se imputava poderes magicos era Socrates.
Nas Memorabilia, Xenofonte, discipulo de Sécrates, declara que as acbes do seu
mentor eram iguais aquelas dos profetas e adivinhos. Xenofonte ainda acrescenta que
o daipwv de Soécrates o avisava dos perigos iminentes e permitia-lhe prever o futuro
(Xenofon. Memorabilia 1.1, 3-4).

Via de regra, cumpre enfatizar que a sabedoria também foi um dos predicados
reivindicados pelos imperadores, sendo ela quase uma pré-condicdao para sua futura
divinizacdo. De acordo com Carlos A. R. Machado (2001), desde o inicio do império
foram elaborados modelos de comportamento e de virtudes que deveriam estar
presentes nos bons soberanos, tomando como premissa a longa tradicdo filosofica que
se cristalizou no periodo helenistico e que, na verdade, remontava ao ideal platonico
do rei-filésofo. Desenvolvia-se, assim, a idéia de que o rei deveria ser sabio, virtuoso,
bom militar e, ainda, participante da paidéia classica. (MACHADO, 2001:95).

Dessa forma, a qualidades como uirtus, clementia, iustitia e pietas, foi
adicionada a ciuilitas. Por esta razao merece destaque na personalidade dos bons
imperadores é a énfase na formagdo intelectual. Se tomarmos como exemplo a
biografia de Marco Aurélio, narrada na Histdéria Augusta, nés lemos o quanto o
imperador deu destaque a educacdo. Ndo apenas cita uma longa lista de matérias e
professores com que estudou, mas fala também da grande atencdo dada pelo
imperador aos seus mestres, conferindo-lhes honras e deferéncias, tomando alguns
deles como modelo. O texto nos diz que Marco foi iniciado na literatura, na arte
dramatica, na musica, na geometria, na gramatica grega e na latina, além da filosofia
(Marco Aurélio 11,2-6 - 111,4).

25



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

A imagem de Jesus no evangelho de Jodo é construida de tal maneira que Jesus
€ apresentado como um juiz sabio, ou melhor, Jodo nos leva a deduzir que ele é juiz
porque (a exemplo de imperadores como Marco Aurélio e de filésofos como Sdocrates e
Pitagoras), ele é sabio. A sabedoria ajuda a torna-lo juiz e, ao mesmo tempo, ajuda a

torna-lo divino na cristologia joanina.

26



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

Bibliografia

Corpus Documental

BIBLIA DE JERUSALEM. Trad. Tiago Giraudo. SP: Paulus, 52. Ed., 1996.

DIOGENES LAERTIUS. Lives of the Eminent Philosophers. Trans. By R. D. Hicks. Lon
don: Harvard University Press, 1972.

E. ISAAC. 1 Enoch. In: CHARLESWORTH, James H. (ed.). The Old Testament Pseudo
Epigrapha. Apocalyptic Literature & Testaments. New York: Doubleday, vol. 1, 1983
pp. 13-89.

HISTORIA AUGUSTA. (Vol. 1) Trans. by David Magie. Loeb Classical Library, 1921.

MARTIAL. Epigrams. Books 6-10. Ed. and Translated by Shackleton Bailey. Loeb Classi
cal Library, 1993.

OVIDIUS. Metamorphoses. Trans. by Charles Martin. New York: Doubleday, 2004.

PLINY. Natural History. Volume 1, Books 1-2. Trans. by H. Rackham. Loeb Classical Li
brary, 1938.

PLUTARCH. Moralia. Volume X. To Uneducated Ruler. Trans. by Harold Fowler. Loeb
Classical Library, 1936.

. Lives (vol. 1) Theseus and Romulus. Lycurgos and Numa. Solon and

Publicola. Trans. by Bernadotte Perrin. Loeb Classical Library, 1985.

RES GESTAE DIVI AUGUSTI with an english translation by Frederick W. Shipley. Lon
don: Harvard University Press; William Heinemann, 1979.

SENECA. Tratado sobre a Cleméncia. Trad. Ingeborg Braren. RJ, Vozes, 1990.

SUETONIUS. Lives of the Caesares. Trans. by Catharine Edwards. Oxford University
Press, 2000.

VIRGILIO. Eneida. Trad. Manuel Odorico Mendes. SP, Ed. Unicamp, 2008.

XENOFON. Memorabilia & Oeconomics. Trans. by E. C. Marchant. London/Cambridge:

Heinemann/Harvard University Press, 1959

Textos tedricos:

GEERTZ, Clifford. Negara: o estado teatro no século XIX. Difel, 1991.
GINZBURG, Carlos. O gueijo e os vermes: o cotidiano e as idéias de um moleiro perse-
guido pela Inquisicdo. SP, Companhia das Letras, 1987.

27



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

VERNANT, Jean P. Mito e Sociedade na Grécia Antiga. Trad. Myriam Campello. R]: José
Olympio, 1999.

Bibliografia especifica:

BROWN, Raymond E. A comunidade do discipulo amado. SP: Paulus, 1999.

BUSTAMANTE, Maria Regina. R6mulo e a “fundacdo do mundo”. In: PHOINIX (LHIA/
UFRJ), RJ: Ed. Sette Letras, 2001, pp.331-344.

CARDOSO, Ciro F. Sete olhares sobre a antiguidade. Brasilia: Ed. UnB, 1994

CARTER, Warren. John and Empire: initial explorations. T&T Clark International, New
York, 2008.

CHARLESWORTH, James. From Jewish Messianology to Christian Christology: some
caveats and perspectives. In: NEUSNER, Jacob. Judaisms and their messiahs at the
turn of the christian era. Cambridge: The University Press, 1996, pp.225-264.

CHIALA, Sabino. The Son of Man: the evolution of an expression. In: BOCCACCINI,
Gabriele. Enoch and messiah Son of Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge:
W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 153-178.

COLLINS, John 1. The apocalyptic imagination: an introduction to the jewish matrix of
christianity. New York: Crossroad, 1989.

GIESCHEN, Charles. The name of the Son of Man in the Parables of Enoch. In: BOCCA
CCINI, Gabriele. Enoch and messiah Son of Man: revisiting the Book of Parables. Cam
bridge: W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 238-249.

GOLDSTEIN, Jonathan. How the authors of 1 and 2 Maccabees treated de "messianic”
promises. In: NEUSNER, Jacob. Judaisms and their messiahs at the turn of christian
era. Cambridge: The University Press, 1996, pp.69-96.

GRABBE, Lester L. The Parables of Enoch in second temple jewish society. In:
BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and messiah Son of Man: revisiting the Book of
Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 386-402.

HORSLEY, Richard & HANSON J. Bandidos, profetas e messias: movimentos populares
no tempo de Jesus. SP: Paulus, 1995.

JEFFERS, Ann. Magic and Divination in Ancient Palestine and Syria. New York: E. J. Brill,

1996.

MACHADO, Carlos A. R. Imperadores em Construcdo: modelos imperiais na Historia

Augusta. In: PHOINIX (LHIA/UFRJ), RJ, Ed. Sette Letras, 2001, pp.93-114.

28



RJHR VI:10 (2013) - Daniel Soares Veiga

NICKELSBURG. George W. E. Salvation without and with a messiah: developing beliefs
in writings ascribe to Enoch. In: NEUSNER, Jacob. Judaisms and their messiahs at the
turn of the christian era. Cambridge: The University Press, 1996, pp.49-68. .

ORLOV, Andrey. Roles and titles of the seventh antediluvian hero in the Parables of Enoc
a departure from the tradition pattern? In: BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and the
messiah Son of Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Pu
blishing Co., 2007, pp.110-136.

PINTO, Paulo Gabriel. Transformacdes do paganismo romano. In: PHOINIX (LHIA/UFR3J),
RJ: Ed. Sette Letras, 1997, pp.343-369.

PIOVANELLI, Pierluigi. A testimony for the kings and the mighty who possess the earth:
the thirst for justice and peace in the Parables of Enoch. In: BOCCACCINI, Gabriele.
Enoch and messiah Son of Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge: W. B.
Eerdmans Publishing Co., 2007, pp.363-379.

REALE, Giovani. Estoicismo, ceticismo e ecletismo. SP: Ed. Loyola, 2011.

REYNOLDS, Benjamin. The apocalyptic Son of Man in the Gospel of John. Mohr Siebeck:
Tubingen, Germany, 2008.

THATCHER, Tom. Greater than Caesar: christology and empire in the fourth gospel.
Minneapolis, Fortress Press, 2009.

VENTER, Pieter M. Spatiality in the second parable of Enoch. In: BOCCACCINI, Gabriele.
Enoch and messiah son of man: revisiting the Book of Parables. Cambridge: W. B.
Eerdmans Publishing Co., 2007, pp.403-414.

WALCK, Leslie W. The Son of Man in the Parables of Enoch and the gospels. 1In:
BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and messiah Son of Man: revisiting the Book of
Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 299-337.

29



