ISSN 19834810

L S bbby S IR |
M G o i B _ g
e e ALl Ml

PROTEGENDO O ""CORPO" DA IGREJA: A REPRESENTACAO DOS LAPSI
E JUDAIZANTES COMO ENFERMOS POR CIPRIANO E JOAO CRISOSTOMO

Gilvan Ventura da Silva (Ufes)*
http://lattes.cnpq.br/0104906936908227

Carolline da Silva Soares (Ufes)?
http://lattes.cnpq.br/6473613231552671

Resumo: Neste artigo, nosso propoésito é refletir sobre duas situagdes nas quais as
autoridades eclesiasticas, quando confrontadas, buscaram estigmatizar seus
adversarios mediante uma argumentacdo eivada de metaforas médicas. Na
primeira delas, vemos Cipriano, bispo exilado de Cartago sob o governo de Décio,
tratar os lapsi como uma moléstia que colocava em risco a pureza da fé cristd num
contexto de persegui¢cdo ao cristianismo. Na segunda, lidamos com o caso de Jodo
Cris6stomo, que, na condicdo de presbitero e principal pregador da igreja de
Antioquia, se dedicou, em finais da década de 380, a condenar os judaizantes como
responsaveis por disseminar o contagio entre os fiéis de sua congregacdo. Ambos
os exemplos nos revelam o quanto a cristianiza¢cdo do Império Romano se fez por
intermédio de um confronto discursivo no qual uma das imagens mais poderosas foi
a associacao entre dissenso religioso e patologia, manejada ad nauseam pelas
faccBes cristds com o propdsito de fortalecerem a sua propria posicao.

Palavras-chave: Antiguidade Tardia; Doenca; Heresias;  Judaizantes;
Cristianizacao

Abstract: In this article, our main purpose is to discuss two cases in which the
ecclesiastical authorities, when defied, sought to label their opponents by means of
an argumentation soaked into medical metaphors. In the first case, we try to

* Professor de Histéria Antiga da Universidade Federal do Espirito Santo, doutor em Histéria pela
Universidade de S&o Paulo, bolsista produtividade do CNPg, pesquisador da Fundagdo de Amparo a
Pesquisa do ES (Fapes) e membro do Laboratério de Estudos sobre o Império Romano (Leir).
2 Mestra em Histéria e doutoranda do Programa de Pés-Graduagéo em Histéria da Universidade Federal
do Espirito Santo, sob orientacéo do Prof. Dr. Gilvan Ventura da Silva e com apoio da Capes.


http://lattes.cnpq.br/0104906936908227
http://lattes.cnpq.br/6473613231552671

RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

understand how Cyprian, the exiled bishop of Carthage, represented the lapsi of his
congregation as sick people who threatened the purity of the Christian faith in a
context of persecution against Christianity under the government of Decius and
Valerian. In the second case, we analyze how John Chrysostom, during his career
as presbyter at Antioch in the last decades of the fourth century A.D., dealt with
the Judaizers, denouncing them as responsible for spreading a contagious disease
amidst the laymen of the local church. Both cases provide evidence about the
existence of a rhetorical clash among the Christian factiones and their foes during
the Christianization of the Roman Empire. In such clash, the factiones often
resorted to a powerful literary image, that is to say, the association between
religious dissent and pathological behaviour in order to strengthen their own
position.

Key-words: Late Roman Empire; Disease; Heresies; Judaizers; Christianization.

44



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

O processo histérico que conduziu a consolidacdo do cristianismo na
Antiguidade continua a ser, mesmo apos mais de um século de investigacdo, um
acontecimento extremamente complexo, dificil de ser apreendido e mesmo
explicado em sua totalidade, ndo apenas devido ao desequilibrio temporal e
geografico na distribuicdo das fontes, de maneira que sabemos muito mais acerca
da difusdo do cristianismo na Peninsula Italica do que, por exemplo, na Arménia,
mas também a extrema diversidade que caracterizou a multiplicacdo das células
cristds a partir da ldade Apostdlica, uma vez que a construcdo de uma unidade
pontificia em torno do bispado de Roma é uma realidade propria do periodo
medieval. Desse modo, até o final do Império Romano o cristianismo se distinguia
muito mais pela diversidade e pela dispersdo, exibindo uma vocacédo claramente
plural, ndo obstante a defesa do carater uno da Igreja, que se torna mais frequente
a partir do século Ill. Como assinala Inglebert (2010, p 8), ao estudarmos a assim
denominada "cristianizacdo"” do Império Romano, devemos nos ater ao fato de que,
por um lado, estamos lidando com multiplas vertentes do movimento de Jesus, vale
dizer, estamos diante de cristianismos, de modalidades distintas de expressao da
crenca evangélica e, por outro lado, que muito daquilo que, na atualidade,
identificamos como os fundamentos da fé cristd ndo podem ser atribuidos a
nenhuma superioridade metafisica contida na pregacdo de Jesus, mas é antes o
resultado de um trabalho historicamente localizado de producao e difuséo, inclusive
com O recurso a violéncia, de um discurso sustentado por liderancas eclesiasticas
comprometidas com a vitéria da sua proépria faccdo. A cristianizagdo do Império,
que se apoia, ao fim e ao cabo, no simbolo acordado por ocasido do Concilio de
Niceia (325) foi, por um lado, forjada no decorrer de um enfrentamento direto
entre os grupos que compunham a Ecclesia — compreendida aqui como a totalidade
dos crentes em Jesus — e que digladiavam pelo monopdlio da suposta "verdade"
contida nas narrativas acerca da vinda do Messias. Por essa razédo € que, do ponto
de vista da Histéria do Cristianismo, bindmios como heresia/ortodoxia,
candnico/apdcrifo, verdade/erro carecem de qualquer eficacia explicativa, nao
obstante terem sido manejados a exaustdo pelos autores da Patristica. Por outro
lado, a cristianizacdo envolveu também um trabalho ostensivo de rechaco, de
desconstrucdo e de damnatio memoriae de tudo aquilo conectado com o ethos
greco-romano e judaico.

Ao nos debrucarmos sobre o estudo da cristianizacdo do Império Romano,
verificamos que, apds uma fase inicial de difusdo da mensagem evangélica por
meio da atuacdo dos apdstolos e de seus seguidores diretos, incluindo Paulo,
momento em que as diretrizes da crenca em Jesus como uma experiéncia religiosa
nova e, em certa medida, distinta do judaismo, do qual se origina, ainda se

encontram em formagao, no século Il assistiremos a emergéncia de um esforco
45



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

sistematico de definicdo das bases do cristianismo por parte das liderancas
eclesiasticas, que se empenham em validar as suas proprias concepg¢des acerca da
correta interpretacdo da mensagem evangélica, o que implica, em contrapartida, a
denuncia implacavel de qualquer "equivoco" disciplinar ou doutrinario, atualizando
assim o alerta de Jesus contra os "falsos profetas" (Mt 24,4-14), cujo intento seria
o de induzir ao "erro" as congregacdes, precipitando-as na ruina e na danacdo. E
nesse contexto que surgem os assim denominados "heresiologistas"”, autores
comprometidos com a deteccdo dos individuos e/ou grupos que supostamente
representariam uma ameaca a integridade do cristianismo, 0 que quer que isso
significasse. A atuacdo dos heresiologistas se voltou para a fixacdo das fronteiras
entre os cristdos "auténticos" e todos o0s seus inimigos reais ou imaginarios, no
decorrer de um amplo movimento de afirmacéo da prdpria identidade crista, o que
levou esses autores a condenar todas as experiéncias religiosas de matriz greco-
romana e judaica, ao mesmo tempo em que se empenhavam no patrulhamento das
suas proprias congregacfes, submetendo-as a uma vigilancia cada vez mais
rigorosa a medida que o episcopado monarquico se fortalecia (Boyarin, 2004, p. 2).
Cumpre mencionar, no entanto, que a despeito do esfor¢co precoce das liderancas
eclesiasticas em investir tempo e energia na regulacdo das ecclesiae, postas sob
controle pétreo dos bispos e de seus auxiliares imediatos (presbiteros, diaconos,
leitores), todos integrantes de uma hierarquia que pouco a pouco se convertia
numa elite diante da massa de leigos, até a Antiguidade Tardia ndo é possivel
falarmos na existéncia do cristianismo propriamente dito, em virtude das diversas
modalidades de interpretacdo do ministério de Jesus, incluindo aquelas que
conservavam uma nitida ancoragem no judaismo, objeto de cuidadosa investigacao
por parte de Skarsaune & Hvalvik (2007).

A bem da verdade, se a fase final do Império Romano € palco de intensas e
profundas transformacdes, ou mutagdes, como sugerido por Carrié & Rousselle
(1999), é necessario incluir, no repertério de mutacgdes verificadas entre os séculos
Il e V, a luta fratricida dos cristdos pela sua autoidentificacdo e pela criacdo desta
"comunidade imaginada" que é a lgreja catholica, ou seja, universal, o que foi
obtido por intermédio de uma intensa atividade pastoral comprometida com a
preservacdo das fronteiras entre os cristdos ditos "ortodoxos" e os "heréticos",
assim como entre os cristdos, os judeus e os pagdos. Para tanto, uma das
principais estratégias adotadas foi o investimento num discurso que, retomando a
pregacado de Paulo (1Cor 12), interpretava a Ecclesia nos termos do corpo mistico
de Cristo, de modo a acentuar a sua unidade e harmonia. Em contrapartida, vemos
emergir, nos textos dos Padres da Igreja, toda uma retdrica calcada em metaforas
meédicas empregadas para desqualificar os oponentes religiosos, amiude descritos

como vetores de contagio, de doenca, de contaminacdo, em suma, de ameacga ao
46



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

"corpo" puro e integro da lgreja, cuja cabeca era Cristo. Importa salientar que o
emprego de metaforas dessa natureza se torna mais frequente em ocasifes de
conflito aberto, quando duas ou mais fac¢cbes disputam o monopodlio dos bens de
salvacdo no territério da cidade antiga, apelando-se assim para argumentos que
tendem a descrever os adversarios de modo repugnante, repulsivo, recurso
simbolico manejado para potencializar a capacidade destes ultimos em causar dano
aos "verdadeiros" cristdos. Em face do exposto, temos por finalidade, no presente
artigo, explorar duas situagbes nas quais as autoridades eclesiasticas, quando
confrontadas, buscaram estigmatizar seus oponentes mediante uma argumentacao
eivada de metaforas médicas. Na primeira delas, vemos Cipriano, bispo exilado de
Cartago, tratar os lapsi como enfermos que colocavam em risco a "pureza" da fé
num contexto de persegui¢ao ao cristianismo. Na segunda, lidamos com o caso de
Jodo Cris6stomo, que, na condicdo de presbitero e principal pregador da igreja de
Antioquia, se dedicou, em finais da década de 380, a condenar os judaizantes como
responsaveis por disseminar o contagio entre os fiéis de sua congregacdo. Ambos
os exemplos nos revelam o quanto a cristianizagdo do Império se fez por
intermédio de um confronto discursivo no qual uma das imagens mais poderosas foi
a associacdo entre dissenso religioso e patologia, empregada ad nauseam pelas

faccBes cristds com o propdsito de fortalecerem a sua propria posicao.

Cipriano de Cartago: os 'lapsi' em quarentena

Cipriano, bispo de Cartago entre os anos de 249 e 258, foi um dos mais
influentes lideres da igreja norte africana. Seu episcopado abarcou cerca de uma
década, numa conjuntura na qual a comunidade crista local se viu golpeada tanto
por fatores externos — as persegui¢cdes de Décio e Valeriano — como por problemas
de ordem interna, em particular a questdo referente ao rebatismo dos assim
denominados apdstatas e os cismas de Felicissimo e Novato (Gémez, 2002, p. 26).
O corpus Cyprianicum é composto por 81 cartas e 13 tratados, fornecendo-nos
informacgdes preciosas sobre a organizacdo da igreja africana em meados do século
I1l, sobre a disciplina eclesiastica, sobre as questbes de doutrina e os ritos
litdrgicos. As Epistulae nos informam a respeito da atuagédo cotidiana do bispo de
uma sé influente no Império Romano, como era Cartago, a metrépole da Africa
Proconsular. A luta da igreja cartaginesa por afirmar-se em nivel provincial e
imperial, os problemas de disciplina vividos pela congregacdo, a cronologia dos
concilios africanos e os temas que suscitavam a atenc¢do do episcopado sdo alguns

aspectos que a correspondéncia de Cipriano nos permite conhecer, dentre outros.®

3 Do que podemos deduzir das informacdes transmitidas por outros autores, algumas cartas de Cipriano
se perderam e, provavelmente, alguns de seus sermdes também. Cipriano, assim como Joao
Cris6stomo, foi um lider muito mais inclinado a atuacdo pastoral do que a reflexdo teoldgica, como

47



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

O episcopado de Cipriano é considerado um dos mais turbulentos de toda a
Histéria do Cristianismo antigo, pois logo apds a sua eleicdo, em meados de 249,
irrompe a perseguicdo de Décio, numa conjuntura de polarizagcdo entre a domus
imperial, defensora dos cultos pagaos, e os adeptos de uma religio illicita, como
eram os cristdos. Em Cartago, o edito de Décio logo da margem a manifestacdes
de intolerancia contra os cristdos, pois os pagaos da cidade exigem que Cipriano
seja jogado aos ledes, como ele mesmo narra na sua Epistula 20. Diante da
gravidade da situacgao, Cipriano julga conveniente se autoexilar em local ignorado,
assim como o fez Dionisio de Alexandria.* Na primeira fase do episcopado (249 a
251), profundamente marcada pela experiéncia da fuga, a atividade pastoral de
Cipriano pode ser acompanhada por intermédio da correspondéncia regular que
mantém com o clero de sua comunidade, com os cristdos de Roma e com os fiéis
em geral. Assim, ressalta de seu epistolario a preocupacdo em instruir o colégio
sacerdotal e em manter a ordem institucional na igreja de Cartago, recomendando
aos presbiteros e didconos que nédo descuidem dos cristdos encarcerados e nem dos
pobres, enfermos, vilvas, o6rfaos e estrangeiros. Cipriano assume a sé de Cartago
num momento decisivo da Histéria da Igreja, quando o poder imperial deflagra o
primeiro ciclo oficial de perseguicdes aos cristdos, em parte devido aos reveses
politicos caracteristicos do periodo da Anarquia Militar, que por pouco n&o
conduziram o Império a fragmentacdo. De fato, com Décio, o cristianismo “se
converte em uma questao politica de primeira ordem na agenda do governo,
inaugurando-se, assim, a intolerancia religiosa no ambito do mundo greco-romano”
(Silva, 2006, p. 247).°

Décio proclamou, entre 249 e 250, um edito determinando que todos os
habitantes do Império, sem excec¢ao, rendessem culto aos deuses greco-romanos
por meio de libagdes e sacrificios. O objetivo de Décio, a principio, ndo era
erradicar o cristianismo, mas obter dos suditos uma prova inequivoca de lealdade a
Roma, incluindo os cristdos, que seriam assim reintegrados de pleno direito a res

publica. Muito provavelmente, o imperador pretendia, com essa medida, reafirmar

demonstra o teor da sua correspondéncia. A ordem das Epistulae nas edi¢des modernas obedece, em
linhas gerais, a critérios de natureza cronolégica. Sabemos, além disso, que algumas cartas inseridas no
epistolario de Cipriano ndo foram escritas por ele, mas sim a ele enderecadas por ocasidao das
controvérsias das quais tomou parte (Campos, 1964, p. 38).

“ A opcéo pela fuga, como sustenta Cipriano na Epistula 7, teria sido adotada em favor da comunidade
cartaginesa, uma vez que sua presenca poderia desencadear uma onda de violéncia na cidade. O
paradeiro de Cipriano durante todo o tempo em que esteve escondido ndo é conhecido. Sabemos apenas
que foi acompanhado por clérigos da sua entourage, como mencionado na Epistula 5. A conveniéncia da
fuga néo foi algo undnime, nem mesmo em Cartago, gerando comentarios desfavoraveis, inclusive entre
o clero romano, abalado pelo martirio de seu bispo, Fabiano. Durante todo o tempo em que esteve
oculto, Cipriano ndo cessou de reiterar, em suas cartas, sobretudo naquelas enderegcadas a Roma, as
justificativas de sua fuga e de demonstrar que, em nenhum momento, deixou sua comunidade
desassistida, apesar da auséncia fisica.

5 Décio, que havia sido proclamado imperador pelas tropas acantonadas no Danubio, derrota Filipe e
ascende ao poder em 249. Doravante, o cristianismo serd encarado como um problema de governo pela
casa imperial, que logo se pronunciard com o fito de regula-lo e/ou coibi-lo (Silva, 2006, p. 247).

48



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

as bases simbodlicas da sua potestas ao corrigir a "impiedade" dos cristdos contra os
cultos ancestrais do povo romano, dos quais o imperador era o pontifex maximus
(Silva, 2006, p. 247-248). O edito, no entanto, visava nao apenas a salvaguarda
da pietas para com as divindades pagas, mas também ao desbaratamento das
células cristas disseminadas pelo Império, afetando gravemente as igrejas de
Roma, do Oriente (Egito, Siria e Asia Menor) e da Africa. Apesar de breve, pois
Décio sucumbe em 251, numa campanha contra os godos, a perseguicdo produziu
inimeras prisdes, martirios e desterros. Todavia, de acordo com Ubina (1981, p.
215), seu efeito mais grave ndo foi o acirramento do confronto entre pagéos e
cristdos, mas a segregacao originada dentro das préprias comunidades cristas, em
virtude do subito aumento das apostasias e do debate subsequente em torno da
conduta que o episcopado deveria adotar com relacdo aos apostatas. °

Ao que tudo indica, nao foi irrisério o niumero dos cristdos que cometeram
apostasia, sacrificando aos idolos ou obtendo, por meio de suborno, um certificado
(libellus) de que teriam sacrificado, sendo, por isso, denominados libellatici, ou
seja, portadores do libellus. Alguns se limitaram a queimar incenso nos altares
pagdos e foram chamados sacrificati ou thurificati.” Seja como for, todos aqueles
que de algum modo capitularam diante das exigéncias oficiais foram declarados
lapsi, ou seja, tibios, vacilantes em dar testemunho de sua fé, e automaticamente
excluidos da assembleia. Todavia, diante da quantidade de individuos nessa
situacdo, o problema assumiu notaveis propor¢es, de maneira que a reintegracao
ou nao dos lapsi e sob quais condi¢cdes logo estimularam um intenso debate de
natureza disciplinar e doutrinaria. Ao que tudo leva a crer, a questdo dos lapsi foi
particularmente grave em Cartago, como nos deixa entrever Cipriano em suas
cartas do exilio. De fato, no contexto da aplicacdo do edito de Décio, percebemos
que a principal fonte de conflito dentro da ecclesia cartaginesa sao os lapsi que, ao
contrario do que poderiamos supor, ndo constituem um grupo homogéneo,
repartindo-se entre, por um lado, aqueles que prontamente reconheceram ter

falhado e mostraram-se arrependidos e, por outro, 0s que permaneciam numa

% Ap6s a morte de Décio e de uma sucessdo imperial disputada entre Treboniano Galo, Volusiano e
Emilio Emiliano, ascende ao poder, em 253, Valeriano, um senador ilustre que, radicalizando a politica
religiosa iniciada por Décio, tomou medidas diretas contra os cristéos.

7 Aos cidaddos que honrassem os deuses com sacrificios e libacdes, ou seja, que mostrassem lealdade
ao Império, era concedido um certificado, o libellus, por uma comisséo expressamente constituida para
tal fim, incumbida de fiscalizar o cumprimento da lei. A execugcdo desta lei, no entanto, foi muito
desigual entre as provincias e variou conforme a disposi¢do dos governadores e das curias locais (Silva,
2006, p. 248). Um desses libelli foi encontrado na regidao do Faium, no Egito, em 1893, e nele se lia:
“AOS COMISSIONADOS PREPOSTOS PARA OS SACRIFICIOS NA ALDEIA ALEXANDRONESO, DA PARTE
DE AURELIO DIOGENES, FILHO DE SATABO, NASCIDO EM ALEXANDRONESO, DE 72 ANOS DE IDADE,
MARCA PARTICULAR: UMA CICATRIZ NA SOBRANCELHA DIREITA. Sempre sacrifiquei aos deuses e
agora, na vossa presenca, de conformidade com os termos do edito, acabo de oferecer sacrificios e
libacbes e de provar carnes sacrificadas. Solicito a Vossa Senhoria outorgar-me um certificado para o
devido efeito. Saudagdes. SUPLICA APRESENTADA POR MIM, AURELIO DIOGENES. EU CERTIFICO TER
PRESENCIADO O SACRIFICIO DE AURELIO SIRO. Datado neste primeiro ano do Imperador César Gaio
Méssio Quinto Trajano Décio, Pio, Félix, Augusto (26 de junho de 250).” (Bettenson, 1967, p. 42).

49



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

posicao recalcitrante por contarem com o apoio de presbiteros hostis a Cipriano.
Além desses dois grupos, havia ainda um terceiro: o dos lapsi que foram
rebatizados — vale dizer, reintroduzidos de pleno direito na igreja — mediante a
intercessao dos confessores, dos cristdos que haviam sido detidos e torturados
pelas autoridades imperiais e aos quais se concedia, via de regra, o status de
martires, o que os tornava, sob a perspectiva do senso comum, superiores aos
proprios bispos (Raven, 1993, p. 159; Ubina, 2003, p. 278). Em face das
circunstancias, Cipriano tendeu a adotar uma atitude moderada, exortando os lapsi
arrependidos a cultivarem a paciéncia e a fazerem peniténcia publica
(exomologesis), ao mesmo tempo em que advertia os confessores para que nao
desafiassem a autoridade episcopal, da qual sempre foi um dos mais aguerridos
defensores, pois, em sua opinidao: “todos devem reconhecer que o bispo esta na
Igreja e a Igreja no bispo; se alguém nédo estd com o bispo, ndo esta na Igreja”
(Ep. 66).

Cumpre observar que Cipriano ndo era por principio contrario a reabilitacdo
dos lapsi, pois acreditava néo existir salvacdo fora da Igreja, o "corpo" de Cristo.
No entanto, essa reabilitacdo deveria ocorrer com cautela e parcimdnia, pois a
Igreja, para ele, era uma comunidade de santos, ndo havendo lugar, nela, para
apostatas e idodlatras (Gonzélez, 1994, p. 131-2), que corromperiam o "corpo" da
Igreja da mesma maneira que as enfermidades corrompiam o corpo humano. Por
esse motivo € que, em suas Epistulae, Cipriano recorre amiude a metaforas
meédicas para reforcar os seus argumentos acerca dos lapsi, qualificando-os e a
todos aqueles que se encontram em litigio com a Igreja como doentes que
necessitam ser “tratados”, “medicados” e “purificados”.

Na Epistula 34, enderecada aos presbiteros e diaconos da congregacdo de
Cartago, Cipriano anseia para que se estabeleca uma politica eclesiastica uniforme

no “tratamento” dos lapsi. Segundo ele:

Com razdo ndo servem de nada nossos saudaveis e sinceros
conselhos, se entorpece-se a verdade saudavel com adulacdes
perniciosas, se sofre a alma ferida e enferma dos lapsi o que
frequentemente sofre também o corpo dos enfermos e dos débeis:
de modo que rechacam como amargos e detestaveis os alimentos
sdos e as bebidas convenientes e almejam as que parecem ser
agradaveis e deleitosas no momento, provocando em si mesmos
dano e morte por sua obstinacdo e intemperanca e néo
aproveitando para a sua saude os verdadeiros remédios do
especialista” (Ep. 34, 11, 2).

Na epistola, Cipriano compara o rebatismo dos apéstatas oficiado pelos
bispos "cismaéticos", como Felicissimo e Fortunato, a “adulacfes perniciosas” que
causariam “dano” e “morte” aos catecimenos, acrescentando que estes, imersos

num estado de morbidez, tenderiam a rechacar os “saudaveis conselhos” e a

50



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

“verdadeira medicina”, ou seja, o0 rebatismo apdés a exomologesis conferido pelos
"legitimos" sacerdotes, aqui comparados aos médicos. Em outra epistola, Cipriano
emprega uma vez mais analogias extraidas do vocabulario médico ao prevenir
Cornélio, bispo de Roma, a respeito dos "cismaticos" liderados por Fortunato e
Felicissimo, que, ao serem excomungados pelos bispos da Africa do Norte, em 251,

recorreram da decisdo a Cornélio. Declara Cipriano:

Ja no tempo da perseguicdo, nds escrevemos cartas sobre o mesmo
assunto e ndo fomos escutados. Depois, em um concilio [em 251],
com numerosos assistentes, decidimos, de comum acordo, e
inclusive com obrigacdo, que os irméos fizessem peniténcia e que
aqueles que nado a fizessem, nao se lhes concedesse a paz. E eles,
sacrilegos contra Deus, temerarios de impia loucura contra os
bispos de Deus, separados da Igreja e com armas parricidas contra
ela, pretendem que a diabdlica malicia termine sua obra e a
cleméncia divina ndo cure os feridos dentro de sua Igreja (Ep. 59,
XI111,1).

Em outro trecho da mesma carta, enfatiza que:

[-..] ndo se deve recolher algo que esta podre se isto ira causar
danos ao que estéd intacto e sdo, nem € um pastor bom e prudente
0 que incorpora ao rebanho as ovelhas enfermas e contaminadas, a
fim de que ndo contagiem o rebanho inteiro ao coloca-lo em contato
com seu mal. Oh, se pudesses, carissimo irméo [referindo-se a
Cornélio], nos ajudar, quando estes maus homens, estes perversos
[referindo-se aos "cismaticos™], tentam voltar para a Igreja! Veria
quanto me custa persuadir nossos irmdos para que tenham
paciéncia, acalmem sua indignacdo e se conscientizem para que
sejam recebidos e curados os maus. Pois, assim como nos
alegramos quando [os lapsi] voltam a Igreja, estes que devem ser
tolerados e sédo pouco culpados, assim, ao contrario, resistimos
sempre quando os incorrigiveis e violentos, os contaminados com
adultérios ou com sacrificios [referindo-se aos cismaticos] e, acima
de tudo orgulhosos, voltam a Igreja, para corromper as boas almas
(Ep. 59, XV, 2-3)

Pela declaragcdo de Cipriano, é evidente o sentimento de desconforto diante
daqueles que incorreram em apostasia no tempo da perseguicdo. Seu propdésito &
convencé-los a esperar o0 momento oportuno de serem reintegrados a lgreja
mediante deliberacdo do bispo, o Unico detentor de competéncia nessa matéria.
Por outro lado, segundo ele, os apdstatas que foram rebatizados pelos bispos
“hereges”, ou seja, pelos "cismaticos", ndo teriam obtido a verdadeira redencao,
encontrando-se ainda “doentes”, “feridos”, “manchados”, “sujos”, “contaminados”
com o aguilhdo da mentira e da desobediéncia e seriam, portanto, vetores ativos de
poluicdo. A obsessédo de Cipriano pela limpeza e pela purificagdo da ecclesia se
exprime, em termos praticos, na sua tentativa de disciplinar o contato entre
cristados "ortodoxos" e "hereges" na comunidade de Cartago, eliminando assim, do

"corpo" da Igreja, tudo aquilo considerado, por ele, como grotesco, monstruoso,

51



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

disforme, violento, em suma, tudo aquilo que afrontasse a justa ordem das coisas,
tal como estabelecida por Deus, incluindo os lapsi, responsaveis por introduzir, na
congregacdo, o engano, a falsidade e a dissimulagdo, pois, ao contrario dos
martires e dos confessores, modelos de integridade e de devocgédo, ndo foram
capazes de suportar as agruras terrenas e cederam as pressdes do saeculum.
Desse ponto de vista, os lapsi representam a antitese dos heroéis cristdos, pois, ao
capitularem diante dos oficiais romanos, conseguiram evitar que seu corpo fosse
flagelado e mutilado, mas, em compensacéo, adquiriram uma moléstia letal para a
alma que, ndo se materializando em pustulas, feridas e cicatrizes, ndo poderia ser
prontamente identificada, revelando-se insidiosa e, portanto, muito mais
destrutiva. Para Cipriano e demais heresiologistas, os lapsi, rebatizados de forma
inapropriada, configuravam uma fonte permanente de contaminacgdo, carecendo
assim da correta "profilaxia" a ser administrada pelo bispo, mas somente por
aquele investido de autoridade legitima, e nédo pelos "cismaticos", razao pela qual

adverte a sua congregacgdo nos seguintes termos:

Que o povo nao tenha a ilusdo de poder se livrar do contagio do
pecado ao comunicar-se com um bispo pecador e reconhecer a
injusta e ilicita autoridade do prelado, jA que a justica divina
ameaca e diz pela boca do profeta Oséias: “Seus sacrificios sdo
como o pao de luto; todos os que comem se contaminam”. Com isto
quer ensinar e mostrar que todos aqueles que se contaminaram
com o sacrificio de um bispo profano e ilegitimo estdo todos atados
totalmente ao pecado (Ep. 67, I11).2

As adverténcias de Cipriano logo alcancaram outras congregacdes, sendo
reconhecidas como Uteis por varios lideres episcopais. Na Epistola 30, é inserido o
relato dos presbiteros e diaconos de Roma, que, em 250, enviaram a Cipriano a

seguinte mensagem:®

Temos mostrado nossa fidelidade e acordo contra aqueles que
haviam manchado suas maos e sua boca com sacrificios culpaveis,
como consequéncia de terem manchado antes suas almas. Longe da
Igreja romana afrouxam com uma facilidade tdo profana seu grande
vigor e debilitam os musculos da severidade, minando a autoridade
da fé. [...] Vao caindo [e quando] se concede o remédio da
conciliagdo com excessiva precipitagdo, este nao é eficaz, e por uma
misericordia falsa, se adicionam novas feridas as antigas feridas da
apostasia, removendo-se a peniténcia aos miseraveis para sua
maior ruina. Onde, portanto, poderad ser eficaz a medicina da
indulgéncia, se inclusive o mesmo médico, ao prescindir da
peniténcia, fomenta os perigos, se tdo somente se limita a cobrir a

8 A passagem de Oséias (9, 4), na integra, é: “Nao derramardo vinho em libagcdo a lahweh e n&o lhe
oferecerdo os seus sacrificios. Sera para eles como o péo de luto, todos 0os que o comerem se tornarédo
impuros”.

Nessa carta, escrita num momento em que a sé de Roma se encontrava vacante devido ao martirio de
Fabiano, o clero da cidade elogia Cipriano pelas decisbes tomadas acerca dos lapsi. Ao mesmo tempo,
reitera com firmeza a antiguidade, a fé e a autoridade da igreja romana (CAMPOS, 1964, p. 447).

52



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

ferida e ndo da tempo para que esta cicatrize? Isto ndo é curar,
mas, se desejamos dizer a verdade, é matar (Ep. 30, IlI, 2-3).

Nessa passagem, o clero de Roma se mostra solidario a Cipriano, reiterando
a légica higienista do bispo, pois considera que os lapsi, fora da Igreja, se tornam
frageis, débeis, raquiticos. O seu "tratamento”, no entanto, ndo pode ser aplicado
de modo negligente pelos "médicos" espirituais, que sdo os bispos, sob pena de
produzir o 6bito do "paciente" e ndo a sua cura. A situacdo, no entanto, ndo é de
todo irremediavel, pois havendo o correto acompanhamento por parte dos lideres
espirituais, é possivel resgatar os lapsi do seu estado de morbidez patoldgica,
restituindo-lhes a sanidade e reintegrando-os ao "corpo" da lgreja sem maiores
prejuizos. Aqui, a disputa que se estabelece ndo é tdo somente acerca do potencial
de contagio contido nos lapsi, que, ao agirem de maneira inconsequente,
comprometem o carisma da Igreja, mas acerca de quem, no fim das contas, detém
a competéncia para reabilita-los, ou seja, quem sdo os auténticos "médicos" da
alma, os bispos declarados cisméaticos ou aqueles que se autointitulam "legitimos"?
Os lapsi, dessa forma, sdo a ponta de lanca de uma aguda crise de autoridade que
atinge a igreja de Cartago no contexto das persegui¢des cuja raiz remonta, por um
lado, ao desagrado de alguns sacerdotes com a eleicdo de Cipriano para o
episcopado e, por outro, a irrup¢do do cisma novaciano, que de Roma se irradia
para o norte da Africa e alhures.’® Uma situacdo igualmente conflituosa sera
aquela vivida, anos mais tarde, por Jodo Cris6stomo em Antioquia, num momento
em que os cristdos nicenos se esforcam por obter o controle da cidade apds uma
fase turbulenta de disputa com o poder imperial, como foi o governo de Valente,
adepto do arianismo. Na segunda metade da década de 380, o bispo Flaviano e
seu clero se encontram envolvidos com a tarefa ndo apenas de minar os focos de
resisténcia ariana, ainda presentes no perimetro urbano, mas de bloquear a todo
custo as relagbes de sociabilidade mantidas entre os cristdos e a comunidade
judaica da cidade, relagdes estas responsaveis pela existéncia de muitos
judaizantes. Na condenacdo dos judaizantes de Antioquia, Jodo Criséstomo, assim
como Cipriano, em face dos lapsi, se vale de uma retdrica saturada de imagens
meédicas que deriva da mesma obsessdo em manter a integridade do "corpo" da

Igreja, um topos frequente em toda a literatura patristica.

10 . . Lo -
Encabecado por Novaciano, um presbitero da igreja de Roma, o movimento que leva seu nome teve

inicio logo apo6s a eleicdo de Cornélio (251), em virtude da divergéncia de opinido acerca do tratamento
a ser dispensado aos lapsi, uma vez que Novaciano acusou Cornélio de fragueza por havé-los readmitido
na igreja, ao passo que Novaciano negava aos lapsi a reconciliacdo sob qualquer condi¢do, proclamando
que somente Deus tinha o poder de perdoa-los. Para Novaciano, os apdstatas poderiam contaminar a
igreja dos “puros”. Novaciano foi tdo influente que chegou a ser considerado um adversario direto do
bispo de Roma, quase como um antipapa, a despeito do anacronismo do termo (Berardino, 2002, p.
1013).

53



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

Jodo Crisdstomo e a moléstia judaizante

Jodo Cris6stomo, considerado o mais importante orador cristdo de lingua
grega de todos os tempos, nasceu por volta de 349, em Antioquia. Seu pai,
Secundo, um funcionério do officium do Comes Orientis, e sua mae, Antusa, eram
membros da elite da cidade. Orfdo de pai logo cedo, Jodo foi criado apenas pela
mae que, decerto influenciada pelos preceitos cristdos, recusou as segundas
ndpcias, assumindo por conta prépria a criacdo dos filhos. Ap6s cumprir sua
formacao educacional na escola de Libanio, Jodo, por volta dos vinte anos de idade,
recebe o batismo, ao que tudo indica pelas maos de Melécio, um dos bispos da
comunidade nicena de Antioquia, que sofreu diversos exilios sob o governo de
Valente. Apés servir por trés anos como assistente de Melécio, Jodo inicia sua
carreira sacerdotal na condicdo de lector (leitor), recebendo a incumbéncia de
proclamar as Escrituras durante os oficios religiosos. Logo depois de ser ordenado
lector, Jodo, em 372, opta por viver em reclusdo entre os anacoretas dos Montes
Silpios, exercitando-se na pratica do ascetismo. Em 378-379, com 0O regresso
definitivo de Melécio a Antioquia apds a morte de Valente, Jodo relne-se ao seu
antigo bispo, ascendendo ao diaconato entre 380 e 381. Muito provavelmente no
inicio de 386 é ordenado presbitero por Flaviano, o sucessor de Melécio, que havia
morrido em 381, quando ocupava a presidéncia do Concilio de Constantinopla
(Kelly, 1995). Na condicao de presbitero, Jodo € autorizado por Flaviano a pregar,
dando inicio assim a uma bem-sucedida carreira como 0 mais talentoso pregador
de Antioquia, contribuindo de modo decisivo para o desenvolvimento da homilética
cristd, um género florescente na Antiguidade Tardia que € mobilizado como um
eficiente instrumento da cristianizacdo em curso (Quasten, 1994, p. 477-8). Em
Antioquia, Jodo Cris6stomo € uma das figuras de proa da cristianizacdo, sendo
encarregado por Flaviano de liderar, por meio de seus sermdes, repletos de
vivacidade e de imagens literarias ora contundentes ora sedutoras, uma verdadeira
"cruzada" contra todos os adverséarios do credo de Niceia, fossem eles arianos,
pagédos ou judeus.

Jodo Cris6stomo se situa no epicentro daquilo que Soler (2006) qualifica
como a "cristianizacdo de massa" de Antioquia, ou seja, um movimento por meio
do qual os nicenos buscam se afirmar, em definitivo, dentro do perimetro urbano e
arredores, o que implica a disputa pelo controle dos lugares e monumentos, dentre
0s quais incluem-se as sinagogas, frequentadas por cristdos da congregacao
antioquena. Por essa razdo é que em 386, nas vésperas da celebracdo do Rosh-
Ha-shannah, o Ano Novo judaico, Jodo inicia a sua série de homilias Adversus
ludaeos, nas quais se propde a denunciar a ameac¢a judaica que paira sobre a
ecclesia, especialmente por intermédio da atuacdo dos judaizantes, ou seja, de

cristdos que, socializando com os judeus, compartilham com eles praticas culturais
54



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

que sao introduzidas na igreja, num intercambio igreja/sinagoga absolutamente
improéprio, segundo o pregador (Wilken, 1983, p. 77). Na tentativa de bloquear as
relacbes de sociabilidade que, no cotidiano, envolviam cristdos e judeus, e de
clarificar o quanto tais relagbes eram nocivas, Jodo lanca mdo de uma retorica
calcada na ldgica do contagio, afirmando que o judaismo, além do fato de ser a
matriz das heresias, era uma enfermidade que deveria ser combatida a todo custo.
Na primeira homilia da série Adversus ludaeos, pronunciada no meio de um ciclo de

homilias contra os anomeanos, um ramo do arianismo, Jodo declara:

Uma outra séria doenca me impele a falar com o propésito de cura-
la, uma doenca que tem florescido no corpo da igreja. Primeiro, nds
devemos erradica-la, depois cuidar dos assuntos externos. Primeiro
nés devemos curar nosso proprio povo, e depois nos preocuparmos
com aqueles que nédo fazem parte do nosso povo. Que doenca é
essa? Os festivais dos vis e miseraveis judeus que se aproximam
rapidamente: Rosh Ha-Shanah [Ano Novo], Sukkot [Festa dos
Tabernéaculos] e Yom Kippur [Dia da Expiacao]. [...] Eu tenho
receio de que, devido a um costume impréprio e grande ignorancia,
alguns irdo participar em suas atividades ilegais, e
consequentemente o que eu disser sobre essas atividades sera uma
perda de tempo. Se eles ndo ouvirem nada de mim hoje, eles
jejuardo com os judeus. Assim, apos o pecado ter sido cometido,
nédo havera necessidade de aplicar o remédio. E por isso que eu
estou com pressa para deté-los de antemdo. E isso o que um
meédico faz: as doencas que sdo urgentes e agudas eles as tratam
primeiro. [...] Os apéstolos eram doze, e venceram o mundo. A
maioria da cidade é cristd, e ainda sofre com a doenca judaizante
(Adv. lud. I, 844-849).

Jodo, aqui, é enfatico em associar os judaizantes, ou seja, 0s cristdos que
frequentam os festivais judaicos, bastante atraentes por sinal, como tivemos a
oportunidade de discutir em trabalho recente (Silva, 2011), a portadores de uma
severa moléstia, o que justifica a sua urgéncia em tratar do assunto. A analogia
entre a atuacdo preventiva do médico e a do pregador reforca a ideia segundo a
qual o judaismo é uma "doenca" de rpida dissemina¢ao, tendo como vetores de
contagio os judaizantes, cristdos que frequentam um local absolutamente insalubre,
como eram, na opinido de Jodo Criséstomo, as sinagogas, e que depois se dirigem
a igreja, portando consigo o germe da contaminacdo. Na quarta homilia da série,
pronunciada em 387, Jodo € enfatico em demonstrar como a socializagdo com os
judeus e a observancia, pelos cristaos, de praticas judaicas é um atentado contra a

integridade da ecclesia:

Antes de delimitar minha linha de combate com os judeus, eu ficarei
feliz em falar para aqueles que sdo membros do nosso proéprio
corpo, aqueles que parecem pertencer a nossas fileiras, embora
observem os rituais judaicos e facam esforco para defendé-los.
Como eles fazem isso, eles merecem uma condenacao pior do que a
dos judeus. Ndo apenas o sabio e o inteligente, mas mesmo aquele
dotado de pouca razdo e entendimento concordarad comigo. Eu néo

55



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

necessito de argumentos inteligentes nem artificios retdéricos, nem
sentencas prolixas para provar isso. E suficiente perguntar-lhes
algumas simples questdes e entdo pega-los na armadilha das
respostas. Quais seriam entdo estas questdes? Eu perguntaria a
cada um que estd contaminado com essa doenca: vocé é um
cristdo? Por que entdo este zelo para com as praticas judaicas?
Vocé é um judeu? Entdo por que esta fazendo barulho na igreja?
[-..] Por que vocés misturam o que nao pode ser misturado? Eles
[os judeus] crucificaram o Cristo, que vocés adoram como Deus.
Veem a grande diferenca que ha nisso? (Adv. lud. IV, 875).

A preocupacao de Jodo Criséstomo recai na demarcacdo das fronteiras entre
0 judaismo e o cristianismo, pois, em sua avaliacdo, tratam-se de dois sistemas
religiosos incompativeis, preocupacédo esta justificada pelo fato de que, ao contrario
do que vinha sustentando h& décadas a historiografia, a separacdo definitiva entre
ambas as crencas é um acontecimento que remonta a Antiguidade Tardia, tendo
exibido ritmos variados de acordo com a localidade, o que nos impede, hoje, de
definir um ponto zero, uma origem, para a separacdo definitiva entre judeus e
cristdos, como nos revelam estudos recentes (Fredriksen, 2007, 35-6). Pelas
declara¢cdes de Jodo é possivel inferir que em Antioquia, no final do século IV, o
judaismo mostrava-se bastante ativo, sendo capaz de atrair para as sinagogas
tanto gentios quanto cristdos, que compunham uma massa indefinida que
costumamos rotular como "judaizantes", ou seja, como simpatizantes de alguns
costumes judaicos, em especial no que se referia a observancia do calendario de
festividades religiosas, regulado por jejuns e outras modalidades de abstinéncia.
Para Jodo, é virtualmente impossivel que um cristdo socialize com um judeu, tanto
em virtude do "deicidio" perpetrado contra Cristo pelos sacerdotes do Templo,
quanto em virtude do risco de contaminacdo do "corpo" da igreja, pois os judeus
seriam, antes e acima de tudo, um genos degenerado e, portanto, privado de
carismas, dentre os quais um dos mais importantes foi desde sempre a saude
corporal. Considerando que todos aqueles que mantiveram contato com os judeus
encontram-se enfermos e carentes de pronto atendimento, Jodo emprega uma
estratégia bastante engenhosa para isolar e "tratar" estes individuos: o
"patrulhamento ideolégico” da prépria assembleia, que teria a incumbéncia de

assistir o pregador na deteccdo dos "doentes":

Eu sei que pela graca de Deus muitos membros do meu rebanho
estdo livres desta doenca e que a enfermidade envolve apenas
poucos. Mas isso ndo € razdo para que eu relaxe meu cuidado. [...]
Nao digam: "ele é apenas um, sim, mas se ndo tomarmos conta
dele, ele espalhara a doenga para o resto”. Paulo afirma: "um
pouco de fermento fermenta toda a massa". [...] Quando um
homem rompe com a assembleia, quando ele se retira da instrucédo
dos sacerdotes, quando ele foge da clinica dos médicos, mesmo se
ele aparenta estar em boa salde, logo caira doente (Adv. lud. IlI,
861-864).

56



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

Na quarta homilia, o pregador retoma o assunto da seguinte forma:

Uma vez que estes [0s judaizantes] sdo irmdos doentes que
tripudiam sobre nés, que nos amaldicoam e vituperam, nés néo
somos atingidos por seus insultos. No6s desejamos ver uma coisa e
apenas uma coisa: o retorno da saude daqueles que se comportam
de modo tao ultrajante. [...] Possam as preces dos santos salvar
aqueles que tém vagado no erro, possam vocés, que sao fiéis,
terem sucesso em sua cacgada" (Adv. lud. 1V, 882).

Em ambos os excertos, Jodo Criséstomo apela para o auxilio da assembleia
no trato com os judaizantes, pois, em sua opinido, os cristdos "saudaveis" tém o
dever e a responsabilidade de zelar ndo apenas pelo bem estar da congregacao,
mas também por aqueles que padecem da "moléstia" judaizante. Trata-se, assim,
de, por um lado, defender o "corpo" da igreja contra o contagio e, por outro, de
escrutinar o comportamento dos fiéis com a finalidade de identificar os "doentes",
trazendo-os assim a tutela dos sacerdotes para a administracdo dos procedimentos
terapéuticos apropriados. A ecclesia é, portanto, uma fonte de vigor e de
vitalidade. Longe dela, o cristdo tenderia a adoecer, razao pela qual Jodo apela a
sua audiéncia para que se junte a ele no combate a enfermidade e na "cura" dos
judaizantes, colocando assim a assembleia em estado de alerta, de vigilancia de
uns com relagdo aos outros, a fim de preservar a integridade do "corpo"
eclesiastico, uma prética que poderiamos qualificar como totalitaria, uma vez que o
pregador, na sua obsessdao pela manutencdo da eunomia, da boa ordem, sugere
uma "cacada" aos desviantes e recalcitrantes, que, apds serem admoestados e
fazerem peniténcia, seriam reconduzidos em seguranca a totalidade da ecclesia por
meio de uma acdo que submete a liberdade individual, as opc¢des pessoais, a
vontade ou decisdo de uma coletividade tida como superior do ponto de vista
moral. Quanto a isso, o empenho de Jodo Cris6stomo em proteger a igreja e
"curar" os judaizantes equivale mutatis mutandis a atitude de Cipriano de Cartago
para com os lapsi, pois, em ambos 0s casos, trata-se de preservar a todo custo a
"saude" da Igreja, ameacada por desviantes cujo comportamento €, no minimo,

inaceitavel.

Consideragdes finais

Comparando-se a atuacdo de Cipriano contra os lapsi com a de Jodo
Cris6stomo contra os judaizantes, é possivel perceber, em primeiro lugar, o quanto
a fixacdo da identidade cristd, a institucionalizacdo da Igreja e o avanco da
cristianizacdo dependeram de um consideravel esforco das autoridades eclesiasticas
para regular os intercambios da sua congregacdo num contexto em que a
autoridade sacerdotal estava sendo desafiada por individuos que propunham, néo

uma "leitura"” errbnea dos ensinamentos evangélicos, como os autores da Patristica

57



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

tentam nos convencer, mas uma outra leitura, uma outra possibilidade de
interpretacdo da crenca que professavam, o0 que equivalia & adocdo de préticas
amiude qualificadas como "desviantes". Em Cartago, tratava-se da concessao
aqueles que haviam capitulado diante do poder romano pronta reintegracdo na
ecclesia mediante a intercessdo dos confessores e de sacerdotes contrarios a
orientacao de Cipriano, o que, no fim das contas, enfraquecia ainda mais a posi¢cao
de um bispo influente, é certo, mas ao mesmo tempo alvo de ataques da domus
imperial, de leigos e clérigos de Cartago, da Africa do Norte e alhures. Em
Antioquia, mesmo com o apoio direto de Teodédsio, que, logo apdés o Concilio de
Constantinopla e a promulgagdo do edito Cunctos populos, envia Sapor, seu
magister militum, a cidade para restituir aos nicenos as igrejas ocupadas pelos
arianos, a posicdo dos cristdos capitaneados por Flaviano ainda ndo era das mais
confortaveis, ndo tanto em virtude da reagédo ariana, uma vez que Doroteu, o bispo
dos arianos, cai no anonimato um pouco depois da morte de Valente, mas devido a
forte presenca judaica (Shepardson, 2007, p. 492-3). Em ambos os contextos, o
que verificamos é um temor evidente, por parte da hierarquia sacerdotal, de perda
do controle que detinha — ou, melhor dizendo, que supunha deter — sobre o
comportamento dos fiéis, os quais, agindo por conta propria, tendiam a contrariar a
orientacdo episcopal, socializando com "hereges" e judeus e, desse modo,
tornando-se suscetiveis a aceitar as normas de condutas e os valores de grupos
que representavam uma ameaca a Igreja, a exemplo dos lapsi e dos judeus, o que
explica o investimento, tanto de Cipriano quanto de Jodo CrisGstomo, numa retorica
eivada de metaforas relativas a poluicdo, contagio e doenga, como uma estratégia
de isolamento dos "desviantes" por meio da sua condenagdo como "impuros" e,
portanto, incompativeis, em qualidade e dignidade, com os "auténticos" cristaos.
Em dltima analise, Cipriano e Jodo Criséstomo buscam estabelecer, em suas
respectivas comunidades, uma fronteira entre os grupos religiosos, procedimento
que, segundo Zientara (1989, p. 308), costuma se tornar mais agudo e se
cristalizar nos momentos de conflito, de choque aberto, quando os modveis do
conflito e os interesses dos atores se tornam explicitos, ao mesmo tempo em que
as posicdes se radicalizam, ndo sendo incomum o recurso a violéncia fisica e/ou
simbdlica. O que se encontra em jogo é uma disputa por poder e posi¢des que, do
ponto de vista cultural, se apoia, em larga medida, na afirmacdo do carisma de um
determinado grupo as expensas de outro, que é amiude estigmatizado, excluido,
rotulado como desviante, ndo raro por meio de atributos que atestam a sua
inferioridade e mesmo a sua desumanizacao, justificando-se assim ndo apenas o
desprezo e o temor com relacdo a ele, mas também os danos que se lhes produz
(Jodelet, 1996, p. 75). Dentro desse processo, 0 corpo presta-se bastante bem a

degradacdo dos desviantes, na medida em que, segundo O senso comum, O
58



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

carater, o temperamento, as disposi¢cdes e as habilidades cognitivas encontram-se
inscritas sobre o corpo dos individuos, oferecendo-nos indicios que sustentam a sua
classificagcdo como portadores de uma indole boa ou ma, como membros do "nosso
grupo” ou do "outro grupo", os diferentes de nds e com 0s quais ndo podemos nos
misturar, sob pena de colocar em risco a integridade do grupo ao qual pertencemos
e de, no limite, subverter a ordem do mundo, na qual cada coisa ocupa o seu lugar,
0 que nos leva a repelir tudo o que seja considerado repulsivo, poluido, nojento, a
exemplo de préaticas religiosas com as quais ndo concordamos (Rodrigues, 2006, p.
121). Como salienta Mary Douglas (1976, p. 150), no que diz respeito as
concepcdes sobre a estruturacdo dos sistemas culturais, 0 corpo ocupa uma posi¢cao
de destaque, pois se é verdade que "tudo simboliza o corpo, entdo também é
verdade que o corpo simboliza todo o resto”. Em virtude desse paralelismo, tudo
aquilo que se opde a saude do corpo afeta também a ordem social e vice-versa,
donde resulta a forte carga emotiva contida nas metaforas médicas, pois as
imagens empregadas para descrever as doencas e 0s doentes sempre trazem
embutidas uma preocupacdo com a ordem social e com a higienizacdo e protecao
de uma determinada coletividade (Sontag, 2002, p. 91-2). Desse ponto de vista, o
corpo humano e o "corpo" social encontram-se inextricavelmente unidos, como o
exame dos argumentos empregados por Cipriano e Jodo Criséstomo contra os lapsi

e 0s judaizantes nos revela com singular clareza.

59



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

REFERENCIAS

Documentacao primaria impressa

A BIBLIA DE JERUSALEM. Edicdo coordenada por Gilberto Gorgulho, Ivo Storniolo e
Ana Flora Anderson. Sdo Paulo: Sociedade Biblica Catdlica Internacional, 1997.

CIPRIANO DE CARTAGO. Cartas. Introduccién, traduccién y notas de Maria Luisa
Garcia Sanchidrian. Madrid: Gredos, 1998.

CIPRIANO DE CARTAGO. Cartas e tratados. Introduccion, traduccién y notas de
Julio Campos. Madrid: B.A.C., 1964.

ST. JOHN CHRYSOSTOM. Discourses against judaizing Christians. Translated by
Paul W. Harkins. Washington: The Catholic University of America Press, 1999.

Obras de apoio

BERARDINO, A. (ed.) Dicionario patristico e de antiguidades cristas. Petropolis:
Vozes, 2002.

BETTENSON, H. Documentos da Igreja crista. Sado Paulo: ASTE, 1967.

BOYARIN, D. Border lines: the partition of Judaeo-Christianity. Phialdelphia:
University of Pennsylvania Press, 2004.

CAMPOS, J. Introducdo. In: CIPRIANO DE CARTAGO. Cartas e tratados. Madrid:
BAC, 1964.

CARRIE, J. M.; ROUSSELLE, A. L’Empire Romain en mutation: des Sévéres a
Constantin, 192-337. Paris: Editions du Seuil, 1999.

DOUGLAS, M. Pureza e perigo. Sao Paulo: Perspectiva, 1976.

GAUER, R. M. C. Da diferenca perigosa ao perigo da igualdade. Reflexdes em torno
do paradoxo moderno. Civitas, Porto Alegre, v. 5, n. 2, 2005, p. 399-413.

FREDRIKSEN, P. What “Parting of the Ways”? Jews, Gentiles, and the Ancient
Mediterranean City. In: REED, A. Y. & BECKER, A. H. (ed.) The ways that never
parted: Jews and Christians in Late Antiquity and the Early Middle Ages.
Minneapolis: Fortress Press, 2007, p. 35-63.

GOMEZ, R. S. El corpus epistolar de Cipriano de Cartago (249-258): estructura,
composicion e cronologia. Tese de doutorado. Programa doctorado: “Mediterrania:
Prehistéria i Mon Antic, Departament de Prehistéria, Histéria Antiga i Arqueologia,
Facultat de Geografia i Historia, Universitat de Barcelona, 2002.

GONZALEZ, J. L. Historia del cristianismo: desde la era de los martires hasta la era
de los suenos frustrados. Miami: Unilit, 1994. t. I.

INGLEBERT, H. et al. (org.) Le probléme de la christianisation du Monde Antique.
Paris: Picard, 2010.

JODELET, D. Les processus psycho-sociaux de I'exclusion. In: PAUGAM, S.
L'éxclusion: I'état des savoirs. Paris: La Découverte, 1996, p. 66-77.

KELLY, J. N. D. Golden mouth: the story of John Chrysostom, ascetic, preacher,
bishop. New York: Ithaca, 1995.

60



RJHR VI:10 (2013) — Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares

QUASTEN, J. La edad de oro de la literatura patristica griega. Madrid: B.A.C., 1994.

RAVEN, S. Rome in Africa. London and New York: Routledge, 1993.
RODRIGUES, J.C. Tabu do corpo. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2006.

SKARSAUNE, O.; HVALVIK, R. (ed.) Jewish believers in Jesus: the early centuries.
Peabody: Hendrickson, 2007.

SHEPARDSON, C. Controlling contested places: John Chrysostom’s Adversus
ludaeos homilies and the spatial politics of religious controversy. Journal of Early
Christian Studies, n. 15. 4, p. 482-516, 2007.

SILVA, G. V. A relagdo Estado-lgreja no Império Romano (séculos Il e V). In:
SILVA, G. V.; MENDES, N. M. (org.) Repensando o Império Romano. Rio de
Janeiro/Vitdria: Mauad/Edufes, 2006, p. 241-266.

SILVA, G. V. A sinagoga como espaco de sociabilidade entre cristdos e judeus, em
Antioquia, segundo Joao Cris6stomo. In: QUADROS, E. G. ; SILVA, M. C.; (org.)
Sociabilidades religiosas: mitos, ritos e identidades. Sao Paulo: Paulinas, 2011, p.
33-52.

SKARSAUNE, O.; HVALVIK, R. (Ed.) Jewish believers in Jesus: the early centuries.
Peabody: Hendrickson, 2007.

SOLER, E. Le sacré et le salut a Antioche au IVe. Siécle Apr. J.-C. Beyrouth: Institut
Francais du Proche-Orient, 2006.

SONTAG, S. A doenca como metafora. Rio de Janeiro: Graal, 2002.

UBINA, J. F. Comportamientos y alternativas cristianas en una epoca de crisis: el
testimonio de Cipriano. Memorias de Historia Antigua, n. 5, p. 213-226, 1981.

UBINA, J. F. El cristianismo greco-romano. In: SOTOMAYOR, M.; UBINA, J. F.
(coord.). Historia del cristianismo: el Mundo Antiguo. Granada: Trotta, 2003, p.
227-292.

WILKEN, R. L. John Chrysostom and the Jews. Eugene: Wipf & Stock, 1983.

ZIENTARA, B. Fronteira. In: ROMANO, R. (dir.) Enciclopédia Einaudi. Lisboa:
Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1989, p. 306-317. v. 14.

61



