
 
 

PROTEGENDO O "CORPO" DA IGREJA: A REPRESENTAÇÃO DOS LAPSI 

E JUDAIZANTES COMO ENFERMOS POR CIPRIANO E JOÃO CRISÓSTOMO 

 

Gilvan Ventura da Silva (Ufes)1 

http://lattes.cnpq.br/0104906936908227 

Carolline da Silva Soares (Ufes)2 

http://lattes.cnpq.br/6473613231552671 

 
Resumo: Neste artigo, nosso propósito é refletir sobre duas situações nas quais as 
autoridades eclesiásticas, quando confrontadas, buscaram estigmatizar seus 
adversários mediante uma argumentação eivada de metáforas médicas.  Na 
primeira delas, vemos Cipriano, bispo exilado de Cartago sob o governo de Décio, 
tratar os lapsi como uma moléstia que colocava em risco a pureza da fé cristã num 
contexto de perseguição ao cristianismo.  Na segunda, lidamos com o caso de João 
Crisóstomo, que, na condição de presbítero e principal pregador da igreja de 
Antioquia, se dedicou, em finais da década de 380, a condenar os judaizantes como 
responsáveis por disseminar o contágio entre os fiéis de sua congregação.  Ambos 
os exemplos nos revelam o quanto a cristianização do Império Romano se fez por 
intermédio de um confronto discursivo no qual uma das imagens mais poderosas foi 
a associação entre dissenso religioso e patologia, manejada ad nauseam pelas 
facções cristãs com o propósito de fortalecerem a sua própria posição. 

 

Palavras-chave: Antiguidade Tardia; Doença; Heresias; Judaizantes; 
Cristianização  

 

 

Abstract: In this article, our main purpose is to discuss two cases in which the 
ecclesiastical authorities, when defied, sought to label their opponents by means of 
an argumentation soaked into medical metaphors.  In the first case, we try to 

                                                
1 Professor de História Antiga da Universidade Federal do Espírito Santo,  doutor em História pela 
Universidade de São Paulo, bolsista produtividade do CNPq, pesquisador da Fundação de Amparo à 
Pesquisa do ES (Fapes) e membro do Laboratório de Estudos sobre o Império Romano (Leir). 
2 Mestra em História e doutoranda do Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal 
do Espírito Santo, sob orientação do Prof. Dr. Gilvan Ventura da Silva e com apoio da Capes. 

http://lattes.cnpq.br/0104906936908227
http://lattes.cnpq.br/6473613231552671


RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

44 
 

understand how Cyprian, the exiled bishop of Carthage, represented the lapsi of his 
congregation as sick people who threatened the purity of the Christian faith in a 
context of persecution against Christianity under the government of Decius and 
Valerian.  In the second case, we analyze how John Chrysostom, during his career 
as presbyter at Antioch in the last decades of the fourth century A.D., dealt with 
the Judaizers, denouncing them as responsible for spreading a contagious disease 
amidst the laymen of the local church.  Both cases provide evidence about the 
existence of a rhetorical clash among the Christian factiones and their foes during 
the Christianization of the Roman Empire.  In such clash, the factiones often 
resorted to a powerful literary image, that is to say, the association between 
religious dissent and pathological behaviour in order to strengthen their own 
position.    

 

Key-words: Late Roman Empire; Disease; Heresies; Judaizers; Christianization.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

45 
 

O processo histórico que conduziu à consolidação do cristianismo na 

Antiguidade continua a ser, mesmo após mais de um século de investigação, um 

acontecimento extremamente complexo, difícil de ser apreendido e mesmo 

explicado em sua totalidade, não apenas devido ao desequilíbrio temporal e 

geográfico na distribuição das fontes, de maneira que sabemos muito mais acerca 

da difusão do cristianismo na Península Itálica do que, por exemplo, na Armênia, 

mas também à extrema diversidade que caracterizou a multiplicação das células 

cristãs a partir da Idade Apostólica, uma vez que a construção de uma unidade 

pontifícia em torno do bispado de Roma é uma realidade própria do período 

medieval.  Desse modo, até o final do Império Romano o cristianismo se distinguia 

muito mais pela diversidade e pela dispersão, exibindo uma vocação claramente 

plural, não obstante a defesa do caráter uno da Igreja, que se torna mais frequente 

a partir do século III.  Como assinala Inglebert (2010, p 8), ao estudarmos a assim 

denominada "cristianização" do Império Romano, devemos nos ater ao fato de que, 

por um lado, estamos lidando com múltiplas vertentes do movimento de Jesus, vale 

dizer, estamos diante de cristianismos, de modalidades distintas de expressão da 

crença evangélica e, por outro lado, que muito daquilo que, na atualidade, 

identificamos como os fundamentos da fé cristã não podem ser atribuídos a 

nenhuma superioridade metafísica contida na pregação de Jesus, mas é antes o 

resultado de um trabalho historicamente localizado de produção e difusão, inclusive 

com o recurso à violência, de um discurso sustentado por lideranças eclesiásticas 

comprometidas com a vitória da sua própria facção.  A cristianização do Império, 

que se apoia, ao fim e ao cabo, no símbolo acordado por ocasião do Concílio de 

Niceia (325) foi, por um lado, forjada no decorrer de um enfrentamento direto 

entre os grupos que compunham a Ecclesia – compreendida aqui como a totalidade 

dos crentes em Jesus – e que digladiavam pelo monopólio da suposta "verdade" 

contida nas narrativas acerca da vinda do Messias.  Por essa razão é que, do ponto 

de vista da História do Cristianismo, binômios como heresia/ortodoxia, 

canônico/apócrifo, verdade/erro carecem de qualquer eficácia explicativa, não 

obstante terem sido manejados à exaustão pelos autores da Patrística.  Por outro 

lado, a cristianização envolveu também um trabalho ostensivo de rechaço, de 

desconstrução e de damnatio memoriae de tudo aquilo conectado com o ethos 

greco-romano e judaico. 

Ao nos debruçarmos sobre o estudo da cristianização do Império Romano, 

verificamos que, após uma fase inicial de difusão da mensagem evangélica por 

meio da atuação dos apóstolos e de seus seguidores diretos, incluindo Paulo, 

momento em que as diretrizes da crença em Jesus como uma experiência religiosa 

nova e, em certa medida, distinta do judaísmo, do qual se origina, ainda se 

encontram em formação, no século II assistiremos a emergência de um esforço 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

46 
 

sistemático de definição das bases do cristianismo por parte das lideranças 

eclesiásticas, que se empenham em validar as suas próprias concepções acerca da 

correta interpretação da mensagem evangélica, o que implica, em contrapartida, a 

denúncia implacável de qualquer "equívoco" disciplinar ou doutrinário, atualizando 

assim o alerta de Jesus contra os "falsos profetas" (Mt 24,4-14), cujo intento seria 

o de induzir ao "erro" as congregações, precipitando-as na ruína e na danação.  É 

nesse contexto que surgem os assim denominados "heresiologistas", autores 

comprometidos com a detecção dos indivíduos e/ou grupos que supostamente 

representariam uma ameaça à integridade do cristianismo, o que quer que isso 

significasse.  A atuação dos heresiologistas se voltou para a fixação das fronteiras 

entre os cristãos "autênticos" e todos os seus inimigos reais ou imaginários, no 

decorrer de um amplo movimento de afirmação da própria identidade cristã, o que 

levou esses autores a condenar todas as experiências religiosas de matriz greco-

romana e judaica, ao mesmo tempo em que se empenhavam no patrulhamento das 

suas próprias congregações, submetendo-as a uma vigilância cada vez mais 

rigorosa à medida que o episcopado monárquico se fortalecia (Boyarin, 2004, p. 2).  

Cumpre mencionar, no entanto, que a despeito do esforço precoce das lideranças 

eclesiásticas em investir tempo e energia na regulação das ecclesiae, postas sob 

controle pétreo dos bispos e de seus auxiliares imediatos (presbíteros, diáconos, 

leitores), todos integrantes de uma hierarquia que pouco a pouco se convertia 

numa elite diante da massa de leigos, até a Antiguidade Tardia não é possível 

falarmos na existência do cristianismo propriamente dito, em virtude das diversas 

modalidades de interpretação do ministério de Jesus, incluindo aquelas que 

conservavam uma nítida ancoragem no judaísmo, objeto de cuidadosa investigação 

por parte de Skarsaune & Hvalvik (2007).   

A bem da verdade, se  a fase final do Império Romano é palco de intensas e 

profundas transformações, ou mutações, como sugerido por Carrié & Rousselle 

(1999), é necessário incluir, no repertório de mutações verificadas entre os séculos 

III e V, a luta fratricida dos cristãos pela sua autoidentificação e pela criação desta  

"comunidade imaginada" que é a Igreja catholica, ou seja, universal, o que foi 

obtido por intermédio de uma intensa atividade pastoral comprometida com a 

preservação das fronteiras entre os cristãos ditos "ortodoxos" e os "heréticos", 

assim como entre os cristãos, os judeus e os pagãos.  Para tanto, uma das 

principais estratégias adotadas foi o investimento num discurso que, retomando  a 

pregação de Paulo (1Cor 12), interpretava a Ecclesia nos termos do corpo místico 

de Cristo, de modo a acentuar a sua unidade e harmonia.  Em contrapartida, vemos 

emergir, nos textos dos Padres da Igreja, toda uma retórica calcada em metáforas 

médicas empregadas para desqualificar os oponentes religiosos, amiúde descritos 

como vetores de contágio, de doença, de contaminação, em suma, de ameaça ao 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

47 
 

"corpo" puro e íntegro da Igreja, cuja cabeça era Cristo.  Importa salientar que o 

emprego de metáforas dessa natureza se torna mais frequente em ocasiões de 

conflito aberto, quando duas ou mais facções disputam o monopólio dos bens de 

salvação no território da cidade antiga, apelando-se assim para argumentos que 

tendem a descrever os adversários de modo repugnante, repulsivo, recurso 

simbólico manejado para potencializar a capacidade destes últimos em causar dano 

aos "verdadeiros" cristãos.  Em face do exposto, temos por finalidade, no presente 

artigo, explorar duas situações nas quais as autoridades eclesiásticas, quando 

confrontadas, buscaram estigmatizar seus oponentes mediante uma argumentação 

eivada de metáforas médicas.  Na primeira delas, vemos Cipriano, bispo exilado de 

Cartago, tratar os lapsi como enfermos que colocavam em risco a "pureza" da fé 

num contexto de perseguição ao cristianismo.  Na segunda, lidamos com o caso de 

João Crisóstomo, que, na condição de presbítero e principal pregador da igreja de 

Antioquia, se dedicou, em finais da década de 380, a condenar os judaizantes como 

responsáveis por disseminar o contágio entre os fiéis de sua congregação.  Ambos 

os exemplos nos revelam o quanto a cristianização do Império se fez por 

intermédio de um confronto discursivo no qual uma das imagens mais poderosas foi 

a associação entre dissenso religioso e patologia, empregada ad nauseam pelas 

facções cristãs com o propósito de fortalecerem a sua própria posição. 

 

Cipriano de Cartago: os 'lapsi' em quarentena 

Cipriano, bispo de Cartago entre os anos de 249 e 258, foi um dos mais 

influentes líderes da igreja norte africana.  Seu episcopado abarcou cerca de uma 

década, numa conjuntura na qual a comunidade cristã local se viu golpeada tanto 

por fatores externos – as perseguições de Décio e Valeriano – como por problemas 

de ordem interna, em particular a questão referente ao rebatismo dos assim 

denominados apóstatas e os cismas de Felicíssimo e Novato (Gómez, 2002, p. 26).  

O corpus Cyprianicum é composto por 81 cartas e 13 tratados, fornecendo-nos 

informações preciosas sobre a organização da igreja africana em meados do século 

III, sobre a disciplina eclesiástica, sobre as questões de doutrina e os ritos 

litúrgicos.  As Epistulae nos informam a respeito da atuação cotidiana do bispo de 

uma sé influente no Império Romano, como era Cartago, a metrópole da África 

Proconsular.  A luta da igreja cartaginesa por afirmar-se em nível provincial e 

imperial, os problemas de disciplina vividos pela congregação, a cronologia dos 

concílios africanos e os temas que suscitavam a atenção do episcopado são alguns 

aspectos que a correspondência de Cipriano nos permite conhecer, dentre outros.3 

                                                
3 Do que podemos deduzir das informações transmitidas por outros autores, algumas cartas de Cipriano 
se perderam e, provavelmente, alguns de seus sermões também.  Cipriano, assim como João 
Crisóstomo, foi um líder muito mais inclinado à atuação pastoral do que à reflexão teológica, como 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

48 
 

O episcopado de Cipriano é considerado um dos mais turbulentos de toda a 

História do Cristianismo antigo, pois logo após a sua eleição, em meados de 249, 

irrompe a perseguição de Décio, numa conjuntura de polarização entre a domus 

imperial, defensora dos cultos pagãos, e os adeptos de uma religio illicita, como 

eram os cristãos.  Em Cartago, o edito de Décio logo dá margem a manifestações 

de intolerância contra os cristãos, pois os pagãos da cidade exigem que Cipriano 

seja jogado aos leões, como ele mesmo narra na sua Epistula 20.  Diante da 

gravidade da situação, Cipriano julga conveniente se autoexilar em local ignorado, 

assim como o fez Dionísio de Alexandria.4  Na primeira fase do episcopado (249 a 

251), profundamente marcada pela experiência da fuga, a atividade pastoral de 

Cipriano pode ser acompanhada por intermédio da correspondência regular que 

mantém com o clero de sua comunidade, com os cristãos de Roma e com os fiéis 

em geral. Assim, ressalta de seu epistolário a preocupação em instruir o colégio 

sacerdotal e em manter a ordem institucional na igreja de Cartago, recomendando 

aos presbíteros e diáconos que não descuidem dos cristãos encarcerados e nem dos 

pobres, enfermos, viúvas, órfãos e estrangeiros.  Cipriano assume a sé de Cartago 

num momento decisivo da História da Igreja, quando o poder imperial deflagra o 

primeiro ciclo oficial de perseguições aos cristãos, em parte devido aos reveses 

políticos característicos do período da Anarquia Militar, que por pouco não 

conduziram o Império à fragmentação.  De fato, com Décio, o cristianismo “se 

converte em uma questão política de primeira ordem na agenda do governo, 

inaugurando-se, assim, a intolerância religiosa no âmbito do mundo greco-romano” 

(Silva, 2006, p. 247).5  

Décio proclamou, entre 249 e 250, um edito determinando que todos os 

habitantes do Império, sem exceção, rendessem culto aos deuses greco-romanos 

por meio de libações e sacrifícios.  O objetivo de Décio, a princípio, não era 

erradicar o cristianismo, mas obter dos súditos uma prova inequívoca de lealdade a 

Roma, incluindo os cristãos, que seriam assim reintegrados de pleno direito à res 

publica.  Muito provavelmente, o imperador pretendia, com essa medida, reafirmar 

                                                                                                                                          
demonstra o teor da sua correspondência. A ordem das Epistulae nas edições modernas obedece, em 
linhas gerais, a critérios de natureza cronológica.  Sabemos, além disso, que algumas cartas inseridas no 
epistolário de Cipriano não foram escritas por ele, mas sim a ele endereçadas por ocasião das 
controvérsias das quais tomou parte (Campos, 1964, p. 38).   
4 A opção pela fuga, como sustenta Cipriano na Epistula 7, teria sido adotada em favor da comunidade 
cartaginesa, uma vez que sua presença poderia desencadear uma onda de violência na cidade. O 
paradeiro de Cipriano durante todo o tempo em que esteve escondido não é conhecido. Sabemos apenas 
que foi acompanhado por clérigos da sua entourage, como mencionado na Epistula 5.  A conveniência da 
fuga não foi algo unânime, nem mesmo em Cartago, gerando comentários desfavoráveis, inclusive entre 
o clero romano, abalado pelo martírio de seu bispo, Fabiano.  Durante todo o tempo em que esteve 
oculto, Cipriano não cessou de reiterar, em suas cartas, sobretudo naquelas endereçadas a Roma, as 
justificativas de sua fuga e de demonstrar que, em nenhum momento, deixou sua comunidade 
desassistida, apesar da ausência física. 
5 Décio, que havia sido proclamado imperador pelas tropas acantonadas no Danúbio, derrota Filipe e 
ascende ao poder em 249. Doravante, o cristianismo será encarado como um problema de governo pela 
casa imperial, que logo se pronunciará com o fito de regulá-lo e/ou coibi-lo (Silva, 2006, p. 247). 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

49 
 

as bases simbólicas da sua potestas ao corrigir a "impiedade" dos cristãos contra os 

cultos ancestrais do povo romano, dos quais o imperador era o pontifex maximus 

(Silva, 2006, p. 247-248).  O edito, no entanto, visava não apenas à salvaguarda 

da pietas para com as divindades pagãs, mas também ao desbaratamento das 

células cristãs disseminadas pelo Império, afetando gravemente as igrejas de 

Roma, do Oriente (Egito, Síria e Ásia Menor) e da África.  Apesar de breve, pois 

Décio sucumbe em 251, numa campanha contra os godos, a perseguição produziu 

inúmeras prisões, martírios e desterros.  Todavia, de acordo com Ubinã (1981, p. 

215), seu efeito mais grave não foi o acirramento do confronto entre pagãos e 

cristãos, mas a segregação originada dentro das próprias comunidades cristãs, em 

virtude do súbito aumento das apostasias e do debate subsequente em torno da 

conduta que o episcopado deveria adotar com relação aos apóstatas. 6  

Ao que tudo indica, não foi irrisório o número dos cristãos que cometeram 

apostasia, sacrificando aos ídolos ou obtendo, por meio de suborno, um certificado 

(libellus) de que teriam sacrificado, sendo, por isso, denominados libellatici, ou 

seja, portadores do libellus. Alguns se limitaram a queimar incenso nos altares 

pagãos e foram chamados sacrificati ou thurificati.7 Seja como for, todos aqueles 

que de algum modo capitularam diante das exigências oficiais foram declarados 

lapsi, ou seja, tíbios, vacilantes em dar testemunho de sua fé, e automaticamente 

excluídos da assembleia.  Todavia, diante da quantidade de indivíduos nessa 

situação, o problema assumiu notáveis proporções, de maneira que a reintegração 

ou não dos lapsi e sob quais condições logo estimularam um intenso debate de 

natureza disciplinar e doutrinária.  Ao que tudo leva a crer, a questão dos lapsi foi 

particularmente grave em Cartago, como nos deixa entrever Cipriano em suas 

cartas do exílio.  De fato, no contexto da aplicação do edito de Décio, percebemos 

que a principal fonte de conflito dentro da ecclesia cartaginesa são os lapsi que, ao 

contrário do que poderíamos supor, não constituem um grupo homogêneo, 

repartindo-se entre, por um lado, aqueles que prontamente reconheceram ter 

falhado e mostraram-se arrependidos e, por outro, os que permaneciam numa 

                                                
6 Após a morte de Décio e de uma sucessão imperial disputada entre Treboniano Galo, Volusiano e 
Emílio Emiliano, ascende ao poder, em 253, Valeriano, um senador ilustre que, radicalizando a política 
religiosa iniciada por Décio, tomou medidas diretas contra os cristãos. 
7 Aos cidadãos que honrassem os deuses com sacrifícios e libações, ou seja, que mostrassem lealdade 
ao Império, era concedido um certificado, o libellus, por uma comissão expressamente constituída para 
tal fim, incumbida de fiscalizar o cumprimento da lei. A execução desta lei, no entanto, foi muito 
desigual entre as províncias e variou conforme a disposição dos governadores e das cúrias locais (Silva, 
2006, p. 248). Um desses libelli foi encontrado na região do Faium, no Egito, em 1893, e nele se lia: 
“AOS COMISSIONADOS PREPOSTOS PARA OS SACRIFÍCIOS NA ALDEIA ALEXANDRONESO, DA PARTE 
DE AURÉLIO DIÓGENES, FILHO DE SÁTABO, NASCIDO EM ALEXANDRONESO, DE 72 ANOS DE IDADE, 
MARCA PARTICULAR: UMA CICATRIZ NA SOBRANCELHA DIREITA. Sempre sacrifiquei aos deuses e 
agora, na vossa presença, de conformidade com os termos do edito, acabo de oferecer sacrifícios e 
libações e de provar carnes sacrificadas.  Solicito a Vossa Senhoria outorgar-me um certificado para o 
devido efeito. Saudações. SÚPLICA APRESENTADA POR MIM, AURÉLIO DIÓGENES. EU CERTIFICO TER 
PRESENCIADO O SACRIFÍCIO DE AURÉLIO SIRO. Datado neste primeiro ano do Imperador César Gaio 
Méssio Quinto Trajano Décio, Pio, Félix, Augusto (26 de junho de 250).” (Bettenson, 1967, p. 42). 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

50 
 

posição recalcitrante por contarem com o apoio de presbíteros hostis a Cipriano.  

Além desses dois grupos, havia ainda um terceiro: o dos lapsi que foram 

rebatizados – vale dizer, reintroduzidos de pleno direito na igreja – mediante a 

intercessão dos confessores, dos cristãos que haviam sido detidos e torturados 

pelas autoridades imperiais e aos quais se concedia, via de regra, o status de 

mártires, o que os tornava, sob a perspectiva do senso comum, superiores aos 

próprios bispos (Raven, 1993, p. 159; Ubinã, 2003, p. 278).  Em face das 

circunstâncias, Cipriano tendeu a adotar uma atitude moderada, exortando os lapsi 

arrependidos a cultivarem a paciência e a fazerem penitência pública 

(exomologesis), ao mesmo tempo em que advertia os confessores para que não 

desafiassem a autoridade episcopal, da qual sempre foi um dos mais aguerridos 

defensores, pois, em sua opinião: “todos devem reconhecer que o bispo está na 

Igreja e a Igreja no bispo; se alguém não está com o bispo, não está na Igreja” 

(Ep. 66).   

Cumpre observar que Cipriano não era por princípio contrário à reabilitação 

dos lapsi, pois acreditava não existir salvação fora da Igreja, o "corpo" de Cristo.  

No entanto, essa reabilitação deveria ocorrer com cautela e parcimônia, pois a 

Igreja, para ele, era uma comunidade de santos, não havendo lugar, nela, para 

apóstatas e idólatras (González, 1994, p. 131-2), que corromperiam o "corpo" da 

Igreja da mesma maneira que as enfermidades corrompiam o corpo humano.  Por 

esse motivo é que, em suas Epistulae, Cipriano recorre amiúde a metáforas 

médicas para reforçar os seus argumentos acerca dos lapsi,  qualificando-os e a 

todos aqueles que se encontram em litígio com a Igreja como doentes que 

necessitam ser “tratados”, “medicados” e “purificados”.  

Na Epistula 34, endereçada aos presbíteros e diáconos da congregação de 

Cartago, Cipriano anseia para que se estabeleça uma política eclesiástica uniforme 

no “tratamento” dos lapsi. Segundo ele: 

 
Com razão não servem de nada nossos saudáveis e sinceros 
conselhos, se entorpece-se a verdade saudável com adulações 
perniciosas, se sofre a alma ferida e enferma dos lapsi o que 
frequentemente sofre também o corpo dos enfermos e dos débeis: 
de modo que rechaçam como amargos e detestáveis os alimentos 
sãos e as bebidas convenientes e almejam as que parecem ser 
agradáveis e deleitosas no momento, provocando em si mesmos 
dano e morte por sua obstinação e intemperança e não 
aproveitando para a sua saúde os verdadeiros remédios do 
especialista” (Ep. 34, II, 2). 
 

Na epístola, Cipriano compara o rebatismo dos apóstatas oficiado pelos 

bispos "cismáticos", como Felicíssimo e Fortunato, a “adulações perniciosas” que 

causariam “dano” e “morte” aos catecúmenos, acrescentando que estes, imersos 

num estado de morbidez, tenderiam a rechaçar os “saudáveis conselhos” e a 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

51 
 

“verdadeira medicina”, ou seja, o rebatismo após a exomologesis conferido pelos 

"legítimos" sacerdotes, aqui comparados aos médicos.  Em outra epístola, Cipriano 

emprega uma vez mais analogias extraídas do vocabulário médico ao prevenir 

Cornélio, bispo de Roma, a respeito dos "cismáticos" liderados por Fortunato e 

Felicíssimo, que, ao serem excomungados pelos bispos da África do Norte, em 251, 

recorreram da decisão a Cornélio. Declara Cipriano: 

 
Já no tempo da perseguição, nós escrevemos cartas sobre o mesmo 
assunto e não fomos escutados. Depois, em um concílio [em 251], 
com numerosos assistentes, decidimos, de comum acordo, e 
inclusive com obrigação, que os irmãos fizessem penitência e que 
aqueles que não a fizessem, não se lhes concedesse a paz. E eles, 
sacrílegos contra Deus, temerários de ímpia loucura contra os 
bispos de Deus, separados da Igreja e com armas parricidas contra 
ela, pretendem que a diabólica malícia termine sua obra e a 
clemência divina não cure os feridos dentro de sua Igreja (Ep. 59, 
XIII,1). 

 
Em outro trecho da mesma carta, enfatiza que: 

 
[...] não se deve recolher algo que está podre se isto irá causar 
danos ao que está intacto e são, nem é um pastor bom e prudente 
o que incorpora ao rebanho as ovelhas enfermas e contaminadas, a 
fim de que não contagiem o rebanho inteiro ao colocá-lo em contato 
com seu mal. Oh, se pudesses, caríssimo irmão [referindo-se a 
Cornélio], nos ajudar, quando estes maus homens, estes perversos 
[referindo-se aos "cismáticos"], tentam voltar para a Igreja! Veria 
quanto me custa persuadir nossos irmãos para que tenham 
paciência,  acalmem sua indignação e se conscientizem para que 
sejam recebidos e curados os maus. Pois, assim como nos 
alegramos quando [os lapsi] voltam à Igreja, estes que devem ser 
tolerados e são pouco culpados, assim, ao contrário, resistimos 
sempre quando os incorrigíveis e violentos, os contaminados com 
adultérios ou com sacrifícios [referindo-se aos cismáticos] e, acima 
de tudo orgulhosos, voltam à Igreja, para corromper as boas almas 
(Ep. 59, XV, 2-3) 
 

Pela declaração de Cipriano, é evidente o sentimento de desconforto diante 

daqueles que incorreram em apostasia no tempo da perseguição. Seu propósito é 

convencê-los a esperar o momento oportuno de serem reintegrados à Igreja 

mediante deliberação do bispo, o único detentor de competência nessa matéria.  

Por outro lado, segundo ele, os apóstatas que foram rebatizados pelos bispos 

“hereges”, ou seja, pelos "cismáticos", não teriam obtido a verdadeira redenção, 

encontrando-se ainda “doentes”, “feridos”, “manchados”, “sujos”, “contaminados” 

com o aguilhão da mentira e da desobediência e seriam, portanto, vetores ativos de 

poluição.  A obsessão de Cipriano pela limpeza e pela purificação da ecclesia se 

exprime, em termos práticos, na sua tentativa de disciplinar o contato entre 

cristãos "ortodoxos" e "hereges" na comunidade de Cartago, eliminando assim, do 

"corpo" da Igreja, tudo aquilo considerado, por ele, como grotesco, monstruoso, 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

52 
 

disforme, violento, em suma, tudo aquilo que afrontasse a justa ordem das coisas, 

tal como estabelecida por Deus, incluindo os lapsi, responsáveis por introduzir, na 

congregação, o engano, a falsidade e a dissimulação, pois, ao contrário dos 

mártires e dos confessores, modelos de integridade e de devoção, não foram 

capazes de suportar as agruras terrenas e cederam às pressões do saeculum.  

Desse ponto de vista, os lapsi representam a antítese dos heróis cristãos, pois, ao 

capitularem diante dos oficiais romanos, conseguiram evitar que seu corpo fosse 

flagelado e mutilado, mas, em compensação, adquiriram uma moléstia letal para a 

alma que, não se materializando em pústulas, feridas e cicatrizes, não poderia ser 

prontamente identificada, revelando-se insidiosa e, portanto, muito mais 

destrutiva.  Para Cipriano e demais heresiologistas, os lapsi, rebatizados de forma 

inapropriada, configuravam uma fonte permanente de contaminação, carecendo 

assim da correta "profilaxia" a ser administrada pelo bispo, mas somente por 

aquele investido de autoridade legítima, e não pelos "cismáticos", razão pela qual 

adverte a sua congregação nos seguintes termos:  

 
Que o povo não tenha a ilusão de poder se livrar do contágio do 
pecado ao comunicar-se com um bispo pecador e reconhecer a 
injusta e ilícita autoridade do prelado, já que a justiça divina 
ameaça e diz pela boca do profeta Oséias: “Seus sacrifícios são 
como o pão de luto; todos os que comem se contaminam”. Com isto 
quer ensinar e mostrar que todos aqueles que se contaminaram 
com o sacrifício de um bispo profano e ilegítimo estão todos atados 
totalmente ao pecado (Ep. 67, III).8 

 
As advertências de Cipriano logo alcançaram outras congregações, sendo 

reconhecidas como úteis por vários líderes episcopais.  Na Epístola 30, é inserido o 

relato dos presbíteros e diáconos de Roma, que, em 250, enviaram a Cipriano a 

seguinte mensagem:9 

 
Temos mostrado nossa fidelidade e acordo contra aqueles que 
haviam manchado suas mãos e sua boca com sacrifícios culpáveis, 
como consequência de terem manchado antes suas almas. Longe da 
Igreja romana afrouxam com uma facilidade tão profana seu grande 
vigor e debilitam os músculos da severidade, minando a autoridade 
da fé. [...] Vão caindo [e quando] se concede o remédio da 
conciliação com excessiva precipitação, este não é eficaz, e por uma 
misericórdia falsa, se adicionam novas feridas às antigas feridas da 
apostasia, removendo-se a penitência aos miseráveis para sua 
maior ruína. Onde, portanto, poderá ser eficaz a medicina da 
indulgência, se inclusive o mesmo médico, ao prescindir da 
penitência, fomenta os perigos, se tão somente se limita a cobrir a 

                                                
8 A passagem de Oséias (9, 4), na íntegra, é: “Não derramarão vinho em libação a Iahweh e não lhe 
oferecerão os seus sacrifícios. Será para eles como o pão de luto, todos os que o comerem se tornarão 
impuros”. 
9 Nessa carta, escrita num momento em que a sé de Roma se encontrava vacante devido ao martírio de 
Fabiano, o clero da cidade elogia Cipriano pelas decisões tomadas acerca dos lapsi.  Ao mesmo tempo, 
reitera com firmeza a antiguidade, a fé e a autoridade da igreja romana (CAMPOS, 1964, p. 447). 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

53 
 

ferida e não dá tempo para que esta cicatrize? Isto não é curar, 
mas, se desejamos dizer a verdade, é matar (Ep. 30, III, 2-3). 

 
Nessa passagem, o clero de Roma se mostra solidário a Cipriano, reiterando 

a lógica higienista do bispo, pois considera que os lapsi, fora da Igreja, se tornam 

frágeis, débeis, raquíticos.  O seu "tratamento", no entanto, não pode ser aplicado 

de modo negligente pelos "médicos" espirituais, que são os bispos, sob pena de 

produzir o óbito do "paciente" e não a sua cura.  A situação, no entanto, não é de 

todo irremediável, pois havendo o correto acompanhamento por parte dos líderes 

espirituais, é possível resgatar os lapsi do seu estado de morbidez patológica, 

restituindo-lhes a sanidade e reintegrando-os ao "corpo" da Igreja sem maiores 

prejuízos.  Aqui, a disputa que se estabelece não é tão somente acerca do potencial 

de contágio contido nos lapsi, que, ao agirem de maneira inconsequente, 

comprometem o carisma da Igreja, mas acerca de quem, no fim das contas, detém 

a competência para reabilitá-los, ou seja, quem são os autênticos "médicos" da 

alma, os bispos declarados cismáticos ou aqueles que se autointitulam "legítimos"?  

Os lapsi, dessa forma, são a ponta de lança de uma aguda crise de autoridade que 

atinge a igreja de Cartago no contexto das perseguições cuja raiz remonta, por um 

lado, ao desagrado de alguns sacerdotes com a eleição de Cipriano para o 

episcopado e, por outro, à irrupção do cisma novaciano, que de Roma se irradia 

para o norte da África e alhures.10  Uma situação igualmente conflituosa será 

aquela vivida, anos mais tarde, por João Crisóstomo em Antioquia, num momento 

em que os cristãos nicenos se esforçam por obter o controle da cidade após uma 

fase turbulenta de disputa com o poder imperial, como foi o governo de Valente, 

adepto do arianismo.  Na segunda metade da década de 380, o bispo Flaviano e 

seu clero se encontram envolvidos com a tarefa não apenas de minar os focos de 

resistência ariana, ainda presentes no perímetro urbano, mas de bloquear a todo 

custo as relações de sociabilidade mantidas entre os cristãos e a comunidade 

judaica da cidade, relações estas responsáveis pela existência de muitos 

judaizantes.  Na condenação dos judaizantes de Antioquia, João Crisóstomo, assim 

como Cipriano, em face dos lapsi, se vale de uma retórica saturada de imagens 

médicas que deriva da mesma obsessão em manter a integridade do "corpo" da 

Igreja, um topos frequente em toda a literatura patrística. 

 

                                                
10  Encabeçado por Novaciano, um presbítero da igreja de Roma, o movimento que leva seu nome teve 
início logo após a eleição de Cornélio (251), em virtude da divergência de opinião acerca do tratamento 
a ser dispensado aos lapsi, uma vez que Novaciano acusou Cornélio de fraqueza por havê-los readmitido 
na igreja, ao passo que Novaciano negava aos lapsi a reconciliação sob qualquer condição, proclamando 
que somente Deus tinha o poder de perdoá-los. Para Novaciano, os apóstatas poderiam contaminar a 
igreja dos “puros”.  Novaciano foi tão influente que chegou a ser considerado um adversário direto do 
bispo de Roma, quase como um antipapa, a despeito do anacronismo do termo (Berardino, 2002, p. 
1013). 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

54 
 

João Crisóstomo e a moléstia judaizante 

João Crisóstomo, considerado o mais importante orador cristão de língua 

grega de todos os tempos, nasceu por volta de 349, em Antioquia.  Seu pai, 

Secundo, um funcionário do officium do Comes Orientis, e sua mãe, Antusa, eram 

membros da elite da cidade.  Órfão de pai logo cedo, João foi criado apenas pela 

mãe que, decerto influenciada pelos preceitos cristãos, recusou as segundas 

núpcias, assumindo por conta própria a criação dos filhos.   Após cumprir sua 

formação educacional na escola de Libânio, João, por volta dos vinte anos de idade, 

recebe o batismo, ao que tudo indica pelas mãos de Melécio, um dos bispos da 

comunidade nicena de Antioquia, que sofreu diversos exílios sob o governo de 

Valente.   Após servir por três anos como assistente de Melécio, João inicia sua 

carreira sacerdotal na condição de lector (leitor), recebendo a incumbência de 

proclamar as Escrituras durante os ofícios religiosos.  Logo depois de ser ordenado 

lector, João, em 372, opta por viver em reclusão entre os anacoretas dos Montes 

Sílpios, exercitando-se na prática do ascetismo.  Em 378-379, com o regresso 

definitivo de Melécio a Antioquia após a morte de Valente, João reúne-se ao seu 

antigo bispo, ascendendo ao diaconato entre 380 e 381.  Muito provavelmente no 

início de 386 é ordenado presbítero por Flaviano, o sucessor de Melécio, que havia 

morrido em 381, quando ocupava a presidência do Concílio de Constantinopla 

(Kelly, 1995).  Na condição de presbítero, João é autorizado por Flaviano a pregar, 

dando início assim a uma bem-sucedida carreira como o mais talentoso pregador 

de Antioquia, contribuindo de modo decisivo para o desenvolvimento da homilética 

cristã, um gênero florescente na Antiguidade Tardia que é mobilizado como um 

eficiente instrumento da cristianização em curso (Quasten, 1994, p. 477-8).  Em 

Antioquia, João Crisóstomo é uma das figuras de proa da cristianização, sendo 

encarregado por Flaviano de liderar, por meio de seus sermões, repletos de 

vivacidade e de imagens literárias ora contundentes ora sedutoras, uma verdadeira 

"cruzada" contra todos os adversários do credo de Niceia, fossem eles arianos, 

pagãos ou judeus. 

João Crisóstomo se situa no epicentro daquilo que Soler (2006) qualifica 

como a "cristianização de massa" de Antioquia, ou seja, um movimento por meio 

do qual os nicenos buscam se afirmar, em definitivo, dentro do perímetro urbano e 

arredores, o que implica a disputa pelo controle dos lugares e monumentos, dentre 

os quais incluem-se as sinagogas, frequentadas por cristãos da congregação 

antioquena.  Por essa razão é que em 386, nas vésperas da celebração do Rosh-

Ha-shannah, o Ano Novo judaico, João inicia a sua série de homilias Adversus 

Iudaeos, nas quais se propõe a denunciar a ameaça judaica que paira sobre a 

ecclesia, especialmente por intermédio da atuação dos judaizantes, ou seja, de 

cristãos que, socializando com os judeus, compartilham com eles práticas culturais 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

55 
 

que são introduzidas na igreja, num intercâmbio igreja/sinagoga absolutamente 

impróprio, segundo o pregador (Wilken, 1983, p. 77).  Na tentativa de bloquear as 

relações de sociabilidade que, no cotidiano, envolviam cristãos e judeus, e de 

clarificar o quanto tais relações eram nocivas, João lança mão de uma retórica 

calcada na lógica do contágio, afirmando que o judaísmo, além do fato de ser a 

matriz das heresias, era uma enfermidade que deveria ser combatida a todo custo.  

Na primeira homilia da série Adversus Iudaeos, pronunciada no meio de um ciclo de 

homilias contra os anomeanos, um ramo do arianismo, João declara: 

 
Uma outra séria doença me impele a falar com o propósito de curá-
la, uma doença que tem florescido no corpo da igreja.  Primeiro, nós 
devemos erradicá-la, depois cuidar dos assuntos externos.  Primeiro 
nós devemos curar nosso próprio povo, e depois nos preocuparmos 
com aqueles que não fazem parte do nosso povo.  Que doença é 
essa?  Os festivais dos vis e miseráveis judeus que se aproximam 
rapidamente: Rosh Ha-Shanah [Ano Novo], Sukkot [Festa dos 
Tabernáculos] e Yom Kippur [Dia da Expiação]. [...]  Eu tenho 
receio de que, devido a um costume impróprio e grande ignorância, 
alguns irão participar em suas atividades ilegais, e 
consequentemente o que eu disser sobre essas atividades será uma 
perda de tempo.  Se eles não ouvirem nada de mim hoje, eles 
jejuarão com os judeus.  Assim, após o pecado ter sido cometido, 
não haverá necessidade de aplicar o remédio.  É por isso que eu 
estou com pressa para detê-los de antemão.  É isso o que um 
médico faz: as doenças que são urgentes e agudas eles as tratam 
primeiro. [...] Os apóstolos eram doze, e venceram o mundo.  A 
maioria da cidade é cristã, e ainda sofre com a doença judaizante 
(Adv. Iud. I, 844-849). 

 

João, aqui, é enfático em associar os judaizantes, ou seja, os cristãos que 

frequentam os festivais judaicos, bastante atraentes por sinal, como tivemos a 

oportunidade de discutir em trabalho recente (Silva, 2011), a portadores de uma 

severa moléstia, o que justifica a sua urgência em tratar do assunto.  A analogia 

entre a atuação preventiva do médico e a do pregador reforça a ideia segundo a 

qual o judaísmo é uma "doença" de rápida disseminação, tendo como vetores de 

contágio os judaizantes, cristãos que frequentam um local absolutamente insalubre, 

como eram, na opinião de João Crisóstomo, as sinagogas, e que depois se dirigem 

à igreja, portando consigo o germe da contaminação.  Na quarta homilia da série, 

pronunciada em 387, João é enfático em demonstrar como a socialização com os 

judeus e a observância, pelos cristãos, de práticas judaicas é um atentado contra a 

integridade da ecclesia: 

 
Antes de delimitar minha linha de combate com os judeus, eu ficarei 
feliz em falar para aqueles que são membros do nosso próprio 
corpo, aqueles que parecem pertencer a nossas fileiras, embora 
observem os rituais judaicos e façam esforço para defendê-los.  
Como eles fazem isso, eles merecem uma condenação pior do que a 
dos judeus. Não apenas o sábio e o inteligente, mas mesmo aquele 
dotado de pouca razão e entendimento concordará comigo.  Eu não 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

56 
 

necessito de argumentos inteligentes nem artifícios retóricos, nem 
sentenças prolixas para provar isso.  É suficiente perguntar-lhes 
algumas simples questões e então pegá-los na armadilha das 
respostas.  Quais seriam então estas questões?  Eu perguntaria a 
cada um que está contaminado com essa doença: você é um 
cristão?  Por que então este zelo para com as práticas judaicas?  
Você é um judeu?  Então por que está fazendo barulho na igreja? 
[...]  Por que vocês misturam o que não pode ser misturado?  Eles 
[os judeus] crucificaram o Cristo, que vocês adoram como Deus.  
Veem a grande diferença que há nisso?  (Adv. Iud. IV, 875).   

 

A preocupação de João Crisóstomo recai na demarcação das fronteiras entre 

o judaísmo e o cristianismo, pois, em sua avaliação, tratam-se de dois sistemas 

religiosos incompatíveis, preocupação esta justificada pelo fato de que, ao contrário 

do que vinha sustentando há décadas a historiografia, a separação definitiva entre 

ambas as crenças é um acontecimento que remonta à Antiguidade Tardia, tendo 

exibido ritmos variados de acordo com a localidade, o que nos impede, hoje, de 

definir um ponto zero, uma origem, para a separação definitiva entre judeus e 

cristãos, como nos revelam estudos recentes (Fredriksen, 2007, 35-6).  Pelas 

declarações de João é possível inferir que em Antioquia, no final do século IV, o 

judaísmo mostrava-se bastante ativo, sendo capaz de atrair para as sinagogas 

tanto gentios quanto cristãos, que compunham uma massa indefinida que 

costumamos rotular como "judaizantes", ou seja, como simpatizantes de alguns 

costumes judaicos, em especial no que se referia à observância do calendário de 

festividades religiosas, regulado por jejuns e outras modalidades de abstinência.  

Para João, é virtualmente impossível que um cristão socialize com um judeu, tanto 

em virtude do "deicídio" perpetrado contra Cristo pelos sacerdotes do Templo, 

quanto em virtude do risco de contaminação do "corpo" da igreja, pois os judeus 

seriam, antes e acima de tudo, um genos degenerado e, portanto, privado de 

carismas, dentre os quais um dos mais importantes foi desde sempre a saúde 

corporal.  Considerando que todos aqueles que mantiveram contato com os judeus 

encontram-se enfermos e carentes de pronto atendimento, João emprega uma 

estratégia bastante engenhosa para isolar e "tratar" estes indivíduos: o 

"patrulhamento ideológico" da própria assembleia, que teria a incumbência de 

assistir o pregador na detecção dos "doentes": 

 
Eu sei que pela graça de Deus muitos membros do meu rebanho 
estão livres desta doença e que a enfermidade envolve apenas 
poucos.  Mas isso não é razão para que eu relaxe meu cuidado. [...]  
Não digam: "ele é apenas um, sim, mas se não tomarmos conta 
dele, ele espalhará a doença para o resto".  Paulo afirma: "um 
pouco de fermento fermenta toda a massa". [...]  Quando um 
homem rompe com a assembleia, quando ele se retira da instrução 
dos sacerdotes, quando ele foge da clínica dos médicos, mesmo se 
ele aparenta estar em boa saúde, logo cairá doente (Adv. Iud. III, 
861-864). 
 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

57 
 

Na quarta homilia, o pregador retoma o assunto da seguinte forma: 

 
Uma vez que estes [os judaizantes] são irmãos doentes que 
tripudiam sobre nós, que nos amaldiçoam e vituperam, nós não 
somos atingidos por seus insultos.  Nós desejamos ver uma coisa e 
apenas uma coisa: o retorno da saúde daqueles que se comportam 
de modo tão ultrajante. [...]  Possam as preces dos santos salvar 
aqueles que têm vagado no erro, possam vocês, que são fiéis, 
terem sucesso em sua caçada" (Adv. Iud. IV, 882). 
 

Em ambos os excertos, João Crisóstomo apela para o auxílio da assembleia 

no trato com os judaizantes, pois, em sua opinião, os cristãos "saudáveis" têm o 

dever e a responsabilidade de zelar não apenas pelo bem estar da congregação, 

mas também por aqueles que padecem da "moléstia" judaizante.  Trata-se, assim, 

de, por um lado, defender o "corpo" da igreja contra o contágio e, por outro, de 

escrutinar o comportamento dos fiéis com a finalidade de identificar os "doentes", 

trazendo-os assim à tutela dos sacerdotes para a administração dos procedimentos 

terapêuticos apropriados.  A ecclesia é, portanto, uma fonte de vigor e de 

vitalidade.  Longe dela, o cristão tenderia a adoecer, razão pela qual João apela à 

sua audiência para que se junte a ele no combate à enfermidade e na "cura" dos 

judaizantes, colocando assim a assembleia em estado de alerta, de vigilância de 

uns com relação aos outros, a fim de preservar a integridade do "corpo" 

eclesiástico, uma prática que poderíamos qualificar como totalitária, uma vez que o  

pregador, na sua obsessão pela manutenção da eunomia, da boa ordem, sugere 

uma "caçada" aos desviantes e recalcitrantes, que, após serem admoestados e 

fazerem penitência, seriam reconduzidos em segurança à totalidade da ecclesia por 

meio de uma ação que submete a liberdade individual, as opções pessoais, à 

vontade ou decisão de uma coletividade tida como superior do ponto de vista 

moral.  Quanto a isso, o empenho de João Crisóstomo em proteger a igreja e 

"curar" os judaizantes equivale mutatis mutandis à atitude de Cipriano de Cartago 

para com os lapsi, pois, em ambos os casos, trata-se de preservar a todo custo a 

"saúde" da Igreja, ameaçada por desviantes cujo comportamento é, no mínimo, 

inaceitável.     

 

Considerações finais 

Comparando-se a atuação de Cipriano contra os lapsi com a de João 

Crisóstomo contra os judaizantes, é possível perceber, em primeiro lugar, o quanto 

a fixação da identidade cristã, a institucionalização da Igreja e o avanço da 

cristianização dependeram de um considerável esforço das autoridades eclesiásticas 

para regular os intercâmbios da sua congregação num contexto em que a 

autoridade sacerdotal estava sendo desafiada por indivíduos que propunham, não 

uma "leitura" errônea dos ensinamentos evangélicos, como os autores da Patrística 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

58 
 

tentam nos convencer, mas uma outra leitura, uma outra possibilidade de 

interpretação da crença que professavam, o que equivalia à adoção de práticas 

amiúde qualificadas como "desviantes".  Em Cartago, tratava-se da concessão 

àqueles que haviam capitulado diante do poder romano pronta reintegração na 

ecclesia mediante a intercessão dos confessores e de sacerdotes contrários à 

orientação de Cipriano, o que, no fim das contas, enfraquecia ainda mais a posição 

de um bispo influente, é certo, mas ao mesmo tempo alvo de ataques da domus 

imperial, de leigos e clérigos de Cartago, da África do Norte e alhures.  Em 

Antioquia, mesmo com o apoio direto de Teodósio, que, logo após o Concílio de 

Constantinopla e a promulgação do edito Cunctos populos, envia Sapor, seu 

magister militum, à cidade para restituir aos nicenos as igrejas ocupadas pelos 

arianos, a posição dos cristãos capitaneados por Flaviano ainda não era das mais 

confortáveis, não tanto em virtude da reação ariana, uma vez que Doroteu, o bispo 

dos arianos, cai no anonimato um pouco depois da morte de Valente, mas devido à 

forte presença judaica (Shepardson, 2007, p. 492-3).  Em ambos os contextos, o 

que verificamos é um temor evidente, por parte da hierarquia sacerdotal, de perda 

do controle que detinha – ou, melhor dizendo, que supunha deter – sobre o 

comportamento dos fiéis, os quais, agindo por conta própria, tendiam a contrariar a 

orientação episcopal, socializando com "hereges" e judeus e, desse modo, 

tornando-se suscetíveis a aceitar as normas de condutas e os valores de grupos 

que representavam uma ameaça à Igreja, a exemplo dos lapsi e dos judeus, o que 

explica o investimento, tanto de Cipriano quanto de João Crisóstomo, numa retórica 

eivada de metáforas relativas à poluição, contágio e doença, como uma estratégia 

de isolamento dos "desviantes" por meio da sua condenação como "impuros" e, 

portanto, incompatíveis, em qualidade e dignidade, com os "autênticos" cristãos.    

Em última análise, Cipriano e João Crisóstomo buscam estabelecer, em suas 

respectivas comunidades, uma fronteira entre os grupos religiosos, procedimento 

que, segundo Zientara (1989, p. 308), costuma se tornar mais agudo e se 

cristalizar nos momentos de conflito, de choque aberto, quando os móveis do 

conflito e os interesses dos atores se tornam explícitos, ao mesmo tempo em que 

as posições se radicalizam, não sendo incomum o recurso à violência física e/ou 

simbólica.  O que se encontra em jogo é uma disputa por poder e posições que, do 

ponto de vista cultural, se apoia, em larga medida, na afirmação do carisma de um 

determinado grupo às expensas de outro, que é amiúde estigmatizado, excluído, 

rotulado como desviante, não raro por meio de atributos que atestam a sua 

inferioridade e mesmo a sua desumanização, justificando-se assim não apenas o 

desprezo e o temor com relação a ele, mas também os danos que se lhes produz 

(Jodelet, 1996, p. 75).  Dentro desse processo, o corpo presta-se bastante bem à 

degradação dos desviantes, na medida em que, segundo o senso comum, o 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

59 
 

caráter, o temperamento, as disposições e as habilidades cognitivas encontram-se 

inscritas sobre o corpo dos indivíduos, oferecendo-nos indícios que sustentam a sua 

classificação como portadores de uma índole boa ou má, como membros do "nosso 

grupo" ou do "outro grupo", os diferentes de nós e com os quais não podemos nos 

misturar, sob pena de colocar em risco a integridade do grupo ao qual pertencemos 

e de, no limite, subverter a ordem do mundo, na qual cada coisa ocupa o seu lugar, 

o que nos leva a repelir tudo o que seja considerado repulsivo, poluído, nojento, a 

exemplo de práticas religiosas com as quais não concordamos (Rodrigues, 2006, p. 

121).  Como salienta Mary Douglas (1976, p. 150), no que diz respeito às 

concepções sobre a estruturação dos sistemas culturais, o corpo ocupa uma posição 

de destaque, pois se é verdade que "tudo simboliza o corpo, então também é 

verdade que o corpo simboliza todo o resto".  Em virtude desse paralelismo, tudo 

aquilo que se opõe à saúde do corpo afeta também a ordem social e vice-versa, 

donde resulta a forte carga emotiva contida nas metáforas médicas, pois as 

imagens empregadas para descrever as doenças e os doentes sempre trazem 

embutidas uma preocupação com a ordem social e com a higienização e proteção 

de uma determinada coletividade (Sontag, 2002, p. 91-2).  Desse ponto de vista, o 

corpo humano e o "corpo" social encontram-se inextricavelmente unidos, como o 

exame dos argumentos empregados por Cipriano e João Crisóstomo contra os lapsi 

e os judaizantes nos revela com singular clareza.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

60 
 

REFERÊNCIAS  

 

Documentação primária impressa 

A BÍBLIA DE JERUSALÉM. Edição coordenada por Gilberto Gorgulho, Ivo Storniolo e 
Ana Flora Anderson. São Paulo: Sociedade Bíblica Católica Internacional, 1997. 

CIPRIANO DE CARTAGO. Cartas. Introducción, traducción y notas de Maria Luisa 
García Sanchidrián. Madrid: Gredos, 1998. 
 
CIPRIANO DE CARTAGO. Cartas e tratados. Introducción, traducción y notas de 
Julio Campos. Madrid: B.A.C., 1964. 
 
ST. JOHN CHRYSOSTOM. Discourses against judaizing Christians. Translated by 
Paul W. Harkins.  Washington: The Catholic University of America Press, 1999. 

 

Obras de apoio 

BERARDINO, A. (ed.) Dicionário patrístico e de antiguidades cristãs. Petrópolis: 
Vozes, 2002. 

BETTENSON, H. Documentos da Igreja cristã. São Paulo: ASTE, 1967. 
 
BOYARIN, D. Border lines: the partition of Judaeo-Christianity. Phialdelphia: 
University of Pennsylvania Press, 2004. 

CAMPOS, J. Introdução. In: CIPRIANO DE CARTAGO. Cartas e tratados. Madrid: 
BAC, 1964. 

CARRIÉ, J. M.; ROUSSELLE, A. L’Empire Romain en mutation: des Sévères à 
Constantin, 192-337. Paris: Éditions du Seuil, 1999. 

DOUGLAS, M. Pureza e perigo. São Paulo: Perspectiva, 1976. 

GAUER, R. M. C. Da diferença perigosa ao perigo da igualdade. Reflexões em torno 
do paradoxo moderno. Civitas, Porto Alegre, v. 5, n. 2, 2005, p. 399-413. 

FREDRIKSEN, P. What “Parting of the Ways”?  Jews, Gentiles, and the Ancient 
Mediterranean City. In: REED, A. Y. & BECKER, A. H. (ed.) The ways that never 
parted: Jews and Christians in Late Antiquity and the Early Middle Ages. 
Minneapolis: Fortress Press, 2007, p. 35-63. 
 
GÓMEZ, R. S. El corpus epistolar de Cipriano de Cartago (249-258): estructura, 
composición e cronología.  Tese de doutorado.  Programa doctorado: “Mediterránia: 
Prehistória i Món Antic, Departament de Prehistória, História Antiga i Arqueologia, 
Facultat de Geografia i História, Universitat de Barcelona, 2002. 
 
GONZÁLEZ, J. L. Historia del cristianismo: desde la era de los mártires hasta la era 
de los sueños frustrados. Miami: Unilit, 1994. t. I. 
 
INGLEBERT, H. et al. (org.) Le problème de la christianisation du Monde Antique. 
Paris: Picard, 2010. 
 
JODELET, D. Les processus psycho-sociaux de l'exclusion. In: PAUGAM, S. 
L'éxclusion: l'état des savoirs. Paris: La Découverte, 1996, p. 66-77. 
 
KELLY, J. N. D. Golden mouth: the story of John Chrysostom, ascetic, preacher, 
bishop. New York: Ithaca, 1995. 



RJHR VI:10 (2013) – Gilvan Ventura da Silva e Caroline da Silva Soares 
 

61 
 

 
QUASTEN, J. La edad de oro de la literatura patrística griega. Madrid: B.A.C., 1994. 

RAVEN, S. Rome in Africa. London and New York: Routledge, 1993. 
 
RODRIGUES, J.C. Tabu do corpo. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2006. 
 
SKARSAUNE, O.; HVALVIK, R. (ed.) Jewish believers in Jesus: the early centuries. 
Peabody: Hendrickson, 2007. 

SHEPARDSON, C. Controlling contested places: John Chrysostom’s Adversus 
Iudaeos homilies and the spatial politics of religious controversy. Journal of Early 
Christian Studies, n. 15. 4, p. 482-516, 2007. 

SILVA, G. V. A relação Estado-Igreja no Império Romano (séculos III e IV). In: 
SILVA, G. V.; MENDES, N. M. (org.) Repensando o Império Romano. Rio de 
Janeiro/Vitória: Mauad/Edufes, 2006, p. 241-266. 

SILVA, G. V. A sinagoga como espaço de sociabilidade entre cristãos e judeus, em 
Antioquia, segundo João Crisóstomo. In: QUADROS, E. G. ; SILVA, M. C.;  (org.) 
Sociabilidades religiosas: mitos, ritos e identidades. São Paulo: Paulinas, 2011, p. 
33-52. 

SKARSAUNE, O.; HVALVIK, R. (Ed.) Jewish believers in Jesus: the early centuries. 
Peabody: Hendrickson, 2007. 

SOLER, E. Le sacré et le salut à Antioche au IVe. Siècle Apr. J.-C. Beyrouth: Institut 
Français du Proche-Orient, 2006. 

SONTAG, S. A doença como metáfora. Rio de Janeiro: Graal, 2002. 

UBINÃ, J. F. Comportamientos y alternativas cristianas en una epoca de crisis: el 
testimonio de Cipriano. Memorias de Historia Antigua, n. 5, p. 213-226, 1981. 
 
UBIÑA, J. F. El cristianismo greco-romano. In: SOTOMAYOR, M.; UBIÑA, J. F. 
(coord.). Historia del cristianismo: el Mundo Antiguo. Granada: Trotta, 2003, p. 
227-292. 
 
WILKEN, R. L. John Chrysostom and the Jews. Eugene: Wipf & Stock, 1983. 
 
ZIENTARA, B. Fronteira. In: ROMANO, R. (dir.) Enciclopédia Einaudi. Lisboa: 
Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 1989, p. 306-317. v. 14. 


