
 
 

“infructuosi (in) negotiis“: Problemas e debates acerca das causas 
econômicas das perseguições aos cristãos entre II e III d.C. no 

Apologeticum de Tertuliano. Estudos Preliminares1 

 

Marcos José de Araújo Caldas2 

Prof. Doutor (UFRRJ) 

http://lattes.cnpq.br/0462102982176400 

 

Resumo: O presente artigo tem por objetivo discutir, a partir da obra 

Apologeticum de Quinto Septimo Florens Tertuliano (160 – 220 d.C), em que grau o 

problemas relacionados à Economia do Império Romano no século III d.C. podem 

nos ajudar a entender as perseguições aos cristãos neste mesmo período. 

 

Palavras-Chave: Perseguições aos Cristãos; Cristianismo Primitivo; Economia do 

Império Romano 

 

Abstract: This article aims to debate, based on the work Apologeticum of Q. S. F. 

Tertullian (A.D. 160-220), how far or deep the issues concerning to the Economy of 

Roman Empire in the third century A.D. may help us to understand the 

persecutions against Christian at this time. 

 

Key Words: Persecutions against the Christians; Early Christianity; Economy of 

Roman Empire. 

 
 
 

                                                             
1 O presente trabalho representa parte dos resultados do projeto de pesquisa ora em curso intitulado 
„infructuosi (in) negotiis“ Die wirtschaftlichen Motivationen der Christenverfolgungen in den römischen 
Provinzien zur Kaiserzeit (Motivações  econômicas das perseguições aos cristãos nas províncias romanas 
no período imperial). Krise des 3. Jahrhunderts. Orgãos Financiadores (CAPES\DAAD - Alemanha). 
2 Professor Adjunto IV de História Antiga. Departamento de História e Economia. Instituto Multidisciplinar 
- UFRRJ Nova Iguaçu. 

http://lattes.cnpq.br/0462102982176400


RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

63 
 

I - Apresentação 

 “Apologista”, explicar Richard A. Norris, Jr, “foi um termo aplicado aos 

cristãos do período primitivo e denota uma série de autores que no curso do 

segundo século compuseram e fizeram circular palavras e demandas (cf. Justin. I 

Apol. I, 1: prosfonesin kai enteuxin - prosfw`nhsin kai` e)`nteucin) a imperadores e a 

outras autoridades públicas em nome de seus companheiros cristãos”3 (Norris, 

2008, pg. 36). Segundo este autor, os apologistas tinham por objetivo persuadir 

estas mesmas autoridades de que as perseguições locais eram injustas, 

desnecessárias e inócuas (Idem), e em seu limite, completa o autor, as apologias 

procuravam refutar as diferentes críticas ao cristianismo e demonstrar a 

superioridade da fé crista sobre as demais crenças (Idem). Este tipo de gênero 

discursivo cristão floresceu no início do século II d.C.4 (Ibidem) e ao longo de todo 

este século manteve-se restrito a autores de fala grega. Apenas no final do século 

II d.C. e na virada para o século III d.C. é que autores de cepa latina começaram a 

advogar com mais veemência a crença cristã. Entre escritos que podemos situar 

com relativa segurança como um dos primeiros apologetas cristãos latinos está 

Quinto Septimo Florens Tertuliano (160 – 220 d.C) e entre seus primeiros textos, 

composto entre os anos de 197\198 d.C, está o Apologeticum5, uma longa e bem 

cuidada peça retórica, com várias passagens do Antigo Testamento, em defesa do 

cristianismo. Dele podemos extrair e examinar com atenção vários aspectos da vida 

cotidiana dos cristãos dos primeiros séculos, suas crenças, temores, modos de vida 

etc. Não nos interessa aqui, por este momento, prolongarmos nossa análise sobre o 

Apologeticum, mas apenas ressaltar sua riqueza de detalhes para além do mero 

discurso laudatório em justificativa à crença cristã. Contudo, uma passagem 

merece ser examinada mais de perto porque põe em relevo um tema ainda pouco 

tratado nos estudos acerca do cristianismo primitivo: as relações de 

interdependência entre Economia e Religião primitivas. 

 Nesta passagem o autor rebate o que parece ser uma recorrente acusação 

imputada aos cristãos: a de que os seguidores de cristo são infructuosi in negotiis 

(lit. infrutuosos para os negócios). Com isso Tertuliano pretende fazer saber a seu 

público sua posição e defender e dissuadir as autoridades romanas da inadequação 

e inconveniência das perseguições aos cristãos. 

 

 
                                                             
3 “The term ‘Apologists’, as applied to Christian writers of the early period, denotes a series of authors 
who in the course of the second century composed and circulated addresses and pleas (cf. Justin, I Apol. 
1.1) to emperors and others in public authority on behalf of their fellow Christians.” 
4 Há, como se sabe, Apologias famosas, muito anteriores ao século II a.C., como aquelas de Platão e 
Xenofonte. É preciso, no entanto, fazer uma distinção entre a Apologia de cariz grego, e a Apologética 
de tendência cristã. 
5 Adversus Gentes pro Christianis, provavelmente citado em Eusébio, em uma versão grega.HE 2.2.4 



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

64 
 

“Sed alio quoque iniuriarum titulo postulamur, et infructuosi in negotiis dicimur. 

Quo pacto homines vobiscum degentes , eiusdem victus, habitus, instructus, 

eiusdem ad vitam necessitatis? Neque enim Brachmanae aut 

Indorum gymnosophistae sumus, sylvicolae et exules vitae. Meminimus gratiam 

nos debere Deo Domino Creatori; nullum fructum operum eius repudiamus; plane 

temperamus, ne ultra modum aut perperam utamur. Itaque non sine foro, non 

sine macello, non sine balneis, tabernis, officinis, stabulis, nundinis vestris, 

ceterisque commerciis cohabitamus in hoc saeculo. Navigamus et nos 

vobiscum et militamus, et rusticamur, et mercamur, proinde miscemus artes, 

operas nostras publicamus usui vestro. Quomodo infructuosi videamur negotiis 

vestris, cum quibus et de quibus vivimus, non scio” (grifo meu) 

 

“Mas, além disso, queixam-se de nós a titulo de injurias (outras) e nos acusam de 

sermos infrutuosos para os negócios. Mas como pode ser (dito algo assim) de 

homens que vivem de acordo convosco, que vivem das mesmas provisões, que 

possuem os mesmos hábitos, que têm da mesma educação, e dependem das 

mesmas necessidades para a vida? Com efeito, não somos nem (como) 

Brachmanes, nem como Gymnosophistas das Índias, silvícolas e exilados da vida. 

Nós nos recordamos de devermos graças ao Criador, Nosso Senhor. Nenhum fruto 

da obra d’Ele repudiamos. Moderamo-nos completamente, e não usamos (tais 

frutos) de um modo desmedido ou inapropriado.  Por consequência, não 

podemos viver convosco, neste mundo, sem um fórum, sem um mercado 

(de carne), sem os vossos banhos (públicos), sem as vossas tabernas, nem 

sem as vossas oficinas, ou sem os vossos domicílios, nem sem as vossas 

feiras e demais comércios (...) Por que somos vistos como infrutuosos a vossos 

negócios, (exatamente) aqueles com os quais e a partir dos quais vivemos, eu não 

sei” (Apol. XLII, 1-3) 

 Para que possamos investigar melhor esta passagem é necessária, antes, 

uma avaliação preliminar do que se encontra em jogo. Trata-se, pois, em primeira 

linha de entender o papel dos interesses materiais, no campo religioso, do mundo 

antigo, não somente por meio das práticas cultuais em seus respectivos lugares de 

culto, que requeriam um ‘comportamento standard’ (e com isso uma dada 

mentalidade histórica assumida por determinados grupos), como W. Burkert 

preconizava (Burkert 1998, passim)6 mas também por intermédio de elementos 

concretos da atividade religiosa como p. ex. instrumentos, edificações, oferendas 

etc., elementos estes que a seu turno implicavam troca, produção, consumo, 

distribuição etc., e que, em nosso caso, se relacionavam direta e indiretamente 

                                                             
6 Que o autor chama de ‚praxis religiosa‘. 



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

65 
 

com os grupos dos chamados christiani. Não se trata aqui, portanto, de se debruçar 

sobre a face sagrada das práticas rituais cristãs – a veneração, a prece, a 

purificação -, mas antes o projeto volta-se para o nível material da religião, 

principalmente aquele relativo à organização da atividade religiosa e à prática 

comercial das comunidades cristãs envolvidas que, no final do século II e ao longo 

do III séculos d.C. tiveram uma grande influência no desenvolvimento da crença 

cristã. Por outro parte, a pesquisa em tela abrange a virada do século II para o 

século III d.C., em torno do fim do governo de Marco Aurélio (180 d.C.), até a 

conclusão das chamadas ‘grandes perseguições’, que apenas findam com o edito de 

tolerância de Galério de 30 de abril de 311 d.C, um período marcado por 

persecutiones, em particular pelas as autoridades romanas locais,  aos seguidores 

de Cristo.  

 Assim é que nos primevos escritos teológicos e na antiga literatura cristã em 

geral a palavra persecutio – ‘perseguição’ – possui um sentido muito particular: ela 

corresponde, no juízo daqueles que seguem as crenças cristãs, a acontecimentos 

bastante violentos que tiveram lugar durante quase três séculos e que opuseram 

cristãos, não-cristãos (pagãos) e até mesmo certos círculos judaicos (Castritius 

1973, 82-95), e, simultaneamente, representava o ponto alto da intolerância 

religiosa do Imperium Romanum (Losehand 2009, 99-132).  

 Uma opinião comum entre a literatura especializada é que a história das 

perseguições aos cristãos nos trezentos primeiros anos pode ser dividida em três 

fases ou momentos (de Ste. Croix 1981, 281-287; de Ste Croix 2006, 106-107; 

Aland 1979, 60-246; Aubreville 2009, 415-419; Barnes 1968, 35-50; Benko 980, 

1055-1118; Flach 1999, 442-464; Frend 1981, 289-314; von Harnack 1915; Oborn 

1931; Schäfke 1979, 460-723; Sherwin-White 1981, 233-273; Yanguas 1994-

1995, 143-181)7. A primeira fase ou momento finda apenas pouco após o grande 

incêndio de Roma no anos de 64 d.C.; a segunda fase começa imediatamente após 

o término da primeira, ainda sob o governo de Nero (54-68) e se prolonga até 

meados do século III, por volta do 250 d. C. ;  a terceira fase se inicia com a 

perseguição sob Decio, em 250-251 d. C. e termina cerca de 311-313 d.C. Em 

adição a estas datas, seria conveniente também levar em conta o ano de 324 d.C., 

considerando as ações de Licinio (308-324) contra os cristãos em seus primeiros 

anos de governo, até a derrota deste imperador por Constantino (306-337) no ano 

de 324 d.C. Sabe-se muito pouco sobre as perseguições promovidas pela 

autoridade romana até o ano de 64, e, consoante o juízo de muitos especialistas, 

não houve qualquer ‘grande perseguição’ pelo menos até Decius. Entre os anos de 
                                                             
7 A divisão se encontra em G. E. M. de STE. Croix, Christian Persecution, Martyrdom, & Orthodoxy. 
Oxford, 2006, 106-107; 1915;  



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

66 
 

64 e 250 houve apenas perseguições localizadas, de abrangência bastante limitada. 

Mesmo que o número total de vítimas tenha sido considerável, é preciso notar que 

a maior parte ocorrera em períodos breves e de modo pontual. Até mesmo uma 

grande perseguição como aquela ao tempo de Decius durara menos de um ano, e 

as perseguições mais abrangentes ao tempo de Valeriano (253-260), entre os anos 

de 257-259, perduraram como se pode notar menos de três anos. A terceira e 

última onda de perseguições, também chamadas de ‘Grandes Perseguições’, 

ocorrera sob o domínio de Diocleciano (284-305) e seus corregentes (Maximiano, 

Galério e Constantio), a partir de 303 d.C., e foi levada a cabo durante dois anos no 

Ocidente, ainda que no Oriente tenha durado um pouco mais. As perseguições 

foram, conforme nos informam as fontes cristãs, o auge da hostilidade contra os 

cristãos ao longo destes três primeiros séculos, e correspondiam, na visão dos 

antigos autores cristãos, e também de alguns autores modernos, a uma constante 

atmosfera de animosidade e ameaças, que pairava sobre os seguidores da crença 

cristã, colocando-os em constante atenção para o fato de que a qualquer instante 

uma nova situação de conflito poderia irromper. 

 Na dinâmica da política religiosa imperial, os cristãos foram, portanto, ainda 

que de maneira intermitente e de modo pontual, objeto de atenção da 

administração romana. Inúmeras seitas e versões concorrentes da crença cristã 

requeriam ações administrativas das autoridades romanas, que, a seu turno, 

tinham que lidar com a estrutura organizacional da religião romana (em especial os 

cultos e ritos) em toda Roma, na península da Itália e nas províncias romanas, e 

cuja importância traduzia-se por serem, estes cultos e ritos, um importante 

elemento de integração para a estabilidade do Imperium (Frateantonio, 2003. 

20sqq). É necessário esclarecer que um dos mais fundamentais aspectos da religião 

romana eram as determinações rituais nas práticas cultuais. Cícero (106-43 a.C.), 

por exemplo, entendia a noção de religio, conforme podemos constatar em seu 

famoso escrito De natura deorum, como cultus deorum (lit.culto dos deuses),  isto 

é como ‘culto aos deuses’, sugerindo que a palavra cultus seja entendida como 

‘exercício’, ‘adoração’, ‘cuidado’ ou ‘veneração’ em honra aos deuses (Cicero, De 

nat. deor. II, 71-72), que, deste modo, preconiza um modo correto de agir nos 

ritos. “Cícero exprime com isto o entendimento romano do que é „Religião“, o qual 

conseqüentemente, no caso da Religio, tem pouco que ver com uma noção de crer 

corretamente, mas antes, principalmente, de executar as ações orientadas para os 

deuses de maneira correta – ou seja, não se tratava de uma Ortodoxia, mas antes 

de uma Ortopraxia que marcava a religião romana” (Hock 2002, 10; Sheid 1998, 



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

67 
 

124; Rüpke 2001, 114-116)8. Isto nos conduz a questões que implicavam nas 

condições materiais em que a Religião, por intermédio de seus ritos e cultos, se 

manifestava, e em particular aquando novas práticas cultuais e suas 

correspondentes crenças assomavam, o que em nosso caso parece se expressar 

por razões e interesses materiais da hostilidade romana contra a superstitio cristã, 

aliás, um tema que, apesar da imensa literatura científica, foi pouco tratado. 

(Oborn 1931; Plankl 1953, 54-56; Castritius 1973; Flach 1999, 455). 

 Nas últimas décadas, a bibliografia histórica especializada sobre o tema do 

Cristianismo primitivo acentua preponderantemente os aspectos religiosos, políticos 

e jurídicos das medidas contra os cristãos. Se mirarmos em perspectiva, a 

historiografia e a literatura científica, em geral, dedicada ao tema, perceberemos 

claramente o peso das questões jurídicas e das motivações políticas no centro das 

preocupações destes trabalhos. O problema da interdição da prática da religião 

cristã em razão de uma legislação específica ou ainda o significado da expansão do 

culto imperial para a hostilidade do poder romano em relação a outras crenças 

suscita há muito um longo e alentado debate de especialistas em torno do tema. 

Grosso modo podemos perceber, com base nas fontes primárias literárias e 

históricas disponíveis, quatro diferentes perspectivas em relação à crença cristã 

destes três primeiros séculos: 

 

1. Uma ‘seita’ (secta) com raízes judaicas. Sob esta noção abrigam-se alguns 

autores não-cristãos quando se referem a cristãos e judeus, principalmente 

por causa dos acontecimentos relativos a ações de judeus contra Roma e 

das revoltas daí resultantes nos séculos I e II d.C. No contexto destes 

conflitos, alguns autores modernos viram a reação da autoridade romana 

                                                             
8“Cicero bringt damit das römische Verständnis von “Religion” zum Ausdruck, dem zufolge es bei der 
Religio weniger darum geht, richtig zu glauben, als vielmehr darum, die auf die Götter gerichteten 
Handlungen richtig zu vollziehen – also nicht Orthodoxie, sondern Orthopraxis kennzeichnet die römische 
Religion”. (grifo meu).  Em relação ao ritualismo da religião romana compare: F. Jacques – J. Sheid, 
Rom und das Reich in der Hohen Kaiserzeit. 44 v.Chr. – 260 n.Chr. Bd I. Die Struktur des Reiches, 
Stuttgart – Leipzig, 1998, 124: O Judaísmo permaneceu em sua essência a Religião de um povo, e o 
Cristianismo, também por longo tempo, um fenômeno judaico. Ainda, havia estas Religiões e em todas 
as grandes cidades os romanos podiam encontrá-las e mesmo praticá-las. Se estes cultos, pois, estavam 
ligados ao sistema religioso de suas respectivas cidades ou não, eles ofereciam ao cidadão, se ele assim 
o quisesse, um contraste ao ritualismo tradicional, um acesso mais sensível ao Divino. Naturalmente, o 
sistema tradicional religioso das cidades greco-romanas teve que produzir, ao lado da Religião, a 
angústia e o entusiasmo passional da superstição. No entanto, estes aspectos não foram condenados 
pelo simples motivo de que não havia qualquer Ortodoxia religiosa, antes somente Ortopraxia”. “Das 
Judentum blieb im wesentlichen die Religion eines Volkes und das Christentum lange ein jüdisches 
Phänomen. Dennoch, es gab diese Religionen, und in allen grossen Städten konnten die Römer ihnen 
begegnen und sie sogar praktizieren. Ob diese Kulte nun ins religiöse System seiner Städt eingebunden 
waren oder nicht – diese Kulte boten dem Bürger, wenn er es wollte, einen Kontrast zum traditionellen 
Ritualismus, gefühlsbetonteren Zugang zum Göttlichen. Natürlich hatte das traditionelle religiöse System 
der griechisch-römischen Städte neben der Religion(…) die Beklemmung und die leidenschaftliche 
Begeisterung des Aberglaubens aufzuweisen. Aber diese Aspekte wurden nicht verdammt, aus dem 
einfachen Grund, dass keine religiöse Orthodoxie existierte, sondern nur Orthopraxie.”; também cf. J. 
Rüpke, Die Religion der Römer. Eine Einführung, München, 2001, 86 sqq. Rüpke chama isto de uma 
‘sintaxe‘  da  teologia material, (“Syntax (…) ‘materieller’ Theologie”), 114-116. 



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

68 
 

como uma resposta ao ‘modo de vida cristão’(Suetonius De vit. caes. 

Claudius V, 25; Origenes Cels. IV, 23; Galenos De puls. diff. II, 4 und III, 3; 

Tacitus Ann. XV, 39 sqq.; Cassius Dio Hist. Rom. 67, 14, 1-2; Cf.  Benko, 

1098-1108; Calle 1981, 197-202). 

2. Uma superstitio ex oriente. Subsidiados por alguns elementos da liturgia das 

comunidades cristãs primitivas, que apresentava similaridades com a Magia 

e antigos cultos orientais, certos autores antigos apontavam a crença cristã 

como uma superstitio nova ac malefica. No interior desta categorização em 

relação às crenças cristãs divisa-se o debate de autores não cristãos em 

torno do problema de inserção de crentes de um modo geral na estrutura 

jurídica e social da religião romana. (Suetonius De vit. caes. Nero XVI, 2; 

Scriptores Historiae Augustae Fl. Vop.Syr.Fir. Sat. Proc. et Bon. VII-VIII; 

Minucius Felix Octav., 8-12; 28-29)9. 

3. Um collegium illicitum. Desde o período republicano, rituais ditos forâneos e 

seus respectivos seguidores, não reconhecidos pela autoridade romana, 

representavam uma ameaça para a ordem pública. Se, então, comunidades 

de crentes e seus oficiantes executassem ofícios religiosos não-autorizados, 

perpetrando infâmias (flagitia), seus seguidores eram tomados como 

conspiradores. Esta foi, por exemplo, a suspeita que recaiu sobre parte da 

população romana por ocasião do incêndio no ano de 64.  Tal infâmia 

abalava a pax deorum e ameaçava o poder do César. (Plinius Epist. X, 96-

97; Tacitus Ann. XV, 39 sqq.)10. 

4. Uma das novas religiões de mistério de então. A descrição do cristianismo 

primitivo de Luciano (120-180 d.C.) como uma kainé teleté, isto é, como um 

Mysterium no sentido oriental, fazia equiparar o movimento cristão às 

antigas tradições pagãs (Lucian. 42 Alex. siv. Pseud. 25; 38; Cf. Benko, 

1093-1097)11. 

 

 As diferenças de opinião refletem-se, na literatura moderna, em inúmeras 

interpretações, que, em sua grande maioria, dizem respeito às relações do poder 

central romano perante as comunidades cristãs, sem que importantes fatores 

sejam observados. Este é caso, por exemplo, das diferenças entre a administração 

central e local e a relativa autonomia da Religião e do Culto em relação à 

autoridade romana central, ou ainda da diferenciação entre doxa e praxis, e o 

                                                             
9 Suet. Nero, XVI, 2. Scriptores Historiae Augustae. FLAVI VOPISCI SYRACUSII 
FIRMUS SATURNINUS PROCULUS ET BONOS(us), VII-VIII. Neste texto, os cristãos são descritos como 
‘devoti Serapi’. (devotos de Serapis) 
10  Plinius o jovem, Epist. X, 96-97, nomeia a seita dos cristãos de hetaerias; cf.Tac. Ann. XV, 39 sqq.; 
11  Luciano de Samosata (120-180 d.C.) Alexander sive Pseudopropheta XXV; XXXVIII A.M. Harmon, 
1936, Cambridge, Harvard, 1936. Comentario de  S. Benko, op.cit. -1093-1097. 



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

69 
 

pluralismo religioso no que tange à crença cristã. Se buscarmos respostas acerca 

do tema das motivações das perseguições em recentes trabalhos monográficos, 

surgem com muita frequência razões jurídicas e políticas como subtexto. Deste 

modo encontram-se no centro das atenções de parte da literatura especializada os 

fundamentos jurídicos das perseguições e suas consequências para o futuro da 

crença cristã.  

 Nas sociedades antigas a Religião era uma parte essencial da vida 

quotidiana. Em Roma a atenção ao sagrado fazia parte da estrutura administrativa 

do Estado. Os sacerdotes eram funcionários do Estado e a consequente expansão 

do Estado romano trazia sempre o desafio da entrada de novos deuses e cultos e 

sua interação com a religião e a prática cultual preexistente: “Com a expansão do 

Estado romano, o círculo das divindades veneradas em Roma também se alargou. 

Novos elementos estrangeiros introduziram-se no culto nativo e o objeto de 

veneração divina era, com isso, para diferentes momentos também diverso“12 

(Marquardt, 1878: pg. 03). A esfera religiosa era constantemente instada a um 

diálogo permanente com outras esferas da vida na sociedade romana e não era 

outro o caso da Economia. Por isso, partimos do pressuposto de uma profunda 

interdependência entre Religião e Economia que obviamente tinha influências na 

Mentalidade, na Arte, na praxis religiosa, entre outras, mas não implicavam, uma 

escolha-racional, do tipo atribuída ao homo oeconomicus na esfera religiosa (Koch, 

2007: pg. 50).  

 No caso específico da passagem supracitada do Apologeticum (Apol. XLII) 

ela nos oferece o alcance da presença cristã nas atividades econômicas da vida 

quotidiana romana. Ainda que se trate de um discurso cujos ouvintes fossem 

provavelmente cartagineses, Tertuliano fala em termos universais, aos sacerdotes, 

antistites13, aos defensores, praesides14, ao povo em geral, ad populum15 , ou seja, 

ao conjunto da comunidade romana. O fórum, o mercado (de carne), os banhos 

(públicos), as tabernas, as oficinas, domicílios, as feiras e demais comércios 

constituíam aspectos basilares das economias locais, regionais e supra-regionais. E 

aqui não se trata apenas de atividades de consumo, mas de atividades produtivas 

ligadas a vida citadina em expansão. Em ambos os casos,  a movimentação de 

mercadorias e a mobilização de mão-de-obra sustinham as comunidades locais e 

contribuíam direta ou indiretamente para a tributação e exação de valores e sobre-

                                                             
12 (grifo meu) “mit der Erweiterung des römischen Staates erweiterte sich aber auch der Kreis der in 
Rom verehrten Gottheiten, immer neue fremde Elemente drangen in den einheimischen Cultus ein und 
das Object der Gottesverehrung war somit für verschiedene Zeiten ein verschiedenes". 
13 Apol. I, 1. 
14 Apol. II, 13; 30, 7; 50, 12. 
15 Apol. IX, 6 (IX, 3). 



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

70 
 

trabalho tão caras a manutenção, por exemplo, dos templos e de seus oficiantes. O 

próprio Tertuliano aponta a importância deste aspecto: 

“’Certe’, inquitis, templorum vectigalia quotidie decoquunt: stipes quotusquisque 

iam iactat ? Non (enim) sufficimus et hominibus et diis vestris mendicantibus opem 

ferre, nec putamus aliis quam petentibus impertiendum.5Denique porrigat manum 

Iupiter et accipiat , cum interim plus nostra misericordia insumit vicatim, quam 

vestra religio templatim. Sed et caetera vectigalia gratias Christianis agent ex fide 

dependentibus debitum, qua alieno fraudando abstinemus, ut, si ineatur quantum 

vectigalibus publico pereat fraude et mendacio vestrarum professionum, facile ratio 

haberi possit, unius speciei querela compensata pro commodo caeterarum 

rationum” 

“Certamente”, dizei vós, “arruínam-se quotidianamente as contribuições\impostos 

dos templos” Quão poucos ainda atiram oferendas lá? Nós não somos, pois, 

capazes de suprir com recursos a homens e, ao mesmo tempo, a vossos deuses 

mendicantes, nem acreditamos que devamos doar\partilhar coisas a outros, salvo 

àqueles que (nos) pedem. Portanto, que Jupiter estenda a mão e 

compreenda\aceite que nossa misericórdia despende mais durante um momento de 

rua em rua do que a vossa religião de templo em templo. Também seus outros 

tributos\impostos\contribuições devem dar graças aos cristãos que com 

fidelidade\retidão\consciência\lealdade pagam a quem é de direito o que é devido, 

pelo que abstemo-nos da alienação (de bens) de maneira fraudulenta, de sorte que 

se fosse feito o cálculo de quanto em relação ao tributo some\desaparece por meio 

de fraude e por mentira de vossas declarações censitárias\fiscais (declarações 

públicas), sendo que facilmente um outro cálculo poderia ser feito, e então um 

queixume de um único caso seria (com tranquilidade) compensado pelo lucro com 

os cômputos restantes”. 

 Em relevo o ponto mais delicado de toda controvérsia até aqui descrita: o 

papel central que a religiosidade e, por extensão, a Religião, cristã ou romana, 

possuem no interior daquelas atividades econômicas, responsáveis por gerar 

produtos, fazer circular mercadorias, criar um mercado de crédito (e de débito), 

taxar e tributar etc. Ao não convergirem, ao contrário, divergirem, em seus 

aspectos mais essenciais, frisando exatamente o que os diferencia, Tertuliano 

aponta as roturas e deficiências dentro do sistema sócio-econômico do império 

romano, deficiências estas capazes de interferir no dinamismo econômico e de levar 

à esterilidade (daí infructuosi) das atividades econômicas. É importante, no 

entanto, não exagerarmos no peso ou mesmo na relação causal que os christiani 

tiveram nesta interferência. Por outro lado, não se pode ignorar a relação das 

http://monumenta.ch/latein/a.php?tabelle=Tertullianus&s=2903&sectio=5&id=Tertullianus,%20Apologeticus%20adversus%20Gentes,%20%20%2042,%20%20%205&string=&apparat=%C2%AC_first_frame=&nummer=&domain=&lang=0&target=&inframe=1


RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

71 
 

atividades econômicas para com a Religião, capaz de retroalimentá-la e de cuja 

vitalidade ela, a Religião, era dependente.  

 O excerto delineia a relação frágil que se desenvolve entre os crentes 

cristãos, de uma crença cristã, diga-se de passagem, ainda incipiente, e as 

autoridades romanas, apontando seus limites e contradições. Tertuliano tem a clara 

consciência de que esta delicada coexistência fundamenta-se em uma postura que 

deita suas raízes na crença (Sed et caetera vectigalia gratias Christianis agent ex 

fide dependentibus debitum) e que esta possui um enorme alcance, muito além 

das práticas religiosas romanas (cum interim plus nostra misericordia insumit 

vicatim, quam vestra religio templatim). Toda a passagem descreve com riqueza de 

detalhes a interdependência intima da Religio com a manutenção das atividades 

religiosas da Res Publica a ponto de o autor, com ousadia, acusar as autoridades 

romanas, no fim do II e no início do III séculos d.C. de fraude e insinuar a 

malversação de recursos. 

 

À guisa de conclusão 
O supracitado contexto da política religiosa imperial produziu uma significativa 

quantidade de textos jurídicos e administrativos, de distintas proveniências e de 

diferentes calibres, que em razão de sua importância são considerados parte 

fundamental da pesquisa sobre as perseguições aos cristãos. Em primeiro lugar, 

trata-se de se considerar os textos jurídicos (compilações de leis, libelli, mas 

também testemunhos epigráficos e literários (Barnes 1968, 32-50; Keresztes 1975, 

81-95; Lefèvre 2009, 176). Neste sentido, surge uma tendência da historiografia 

atual, que ao lado das questões tão características da primeira fase como a de ser 

cristão (nomen ipsum), frisa os problemas relativos a jurisprudência quanto às 

acusações lançadas contra as comunidades cristãs, tão marcantes, na segunda e, 

em especial, terceira fases (Saumagne und Meslin 1979, 177; Sordi 1979, 340-

374; Keretsztes 1979, 375-386). Além das importantes informações sobre a política 

religiosa romana, estes documentos fornecem eventualmente dados sobre a 

realidade das comunidades a partir do ponto de vista da autoridade romana. Neste 

documentos, salta aos olhos, por exemplo, o conflito entre o culto imperial e a 

expansão do cristianismo, bem como as tensões surgidas a partir dos diferentes 

interesses que envolviam o alargamento do culto imperial nestes períodos (Jones 

1980, 1023-1054). No entanto, os fatores econômicos e seus efeitos para 

démarche dos acontecimentos subseqüentes carecem ainda de um aprofundamento 

em termos de pesquisa (Brent 1999; Pankiewicz 1998, 61-72), sem falar da 

avaliação de alguns autores, cujas conclusões acercas das motivações econômicas 

da perseguição aos cristãos soam bastante controversas (Turcan 1978, 1075; 



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

72 
 

Aubreville 2009, 427)16. Pouco ou quase nada se fala dos efeitos econômicos que 

estas perseguições implicavam no campo do funcionamento da religiões, de seu 

financiamento, das funções de seus oficiantes e seguidores e dos produtos que 

circulavam no comércio local, regional e supra-regional ligados às atividades 

religiosas17 (Duncan-Jones, 1990: pp 30sqq.; Fulford, 2009: 250-258), tão bem 

sintetizada na defesa de Tertuliano (160-220 d.C.) contra a pecha de que os cristão 

eram infructuosi in negotiis18; menos ainda observa-se, na bibliografia moderna, 

avaliações sobre o impacto destas perseguições nas atividades socioeconômicas 

que envolviam as peregrinações, as festas e jogos locais e as práticas ligadas às 

oferendas e aos sacrifícios, principalmente no que tange à reação dos cristãos 

perante os spectacula e os sacra publica (Rüpke 2001, 151-153). No que diz 

respeito a certas atividades ou serviços executados por cristãos, muito pouco se vê 

na moderna literatura do que estava em jogo quanto ao repúdio e mesmo oposição 

dos cristãos contra certas tarefas e funções  (Schäfke 1979, 460-723; Romani 

2005). Questões fundamentais sobre a religião romana na esfera socioeconômica e 

sua relação com as crenças cristãs deste período são pouco encontradas na 

literatura moderna especializada (Marquardt 1876, 76, 231-232)19. Aqui não é o 

                                                             
16  Consoante a opinião de R. Turcan,  in: R. Turcan - Le Culte Impérial au IIIo. Siècle, in: H. Temporini 
W. Haase, Aufstieg und Niedergang der römischen Welt. II, 16, 2. BERLIN-NEW YORK, 1978. S. 996-
1084.esp. 1075, os atos contras os cristão não passaram de “tragique malentendu” (trágico mal-
entendido)  de ambos os lados (romano e cristão). Cf. Ph. Aubreville,  Zur Motivation der tetrarchischen 
Christenverfolgungen. Zeitschrift für Antikes Christentum. Vol. 13, 3, 2009, 415–429; conforme este 
autor a perseguição se devia a uma estratégia do mundo romano em reforçar sua própria identidade: 
“Identitätsstärkung durch die Ausgrenzung von “Fremdkörpern, (…). Die Herausbildung des “Fremdes” 
durch die Verfolgung der Christen wäre ein gerade in der Tetrarchie nicht unwichtiger 
Stabilisierungsfaktor gewesen”, pg. 427. (A construção da noção de ‚estrangeiro‘ por meio da 
perseguição aos cristãos no momento da Tetrarquia não seria teria sido um fator de estabilidade de 
somenos importância) 
17 Em relação à abrangência das atividades econômicas vale a pena conferir os trabalhos de R. Duncan-
Jones – Structure and Scale in the Roman Economy. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1990, 
principalmente cap.02, pp. 30 sqq., em que autor defende a tese de três zonas de análise para a 
atividade econômica: local, regional e comércio de longa distância, incluindo aí o papel da moeda e seu 
alcance geográfico e a de M. Fulford – Approaches to Quantifying Roman Trade: Response. (trata-se de 
uma resposta ao trabalho de  A. Wilson e o volume traz ainda uma tréplica de W. Harris) In: A. Bowman 
& A. Wilson (edits.) – Quantifying the Roman Economy. Methods and Problems. Oxford: Oxford Univ. 
Press, 2009. Pp.250-258, sobre a assimetria existente entre o comércio (e o consumo) praticado em 
zonas costeiras e aquele realizado no interior das regiões sob domínio romano.  
18 Tert. Apolog. 42 sqq. Também em Irenaeus (III, 17, 3). Cf. a opinião de A. von Harnack, Mission und 
Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhundert, Bd. I, Leipzig, 1915, 470.  
19 Cf, surpreeendentemente, o livro de J. Marquardt, de 1876, vol. V, Tomo II, é dedicado ao tema em 
seus detalhes. J. MARQUARDT Römische Staatsverwaltung. Handbuch der römischen Alterthümer. Bd. V, 
II, Leipzig, 1876, 76: “A pesquisa sobre a Administração dos romanos, em relação aos quais nós agora 
avançamos, tem que se ocupar com três questões: Primeira: quais eram as necessidades do Estado? 
Segunda: a partir de quais perspectivas estas mesmas necessidades foram custeadas? De qual tipo era 
a gestão daquele que administrava os recursos? Para responder a estas perguntas, os autores antigos 
oferecem abundante material, visto que a administração do Estado era conduzida com diligência e no 
período e também os levantamentos estatísticos eram bastante abrangentes”. “Die Untersuchung über 
den Staatshaushalt der Römer, zu welcher wir jetzt übergehen, hat sich mit drei Fragen zu beschäftigen. 
Erstens: Welches waren die Bedürfnisse des Staates? Zweitens: Aus welchen Einnahmen wurden 
dieselben bestritten? Welcher Art war die Verwaltung der Staatsgelder? Zur Beantwortung dieser Fragen 
stand den Schriftstellern des Alterthums ein reiches Material zu Gebote, da die Staatsrechnungen mit 
Sorgfalt geführt und in der Kaiserzeit auch die statistische Erhebungen in grossem Umfange gemacht 
wurden”.  



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

73 
 

caso de se perguntar sobre os custos da Religião romana (Rüpke 2005, 1457-

1471)20.  Trata-se antes de examinarmos as necessidades e condições materiais 

nas quais novos movimentos de ideias e crenças, ligadas aos Cristianismo, se 

desenvolveram em oposição ao sistema de poder constituído, em especial no III 

século d.C. 

 Esta perspectiva abre-nos a possibilidade de perguntar não somente sobre 

as relações entre Estado e Religião, mas também sobre as unidades sociais 

responsáveis pelas atividades produtivas no Imperium Romanum. Até que ponto 

houve um impacto sobre a produção de objetos de luxo e de arte para os templos 

ou outros locais de culto, ou mesmo sobre gêneros de subsistência em regiões onde 

o Cristianismo se expandiu? Quais eram os interesses materiais de determinados 

grupos ou mesmo de associações ao tempo das perseguições? Qual o significado 

que as doações e as ‘esmolas’ tiveram no auxílio de viúvas, órfãos e perseguidos? 

Qual o papel que esta economia ecclesiastica elemosina, no dizer de Mazzarino, 

representou para o fisco e a administração romanas (Cyprianus De oper. et eleem., 

passim; Hippolytos Ref. omn. haer. IX; Mazzarino 1999, 451-469) 21? 

 
FONTES PRIMÁRIAS 
 
CYPRIAN von Karthago - Über gute Werke und Almosen (De opere et eleemosynis). 
Des heiligen Kirchenvaters Caecilius Cyprianus sämtliche Schriften / aus dem 
Lateinischen übers. von Julius Baer. (Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, Band 
34) München: 1918. 
Cassius Dio, Hist. Rom. 67, 14, 1-2;  
Cyprianus Carthaginensis De opere et eleemosynis; Documenta Catholica 
Omnia  De Ecclesiae Patribus Doctoribusque    Migne Patrologia Latina  Disponível 
em:http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_02000258__Cyprianus_Cartha
ginensis__Liber_de_Opere_et_Eleemosynis__MLT.pdf.html  
Eusebius von Cäsarea – Kirchengeschichte (Historia Ecclesiastica). Eusebius, 
Ausgewählte Schriften Band II: Kirchengeschichte. Aus dem Griechischen übersetzt 
von Phil. Häuser. (Bibliothek der Kirchenväter, 2. Reihe, Band 1) München 1932. 
Galeno de Pergamon (129 – morto talvez em 216 d. Cr.) De pulsuum differentiis 
III, 3.;  
Hippolytus Romanus Refutatio omnium haeresium. Edição Paul Wendland. Leipzig 
1916. Hildelsheim; Nova Iorque: Olms, 1977.;  
Irenaeus (III, 17, 3). 

                                                             
20 Uma apresentação resumida da polêmica sobre os custos do culto romano encontra-se in: J. Rüpke, 
Zur Ökonomie römischer Priesterschaften, in: Rüpke, Fasti sacerdotum. Die Mitglieder der 
Priesterschaften und das sakrale Funktionspersonal römischer, griechischer, orientalischer und jüdisch-
christlicher Kulte in der Stadt Rom von 300 v. Chr. bis 499 n. Chr. Teil 3: Quellenkunde und 
Organisationsgeschichte. Bibliographie. Register, Stuttgart, 2005, 1457-1471. 
21 Uma importante contribuição para a discussão do papel das esmolas e doações na vida econômica 
romana imperial, baseado na obra de Cipriano - De opere et eleemosynis   -, encontra-se in: S. 
Mazzarino, Le due economie: la statale e l’ecclesiastica. La banca, l’elemosina e il fisco. “L’epoca di 
Ippolito” e le “persecuzioni” contro i Cristiani, in: ders. – L’Imperio romano. Vol. 2, Roma-Bari, 1999, 
451-469.  Vgl. auch Mazzarinos Kommentare zu Kallistos Episode (Hipp. Refutatio omnium haeresium 
IX). 

http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_02000258__Cyprianus_Carthaginensis__Liber_de_Opere_et_Eleemosynis__MLT.pdf.html
http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_02000258__Cyprianus_Carthaginensis__Liber_de_Opere_et_Eleemosynis__MLT.pdf.html


RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

74 
 

Knopf, D. Rudolf (Hrg.) – Ausgewählte Märtyreakten. 3. Aufl. Neubearbeitete von 
D. Dr. G. KRÜGER. Tübingen: Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1929.  
Laktanz – De mortibus persecutorium. Die Todesarten der Vervolger. Übersetzt und 
Eingeleitet von A. Städele. Fontes Christiani. Bd. 43. Turnhout:  Brepols Publishers, 
2003. 
Lucianus Samosatensis (120-180 d.C.) Alexander sive Pseudopropheta XXV; 
XXXVIII. Trad. E Com. de A.M. Harmon. Vol. IV. 1936, Loeb Classical Library 
Cambridge: Harvard Univ. Press, 1961.  
C. Plinius Caecilius Secundus -  Epistolae – Sämtliche Briefe – Lateinisch\Deutsch. 
Trad. H. Philips e M. Giebel. Stuttgart: Philipp Reclam jun., 2010. 
Origenes Contra Celsum IV, 23. Comentado em detalhes por S.  Benko, op. cit., 
1098-1108;  
Scriptores Historiae Augustae. Flavi Vopisci Syracusii (Scriptores Historiae 
Augustae. Vol. 2, ed. E. Hohl, 1965). 
C. Suetonius Tranquillus. De Vita Caesarum (C. Suetoni Tranquilli    Opera. Vol. 1, 
ed. M. Ihm, 1908). 
Suetonius, Claudius ed. J. Mottershead. Bristol: Bristol Classical Press, 1986 
Suetonius, Nero ed. B.H. Warmington. London: Bristol Classical Press, 1999 
Cornelius Tacitus. Annales (Cornelii Taciti Annalium Ab Excessu Divi Augusti Libri, 
ed. C. D. Fisher, 1906). Tacitus. Oxford: Oxford Clarendon Press Scriptorum 
Classicorum Bibliotheca Oxoniensis, 1906. 
Q.S.Fl. Tertullianus – Apologeticus Adversus Gentes pro Christianis, Documenta 
Catholica Omnia De Scriptoribus Ecclesiae Relatis Migne. Patrologia Latina 
Disponível em: http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_0160-
0220__Tertullianus__Apologeticus_Adversos_Gentes_Pro_Christianis__MLT.pdf.htm 
provavelmente citado em Eusébio, em uma versão grega.HE 2.2.4 
TERTULIAN – Apologetikum (Apologeticum). Tertullian, Apologetische, Dogmatische 
und Montanistische Schriften. Übersetzt von Heinrich Kellner (Bibliothek der 
Kirchenväter, 1. Reihe, Band 24) Kempten München, 1915. 
 

FONTES SECUNDÁRIAS 
ALAND, KURT – Das Verhältnis von Kirche und Statt in der Frühzeit. In: HAASE, 
WOLFGANG und TEMPORINI, HILDEGARD. Aufstieg und Niedergang der römischen 
Welt – Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung. II, Bd. 23, I 
Halbband. Religion (vorkonstantinisches Christentum: Verhältnis zu römischem 
Staat und Heidnischer Religion). Berlin. New York. Walter de Gruyter, 1979. 60-
246. 
AUBREVILLE, PHILIP -  Zur Motivation der tetrarchischen Christenverfolgungen. 
Zeitschrift für Antikes Christentum. Vol. 13, 3, S. 415–429, 2009.  
 BARNES, T. D. – Legislation against the Christians.  The Journal of Roman Studies. 
Vol. 58, 1968. S. 32-50. 
BENKO, STEPHEN – Pagan Criticism of Christianity during the First Two Centuries. 
A. D. . In: HAASE, WOLFGANG und TEMPORINI, HILDEGARD. Aufstieg und 
Niedergang der römischen Welt – Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der 
neueren Forschung. II, Bd. 23, II Halbband. Religion (vorkonstantinisches 
Christentum: Verhältnis zu römischem Staat und Heidnischer Religion. Forts.). 
Berlin. New York. Walter de Gruyter, 1980 1055-1118. 
BRENT, ALLEN – Hippolytus and the Roman Church in the Third Century. 
Communities in the tension before the emergence of a monarch-bishop. Leiden; 
New York; Köln: E. J. Brill, 1995. 
BURKERT, WALTER – Kulte des Altertums. Biologische Grundlagen der Religion. 
Munique: C.H. BECK, 1998. 

http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_0160-0220__Tertullianus__Apologeticus_Adversos_Gentes_Pro_Christianis__MLT.pdf.htm
http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_0160-0220__Tertullianus__Apologeticus_Adversos_Gentes_Pro_Christianis__MLT.pdf.htm


RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

75 
 

La CALLE, FERNANDO GASCÓ – El Silencio sobre los cristianos en la Historia 
Romana de Casio Dion. Habis, 12, 1981. 197-202. 
CASTRITIUS, HELMUT – Materiell-ökonomische Hintergründe der 
Christenverfolgungen im römischen Reich. In: Castritius, H; Lotter, F. Meyer, H; 
Neuhaus,H. – Herrschaft, Gesellschaft, Wirtschaft. Geschichtsbetrachtung unter 
didaktischem Aspekt. Darstellungsband. Donauwörth: Verlag Ludwig Auer, 1973 
DUNCAN-JONES, R. - Structure and Scale in the Roman Economy. Cambridge: 
Cambridge Univ. Press, 1990, principalmente cap.02, pp. 30 sqq.,  
FLACH, DIETER – Die römischen Christenverfolgungen. Gründe und Hintergründe. 
Historia. Zeitschrift für Alte Geschichte.  Band XLVIII, H.4, S. 442-464, 1999. 
FRATEANTONIO, CHRISTA – Religiöse Autonomie der Stadt im Imperium 
Romanum. Tübingen: Mohr Siebeck, 2003.  
FREND, W. H. C. – El fracaso de las persecuciones en el imperido romano. In: 
FINLEY, M. I. (Ed.) – Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. López. Madrid: Akal, 
1981. S.289-314. 
FULFORD, M. – Approaches to Quantifying Roman Trade: Response. (trata-se de 
uma réplica ao trabalho de  A. Wilson e o volume traz ainda uma tréplicade W. 
Harris) In: A. Bowman & A. Wilson (edits.) – Quantifying the Roman Economy. 
Methods and Problems. Oxford: Oxford Univ. Press, 2009. Pp.250-258, 
HARNACK, ADOLF – Geschichte der altchristlichen Litteratur bis Eusebius. Zwei 
Bände. Leipzig: J. C. Hinrich’sche Buchandlung, 1893-1897-1904. 
HARNACK, A. – Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei 
Jahrhundert. Leipzig: Hinrich, 1915. 
KERESZTES, P. Two Edicts of the Emperor Valerian, Vigiliae Christianae 29, 1975, 
81-95. 
KOCH, A. -  Zur Interdependenz von Religion und Wirtschaft – 
Religionsökonomische Perspektiven. In: Martin Held, Gisela Kubon-Gilke, Richard 
Sturn (Orgs.). Ökonomie und Religion. Jahrbuch Normative und institutionelle 
Grundfragen der Ökonomik Bd. 6. Metropolis, 2007 
LEFÈVRE, E. Vom Römertum zum Ästhetizismus, Studien zu den Briefen des 
jüngeren Plinius. Beiträge zur Altertumskunde. Bd. 269. Berlin-New York, 2009, 
176.  
MARQUARDT, JOACHIM – Römische Staatsverwaltung. Handbuch der römischen 
Alterthümer. Bd. V, II. Leipzig:Verlag von S. Hirzel, 1876.  
 ____________________ – Römische Staatsverwaltung. Handbuch der römischen 
Alterthümer. Bd. VI, III. Leipzig:Verlag von S. Hirzel, 1878. 
MAZZARINO, SANTO – Le due economie: la statale e l’ecclesiastica. La banca, l’elemosina e il 
fisco. “L’epoca di Ippolito” e le “persecuzioni” contro i Cristiani. In: Ders. – L’Imperio 
romano. Vol. 2. Roma-Bari: Editori Laterza, 1999. S.451-469. 
NEUMANN, KARL JOHANNES – Hippolytus von Rom in seiner Stellung zu Staat und Welt. 
Neue Funde und Forschungen zur Geschichte von Staat und Kirche in der römischen 
Kaiserzeit. Leipzig: Verlag von Veit & Comp., 1902. 
NORRIS, RICHARD. A., Jr – The Apologists. In: F. Young, L. Ayres & A. Louth (edits.) - Early 
Christian Literature. Cambridge: Cambridge University Press, 2008. Pp. 36-44. 
OBORN, GEORGE THOMAS – Economic Factors in the Decian-Valerian Persecutions. A Part of 
a Dissertation submitted to the Faculty of the Divinity School in Candidacy for the Degree of 
Doctor of Philosophy. Department of Church History. (Reprinted from Church History. Vol. II, 
nr. 02, 1933). Chicago: University of Chicago. 1931. Diese kleine Schrift hat 13 Seiten. Die 
Dissertation selbst habe ich nicht gefunden. 
PANKIEWICZ, RYSZARD – Der Hl. Cyprian als Finanz- und Vermögensverwalter. 
Anmerkungen zu Geldangelegenheiten der afrikanischen Kirche um die Mitte des 3. 
Jhs. N. Chr. POMOERIUM 3, (1998). 61-72. 



RJHR VI:10 (2013) – Marcos José de Araújo Caldas 
 

76 
 

PLANKL, WILHELM – Wirtschaftliche Hintergründe der Christenverfolgungen in 
Bithynien. Gymnasium. Zeitschrift für Kultur der Antike und humanistische Bildung. 
60, Heft I, 1953. S. 54-56. 
ROMANI, GIORGIO – LABOR CHRISTIANUS nei primi secoli. Tesis Doctoral. Facultad 
de Teología de la Universidad de Navarra. Pamplona, 2005 
RÜPKE, JÖRG – Die Religion der Römer. Eine Einführung. München: Verlag. C. H. 
Beck, 2001. 
RÜPKE, JÖRG –  Zur Ökonomie römischer Priesterschaften. In: Fasti sacerdotum. 
Die Mitglieder der Priesterschaften und das sakrale Funktionspersonal römischer, 
griechischer, orientalischer und jüdisch-christlicher Kulte in der Stadt Rom von 300 
v. Chr. bis 499 n. Chr. Teil 3: Quellenkunde und Organisationsgeschichte. 
Bibliographie. Register. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2005. 
SAUMAGNE, CHARLES B.; MESLIN, MICHEL – De la légalité du Procès de Lyon de 
l’année 177. In In: HAASE, WOLFGANG und TEMPORINI, HILDEGARD. Aufstieg und 
Niedergang der römischen Welt – Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der 
neueren Forschung. II, Bd. 23, I Halbband. Religion (vorkonstantinisches 
Christentum: Verhältnis zu römischem Staat und Heidnischer Religion). Berlin. New 
York. Walter de Gruyter, 1979. 
SCHÄFKE, WERNER – Frühchristlicher Widerstand. In: HAASE, WOLFGANG und 
TEMPORINI, HILDEGARD. Aufstieg und Niedergang der römischen Welt – 
Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung. II, Bd. 23, I 
Halbband. Religion (vorkonstantinisches Christentum: Verhältnis zu römischem 
Staat und Heidnischer Religion). Berlin. New York. Walter de Gruyter, 1979. 460-
723. 
SHERWIN-WHITE, A. N. – Por que fueron perseguidos los primeros cristianos? Una 
correction. In: FINLEY, M. I (ed.) – Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. López. 
Madrid: Akal, 1981.S. 275-280; 
de STE. CROIX, G. E. M – Christian Persecution, Martyrdom, & Orthodoxy. Oxford:: 
Oxford University Press, 2006.  
de STE CROIX, G. E. M. – Por que fueron Perseguidos los primeros cristianos? In: 
FINLEY, M. I.  (ed.) – Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. López. Madrid: Akal, 
1981. S. 233-273. 
de STE CROIX, G. E. M. – Por que fueron perseguidos los primeros cristianos? Una 
replica. FINLEY, M. I.  (ed.) – Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. López. 
Madrid: Akal, 1981. S. 281-287. 
STORNIOLO, IVO; BALANCIN, EUCLIDES M. (Hrsg). Didaqué: o catecismo dos 
primeiros cristãos para as comunidades de hoje. 16ª. ed. São Paulo: Paulus, 2009. 
TURCAN, ROBERT - Le Culte Impérial au IIIo. Siècle. In: TEMPORINI, HILDEGARD; 
HAASE, WOLFGANG - Aufstieg und Niedergang der römischen Welt. II, 16, 2. 
BERLIN\NEW YORK: WALTER DE GRUYTER, 1978. 
WILPERT, JOSEPH – Principienfragen der christlichen Archäologie mit besonderer 
Berücksichtigung der “Forschungen” von Schultze, Hasenclever und Achelis. 
Freiburg im Breisgau: Herder’sche Verlagshandlung, 1889. 
YANGUAS, NARCISO SANTOS – Decio y la Persecución Anticristiana. Memorias de 
Historia Antigua XV-XVI, 1994-1995. S. 143-181. 
 
 


