“infructuosi (in) negotiis*“: Problemas e debates acerca das causas
econdmicas das perseguicdes aos cristaos entre 1l e 111 d.C. no
Apologeticum de Tertuliano. Estudos Preliminares?®

Marcos José de Araujo Caldas?®
Prof. Doutor (UFRRJ)

http://lattes.cnpq.br/0462102982176400

Resumo: O presente artigo tem por objetivo discutir, a partir da obra
Apologeticum de Quinto Septimo Florens Tertuliano (160 — 220 d.C), em que grau o
problemas relacionados a Economia do Império Romano no século Il d.C. podem

nos ajudar a entender as perseguicdes aos cristdos neste mesmo periodo.

Palavras-Chave: Persegui¢des aos Cristdos; Cristianismo Primitivo; Economia do

Império Romano

Abstract: This article aims to debate, based on the work Apologeticum of Q. S. F.
Tertullian (A.D. 160-220), how far or deep the issues concerning to the Economy of
Roman Empire in the third century A.D. may help us to understand the

persecutions against Christian at this time.

Key Words: Persecutions against the Christians; Early Christianity; Economy of

Roman Empire.

1 O presente trabalho representa parte dos resultados do projeto de pesquisa ora em curso intitulado
»infructuosi (in) negotiis“ Die wirtschaftlichen Motivationen der Christenverfolgungen in den rémischen
Provinzien zur Kaiserzeit (Motivagdes econdmicas das persegui¢fes aos cristdos nas provincias romanas
no periodo imperial). Krise des 3. Jahrhunderts. Orgéos Financiadores (CAPES\DAAD - Alemanha).

2 professor Adjunto IV de Histéria Antiga. Departamento de Histéria e Economia. Instituto Multidisciplinar
- UFRRJ Nova lguacu.


http://lattes.cnpq.br/0462102982176400

RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

I - Apresentacao

“Apologista”, explicar Richard A. Norris, Jr, “foi um termo aplicado aos
cristdos do periodo primitivo e denota uma série de autores que no curso do
segundo século compuseram e fizeram circular palavras e demandas (cf. Justin. |
Apol. I, 1: prosfonesin kai enteuxin - prosfw'nhsin kai® €)’nteucin) a imperadores e a

outras autoridades publicas em nome de seus companheiros cristdos™

(Norris,
2008, pg. 36). Segundo este autor, os apologistas tinham por objetivo persuadir
estas mesmas autoridades de que as persegui¢cdes locais eram injustas,
desnecessarias e in6cuas (Idem), e em seu limite, completa o autor, as apologias
procuravam refutar as diferentes criticas ao cristianismo e demonstrar a
superioridade da fé crista sobre as demais crencas (ldem). Este tipo de género
discursivo cristéo floresceu no inicio do século 1l d.C.* (Ibidem) e ao longo de todo
este século manteve-se restrito a autores de fala grega. Apenas no final do século
Il d.C. e na virada para o século Il d.C. é que autores de cepa latina comecaram a
advogar com mais veeméncia a crenca cristd. Entre escritos que podemos situar
com relativa seguranca como um dos primeiros apologetas cristdos latinos esta
Quinto Septimo Florens Tertuliano (160 — 220 d.C) e entre seus primeiros textos,
composto entre os anos de 197\198 d.C, esta o Apologeticum®, uma longa e bem
cuidada peca retérica, com varias passagens do Antigo Testamento, em defesa do
cristianismo. Dele podemos extrair e examinar com atencao varios aspectos da vida
cotidiana dos cristdos dos primeiros séculos, suas crencgas, temores, modos de vida
etc. Nao nos interessa aqui, por este momento, prolongarmos nossa analise sobre o
Apologeticum, mas apenas ressaltar sua riqueza de detalhes para além do mero
discurso laudatério em justificativa a crenca cristd. Contudo, uma passagem
merece ser examinada mais de perto porque pde em relevo um tema ainda pouco
tratado nos estudos acerca do cristianismo primitivo: as relagdes de
interdependéncia entre Economia e Religido primitivas.

Nesta passagem o autor rebate o que parece ser uma recorrente acusagao
imputada aos cristdos: a de que os seguidores de cristo sdo infructuosi in negotiis
(lit. infrutuosos para os negécios). Com isso Tertuliano pretende fazer saber a seu
publico sua posicédo e defender e dissuadir as autoridades romanas da inadequacao

e inconveniéncia das perseguic¢des aos cristaos.

3 “The term ‘Apologists’, as applied to Christian writers of the early period, denotes a series of authors
who in the course of the second century composed and circulated addresses and pleas (cf. Justin, | Apol.
1.1) to emperors and others in public authority on behalf of their fellow Christians.”

4 Ha, como se sabe, Apologias famosas, muito anteriores ao século Il a.C., como aquelas de Platédo e
Xenofonte. E preciso, no entanto, fazer uma distingdo entre a Apologia de cariz grego, e a Apologética
de tendéncia crista.

5 Adversus Gentes pro Christianis, provavelmente citado em Eusébio, em uma versédo grega.HE 2.2.4

63



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

“Sed alio quoque iniuriarum titulo postulamur, et infructuosi in negotiis dicimur.
Quo pacto homines vobiscum degentes, eiusdem victus, habitus, instructus,
eiusdem ad vitam necessitatis? Neque enim Brachmanae aut
Indorum gymnosophistae sumus, sylvicolae et exules vitae. Meminimus gratiam
nos debere Deo Domino Creatori; nullum fructum operum eius repudiamus; plane
temperamus, ne ultra modum aut perperam utamur. ltaque non sine foro, non
sine macello, non sine balneis, tabernis, officinis, stabulis, nundinis vestris,
ceterisque commerciis cohabitamus in hoc saeculo. Navigamus et nos
vobiscum et militamus, et rusticamur, et mercamur, proinde miscemus artes,
operas nostras publicamus usui vestro. Quomodo infructuosi videamur negotiis

vestris, cum quibus et de quibus vivimus, non scio” (grifo meu)

“Mas, além disso, queixam-se de noés a titulo de injurias (outras) e nos acusam de
sermos infrutuosos para os negécios. Mas como pode ser (dito algo assim) de
homens que vivem de acordo convosco, que vivem das mesmas provisdes, que
possuem o0s mesmos habitos, que tém da mesma educacdo, e dependem das
mesmas necessidades para a vida? Com efeito, ndo somos nem (como)
Brachmanes, nem como Gymnosophistas das Indias, silvicolas e exilados da vida.
N6s nos recordamos de devermos gracas ao Criador, Nosso Senhor. Nenhum fruto
da obra d’Ele repudiamos. Moderamo-nos completamente, e ndo usamos (tais
frutos) de um modo desmedido ou inapropriado. Por consequéncia, nao
podemos viver convosco, neste mundo, sem um férum, sem um mercado
(de carne), sem os vossos banhos (publicos), sem as vossas tabernas, nem
sem as vossas oficinas, ou sem o0s vossos domicilios, nem sem as vossas
feiras e demais comércios (...) Por que somos vistos como infrutuosos a vossos
negocios, (exatamente) aqueles com os quais e a partir dos quais vivemos, eu nao
sei” (Apol. XLII, 1-3)

Para que possamos investigar melhor esta passagem € necesséria, antes,
uma avaliacdo preliminar do que se encontra em jogo. Trata-se, pois, em primeira
linha de entender o papel dos interesses materiais, no campo religioso, do mundo
antigo, ndo somente por meio das praticas cultuais em seus respectivos lugares de
culto, que requeriam um ‘comportamento standard’ (e com isso uma dada
mentalidade histérica assumida por determinados grupos), como W. Burkert
preconizava (Burkert 1998, passim)® mas também por intermédio de elementos
concretos da atividade religiosa como p. ex. instrumentos, edificacbes, oferendas
etc., elementos estes que a seu turno implicavam troca, produg¢do, consumo,

distribuicdo etc., e que, em nosso caso, se relacionavam direta e indiretamente

6 . P
Que o autor chama de ,praxis religiosa’.

64



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

com os grupos dos chamados christiani. Nao se trata aqui, portanto, de se debrucar
sobre a face sagrada das praticas rituais cristds — a veneracdo, a prece, a
purificacdo -, mas antes o projeto volta-se para o nivel material da religido,
principalmente aquele relativo a organizacdo da atividade religiosa e a pratica
comercial das comunidades cristas envolvidas que, no final do século Il e ao longo
do Il séculos d.C. tiveram uma grande influéncia no desenvolvimento da crenca
cristd. Por outro parte, a pesquisa em tela abrange a virada do século Il para o
século 11l d.C., em torno do fim do governo de Marco Aurélio (180 d.C.), até a
conclusdo das chamadas ‘grandes persegui¢des’, que apenas findam com o edito de
tolerancia de Galério de 30 de abril de 311 d.C, um periodo marcado por
persecutiones, em particular pelas as autoridades romanas locais, aos seguidores
de Cristo.

Assim é que nos primevos escritos teoldgicos e na antiga literatura crista em
geral a palavra persecutio — ‘perseguicdo’ — possui um sentido muito particular: ela
corresponde, no juizo daqueles que seguem as crengas cristas, a acontecimentos
bastante violentos que tiveram lugar durante quase trés séculos e que opuseram
cristdos, nao-cristdos (pagdos) e até mesmo certos circulos judaicos (Castritius
1973, 82-95), e, simultaneamente, representava o ponto alto da intolerancia
religiosa do Imperium Romanum (Losehand 2009, 99-132).

Uma opinido comum entre a literatura especializada é que a histéria das
perseguicdes aos cristdos nos trezentos primeiros anos pode ser dividida em trés
fases ou momentos (de Ste. Croix 1981, 281-287; de Ste Croix 2006, 106-107;
Aland 1979, 60-246; Aubreville 2009, 415-419; Barnes 1968, 35-50; Benko 980,
1055-1118; Flach 1999, 442-464; Frend 1981, 289-314; von Harnack 1915; Oborn
1931; Schafke 1979, 460-723; Sherwin-White 1981, 233-273; Yanguas 1994-
1995, 143-181)’. A primeira fase ou momento finda apenas pouco apés o grande
incéndio de Roma no anos de 64 d.C.; a segunda fase comec¢a imediatamente apoés
o término da primeira, ainda sob o governo de Nero (54-68) e se prolonga até
meados do século Ill, por volta do 250 d. C. ; a terceira fase se inicia com a
perseguicdo sob Decio, em 250-251 d. C. e termina cerca de 311-313 d.C. Em
adicdo a estas datas, seria conveniente também levar em conta o ano de 324 d.C.,
considerando as ac¢des de Licinio (308-324) contra os cristdos em seus primeiros
anos de governo, até a derrota deste imperador por Constantino (306-337) no ano
de 324 d.C. Sabe-se muito pouco sobre as perseguicdes promovidas pela
autoridade romana até o ano de 64, e, consoante o juizo de muitos especialistas,

nao houve qualquer ‘grande perseguicdo’ pelo menos até Decius. Entre os anos de

7 A divisdo se encontra em G. E. M. de STE. Croix, Christian Persecution, Martyrdom, & Orthodoxy.
Oxford, 2006, 106-107; 1915;

65



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

64 e 250 houve apenas perseguicdes localizadas, de abrangéncia bastante limitada.
Mesmo que o numero total de vitimas tenha sido consideravel, é preciso notar que
a maior parte ocorrera em periodos breves e de modo pontual. Até mesmo uma
grande perseguicdo como aquela ao tempo de Decius durara menos de um ano, e
as persegui¢cdes mais abrangentes ao tempo de Valeriano (253-260), entre os anos
de 257-259, perduraram como se pode notar menos de trés anos. A terceira e
ultima onda de persegui¢des, também chamadas de ‘Grandes Perseguicdes’,
ocorrera sob o dominio de Diocleciano (284-305) e seus corregentes (Maximiano,
Galério e Constantio), a partir de 303 d.C., e foi levada a cabo durante dois anos no
Ocidente, ainda que no Oriente tenha durado um pouco mais. As perseguicdes
foram, conforme nos informam as fontes cristds, o auge da hostilidade contra os
cristdos ao longo destes trés primeiros séculos, e correspondiam, na visdo dos
antigos autores cristdos, e também de alguns autores modernos, a uma constante
atmosfera de animosidade e ameacgas, que pairava sobre os seguidores da crenca
crista, colocando-os em constante atencdo para o fato de que a qualquer instante
uma nova situacao de conflito poderia irromper.

Na dinamica da politica religiosa imperial, os cristdos foram, portanto, ainda
que de maneira intermitente e de modo pontual, objeto de atencdo da
administracdo romana. Inimeras seitas e versdes concorrentes da crenga crista
requeriam acdes administrativas das autoridades romanas, que, a seu turno,
tinham que lidar com a estrutura organizacional da religiao romana (em especial os
cultos e ritos) em toda Roma, na peninsula da Itédlia e nas provincias romanas, e
cuja importancia traduzia-se por serem, estes cultos e ritos, um importante
elemento de integracdo para a estabilidade do Imperium (Frateantonio, 2003.
20sqq). E necessario esclarecer que um dos mais fundamentais aspectos da religido
romana eram as determinagdes rituais nas praticas cultuais. Cicero (106-43 a.C.),
por exemplo, entendia a no¢do de religio, conforme podemos constatar em seu
famoso escrito De natura deorum, como cultus deorum (lit.culto dos deuses), isto
€ como ‘culto aos deuses’, sugerindo que a palavra cultus seja entendida como
‘exercicio’, ‘adoracao’, ‘cuidado’ ou ‘veneracdao’ em honra aos deuses (Cicero, De
nat. deor. Il, 71-72), que, deste modo, preconiza um modo correto de agir nos
ritos. “Cicero exprime com isto o entendimento romano do que é ,Religiao“, o qual
consequentemente, no caso da Religio, tem pouco que ver com uma nogao de crer
corretamente, mas antes, principalmente, de executar as ac¢des orientadas para o0s
deuses de maneira correta — ou seja, nao se tratava de uma Ortodoxia, mas antes

de uma Ortopraxia que marcava a religiado romana” (Hock 2002, 10; Sheid 1998,

66



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

124; Ripke 2001, 114-116)%. Isto nos conduz a questfes que implicavam nas
condicbes materiais em que a Religido, por intermédio de seus ritos e cultos, se
manifestava, e em particular aquando novas praticas cultuais e suas
correspondentes crengas assomavam, O que em NOoSSO casO parece se expressar
por razdes e interesses materiais da hostilidade romana contra a superstitio crista,
alids, um tema que, apesar da imensa literatura cientifica, foi pouco tratado.
(Oborn 1931; Plankl 1953, 54-56; Castritius 1973; Flach 1999, 455).

Nas ultimas décadas, a bibliografia historica especializada sobre o tema do
Cristianismo primitivo acentua preponderantemente os aspectos religiosos, politicos
e juridicos das medidas contra os cristdos. Se mirarmos em perspectiva, a
historiografia e a literatura cientifica, em geral, dedicada ao tema, perceberemos
claramente o peso das questdes juridicas e das motivacdes politicas no centro das
preocupacdes destes trabalhos. O problema da interdicdo da pratica da religido
cristd em razdo de uma legislacdo especifica ou ainda o significado da expansao do
culto imperial para a hostilidade do poder romano em relacdo a outras crencas
suscita h4 muito um longo e alentado debate de especialistas em torno do tema.
Grosso modo podemos perceber, com base nas fontes primarias literarias e
histéricas disponiveis, quatro diferentes perspectivas em relacdo a crencga crista

destes trés primeiros séculos:

1. Uma ‘seita’ (secta) com raizes judaicas. Sob esta nocdo abrigam-se alguns
autores nao-cristdos quando se referem a cristdos e judeus, principalmente
por causa dos acontecimentos relativos a agbes de judeus contra Roma e
das revoltas dai resultantes nos séculos | e Il d.C. No contexto destes

conflitos, alguns autores modernos viram a reacdo da autoridade romana

8«Cicero bringt damit das romische Verstandnis von “Religion” zum Ausdruck, dem zufolge es bei der
Religio weniger darum geht, richtig zu glauben, als vielmehr darum, die auf die Gotter gerichteten
Handlungen richtig zu vollziehen — also nicht Orthodoxie, sondern Orthopraxis kennzeichnet die romische
Religion”. (grifo meu). Em relagcdo ao ritualismo da religido romana compare: F. Jacques — J. Sheid,
Rom und das Reich in der Hohen Kaiserzeit. 44 v.Chr. — 260 n.Chr. Bd |. Die Struktur des Reiches,
Stuttgart — Leipzig, 1998, 124: O Judaismo permaneceu em sua esséncia a Religido de um povo, e o
Cristianismo, também por longo tempo, um fendmeno judaico. Ainda, havia estas Religibes e em todas
as grandes cidades os romanos podiam encontra-las e mesmo pratica-las. Se estes cultos, pois, estavam
ligados ao sistema religioso de suas respectivas cidades ou nédo, eles ofereciam ao cidadéo, se ele assim
0 quisesse, um contraste ao ritualismo tradicional, um acesso mais sensivel ao Divino. Naturalmente, o
sistema tradicional religioso das cidades greco-romanas teve que produzir, ao lado da Religido, a
angustia e o entusiasmo passional da supersticdo. No entanto, estes aspectos ndo foram condenados
pelo simples motivo de que ndo havia qualquer Ortodoxia religiosa, antes somente Ortopraxia”. “Das
Judentum blieb im wesentlichen die Religion eines Volkes und das Christentum lange ein judisches
Phanomen. Dennoch, es gab diese Religionen, und in allen grossen Stadten konnten die Rémer ihnen
begegnen und sie sogar praktizieren. Ob diese Kulte nun ins religidse System seiner Stadt eingebunden
waren oder nicht — diese Kulte boten dem Burger, wenn er es wollte, einen Kontrast zum traditionellen
Ritualismus, gefiuihlsbetonteren Zugang zum Goéttlichen. Naturlich hatte das traditionelle religidse System
der griechisch-romischen Stadte neben der Religion(...) die Beklemmung und die leidenschaftliche
Begeisterung des Aberglaubens aufzuweisen. Aber diese Aspekte wurden nicht verdammt, aus dem
einfachen Grund, dass keine religiése Orthodoxie existierte, sondern nur Orthopraxie.”; também cf. J.
Rupke, Die Religion der Rémer. Eine Einfihrung, Munchen, 2001, 86 sqq. Rupke chama isto de uma
‘sintaxe’ da teologia material, (“Syntax (...) ‘materieller’ Theologie™), 114-116.

67



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

como uma resposta ao ‘modo de vida cristdo’(Suetonius De vit. caes.
Claudius V, 25; Origenes Cels. IV, 23; Galenos De puls. diff. Il, 4 und Il1, 3;
Tacitus Ann. XV, 39 sqq.; Cassius Dio Hist. Rom. 67, 14, 1-2; Cf. Benko,
1098-1108; Calle 1981, 197-202).

2. Uma superstitio ex oriente. Subsidiados por alguns elementos da liturgia das
comunidades cristas primitivas, que apresentava similaridades com a Magia
e antigos cultos orientais, certos autores antigos apontavam a crencga crista
como uma superstitio nova ac malefica. No interior desta categorizacdo em
relacdo as crencas cristas divisa-se o debate de autores nao cristdos em
torno do problema de insercdo de crentes de um modo geral na estrutura
juridica e social da religido romana. (Suetonius De vit. caes. Nero XVI, 2;
Scriptores Historiae Augustae Fl. Vop.Syr.Fir. Sat. Proc. et Bon. VII-VIII;
Minucius Felix Octav., 8-12; 28-29)°.

3. Um collegium illicitum. Desde o periodo republicano, rituais ditos foraneos e
seus respectivos seguidores, ndo reconhecidos pela autoridade romana,
representavam uma ameaca para a ordem publica. Se, entdo, comunidades
de crentes e seus oficiantes executassem oficios religiosos ndo-autorizados,
perpetrando infamias (flagitia), seus seguidores eram tomados como
conspiradores. Esta foi, por exemplo, a suspeita que recaiu sobre parte da
populagcdo romana por ocasidao do incéndio no ano de 64. Tal infamia
abalava a pax deorum e ameacava o poder do César. (Plinius Epist. X, 96-
97; Tacitus Ann. XV, 39 sqq.)*°.

4. Uma das novas religides de mistério de entdo. A descricdo do cristianismo
primitivo de Luciano (120-180 d.C.) como uma kainé teleté, isto €, como um
Mysterium no sentido oriental, fazia equiparar o0 movimento cristdo as
antigas tradicbes pagas (Lucian. 42 Alex. siv. Pseud. 25; 38; Cf. Benko,
1093-1097)*.

As diferencas de opinido refletem-se, na literatura moderna, em indmeras
interpretacdes, que, em sua grande maioria, dizem respeito as relacdes do poder
central romano perante as comunidades cristds, sem que importantes fatores
sejam observados. Este é caso, por exemplo, das diferencas entre a administracao
central e local e a relativa autonomia da Religido e do Culto em relacdo a

autoridade romana central, ou ainda da diferenciacdo entre doxa e praxis, € 0

°  Suet. Nero, XVI, 2. Scriptores Historiae Augustae. FLAVI  VOPISCI SYRACUSII
FIRMUS SATURNINUS PROCULUS ET BONOS(us), VII-VIII. Neste texto, os cristdos sdo descritos como
‘devoti Serapi’. (devotos de Serapis)

0 Pplinius o jovem, Epist. X, 96-97, nomeia a seita dos cristdos de hetaerias; cf.Tac. Ann. XV, 39 sqq.;

™ Luciano de Samosata (120-180 d.C.) Alexander sive Pseudopropheta XXV; XXXVIII A.M. Harmon,
1936, Cambridge, Harvard, 1936. Comentario de S. Benko, op.cit. -1093-1097.

68



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

pluralismo religioso no que tange a crenca cristd. Se buscarmos respostas acerca
do tema das motivacdes das perseguicdes em recentes trabalhos monogréficos,
surgem com muita frequéncia razdes juridicas e politicas como subtexto. Deste
modo encontram-se no centro das atenc¢des de parte da literatura especializada os
fundamentos juridicos das persegui¢des e suas consequéncias para o futuro da
crenca crista.

Nas sociedades antigas a Religido era uma parte essencial da vida
quotidiana. Em Roma a atencdo ao sagrado fazia parte da estrutura administrativa
do Estado. Os sacerdotes eram funcionarios do Estado e a consequente expansao
do Estado romano trazia sempre o desafio da entrada de novos deuses e cultos e
sua interacdo com a religido e a pratica cultual preexistente: “Com a expansao do
Estado romano, o circulo das divindades veneradas em Roma também se alargou.
Novos elementos estrangeiros introduziram-se no culto nativo e o objeto de
veneracdo divina era, com isso, para diferentes momentos também diverso“'?
(Marquardt, 1878: pg. 03). A esfera religiosa era constantemente instada a um
didlogo permanente com outras esferas da vida na sociedade romana e néo era
outro o caso da Economia. Por isso, partimos do pressuposto de uma profunda
interdependéncia entre Religido e Economia que obviamente tinha influéncias na
Mentalidade, na Arte, na praxis religiosa, entre outras, mas nao implicavam, uma
escolha-racional, do tipo atribuida ao homo oeconomicus na esfera religiosa (Koch,
2007: pg. 50).

No caso especifico da passagem supracitada do Apologeticum (Apol. XLII)
ela nos oferece o alcance da presenca cristd nas atividades econdmicas da vida
quotidiana romana. Ainda que se trate de um discurso cujos ouvintes fossem
provavelmente cartagineses, Tertuliano fala em termos universais, aos sacerdotes,
antistites®, aos defensores, praesides™, ao povo em geral, ad populum®® , ou seja,
ao conjunto da comunidade romana. O férum, o mercado (de carne), os banhos
(publicos), as tabernas, as oficinas, domicilios, as feiras e demais comércios
constituiam aspectos basilares das economias locais, regionais e supra-regionais. E
aqui nado se trata apenas de atividades de consumo, mas de atividades produtivas
ligadas a vida citadina em expansdo. Em ambos os casos, a movimentacao de
mercadorias e a mobilizagdo de mao-de-obra sustinham as comunidades locais e

contribuiam direta ou indiretamente para a tributacdo e exacdo de valores e sobre-

2 (grifo meu) “mit der Erweiterung des rémischen Staates erweiterte sich aber auch der Kreis der in
Rom verehrten Gottheiten, immer neue fremde Elemente drangen in den einheimischen Cultus ein und
das Object der Gottesverehrung war somit fur verschiedene Zeiten ein verschiedenes".

2 Apol. 1, 1.

 Apol. 11, 13; 30, 7; 50, 12.

5 Apol. IX, 6 (IX, 3).

69



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

trabalho tao caras a manutencao, por exemplo, dos templos e de seus oficiantes. O
proprio Tertuliano aponta a importancia deste aspecto:

“’Certe’, inquitis, templorum vectigalia quotidie decoquunt: stipes quotusquisque
iam iactat ? Non (enim) sufficimus et hominibus et diis vestris mendicantibus opem
ferre, nec putamus aliis quam petentibus impertiendum.5Denique porrigat manum
lupiter et accipiat, cum interim plus nostra misericordia insumit vicatim, quam
vestra religio templatim. Sed et caetera vectigalia gratias Christianis agent ex fide
dependentibus debitum, qua alieno fraudando abstinemus, ut, si ineatur quantum
vectigalibus publico pereat fraude et mendacio vestrarum professionum, facile ratio
haberi possit, unius speciei querelacompensata pro commodo caeterarum
rationum”

“Certamente”, dizei voés, “arruinam-se quotidianamente as contribui¢cdes\impostos
dos templos” Qudo poucos ainda atiram oferendas 1&? NOs ndo somos, pois,
capazes de suprir com recursos a homens e, ao mesmo tempo, a vossos deuses
mendicantes, nem acreditamos que devamos doar\partilhar coisas a outros, salvo
aqueles que (nos) pedem. Portanto, que Jupiter estenda a mao e
compreendalaceite que nossa misericordia despende mais durante um momento de
rua em rua do que a vossa religido de templo em templo. Também seus outros
tributos\impostos\contribuicdes devem dar gracas aos cristdos que com
fidelidade\retidao\consciéncia\lealdade pagam a quem é de direito o que é devido,
pelo que abstemo-nos da alienacdo (de bens) de maneira fraudulenta, de sorte que
se fosse feito o célculo de quanto em relacdo ao tributo some\desaparece por meio
de fraude e por mentira de vossas declaracbes censitarias\fiscais (declaracdes
publicas), sendo que facilmente um outro calculo poderia ser feito, e entdo um
queixume de um Unico caso seria (com tranquilidade) compensado pelo lucro com
os cOmputos restantes”.

Em relevo o ponto mais delicado de toda controvérsia até aqui descrita: o
papel central que a religiosidade e, por extensdo, a Religido, cristd ou romana,
possuem no interior daquelas atividades econbmicas, responsaveis por gerar
produtos, fazer circular mercadorias, criar um mercado de crédito (e de débito),
taxar e tributar etc. Ao ndo convergirem, ao contrario, divergirem, em seus
aspectos mais essenciais, frisando exatamente o que os diferencia, Tertuliano
aponta as roturas e deficiéncias dentro do sistema sdcio-econdémico do império
romano, deficiéncias estas capazes de interferir no dinamismo econémico e de levar
a esterilidade (dai infructuosi) das atividades econdémicas. E importante, no
entanto, ndo exagerarmos no peso ou mesmo na relacdo causal que os christiani

tiveram nesta interferéncia. Por outro lado, ndo se pode ignorar a relagcdo das

70


http://monumenta.ch/latein/a.php?tabelle=Tertullianus&s=2903&sectio=5&id=Tertullianus,%20Apologeticus%20adversus%20Gentes,%20%20%2042,%20%20%205&string=&apparat=%C2%AC_first_frame=&nummer=&domain=&lang=0&target=&inframe=1

RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

atividades econdmicas para com a Religido, capaz de retroalimenta-la e de cuja
vitalidade ela, a Religido, era dependente.

O excerto delineia a relagdo fragil que se desenvolve entre os crentes
cristdos, de uma crenca cristd, diga-se de passagem, ainda incipiente, e as
autoridades romanas, apontando seus limites e contradi¢des. Tertuliano tem a clara
consciéncia de que esta delicada coexisténcia fundamenta-se em uma postura que
deita suas raizes na crenca (Sed et caetera vectigalia gratias Christianis agent ex
fide dependentibus debitum) e que esta possui um enorme alcance, muito além
das praticas religiosas romanas (cum interim plus nostra misericordia insumit
vicatim, quam vestra religio templatim). Toda a passagem descreve com riqueza de
detalhes a interdependéncia intima da Religio com a manutencdo das atividades
religiosas da Res Publica a ponto de o autor, com ousadia, acusar as autoridades
romanas, no fim do Il e no inicio do Ill séculos d.C. de fraude e insinuar a

malversacao de recursos.

A guisa de conclusio
O supracitado contexto da politica religiosa imperial produziu uma significativa

quantidade de textos juridicos e administrativos, de distintas proveniéncias e de
diferentes calibres, que em razdo de sua importancia sdo considerados parte
fundamental da pesquisa sobre as persegui¢cbes aos cristdos. Em primeiro lugar,
trata-se de se considerar os textos juridicos (compilagcbes de leis, libelli, mas
também testemunhos epigraficos e literarios (Barnes 1968, 32-50; Keresztes 1975,
81-95; Lefévre 2009, 176). Neste sentido, surge uma tendéncia da historiografia
atual, que ao lado das questdes tao caracteristicas da primeira fase como a de ser
cristdo (nomen ipsum), frisa os problemas relativos a jurisprudéncia quanto as
acusacgdes lancadas contra as comunidades cristds, tdo marcantes, na segunda e,
em especial, terceira fases (Saumagne und Meslin 1979, 177; Sordi 1979, 340-
374; Keretsztes 1979, 375-386). Além das importantes informacdes sobre a politica
religiosa romana, estes documentos fornecem eventualmente dados sobre a
realidade das comunidades a partir do ponto de vista da autoridade romana. Neste
documentos, salta aos olhos, por exemplo, o conflito entre o culto imperial e a
expansao do cristianismo, bem como as tensdes surgidas a partir dos diferentes
interesses que envolviam o alargamento do culto imperial nestes periodos (Jones
1980, 1023-1054). No entanto, os fatores econdmicos e seus efeitos para
démarche dos acontecimentos subseqiientes carecem ainda de um aprofundamento
em termos de pesquisa (Brent 1999; Pankiewicz 1998, 61-72), sem falar da
avaliacdo de alguns autores, cujas conclusdes acercas das motivacdes econdmicas

da perseguicdo aos cristdos soam bastante controversas (Turcan 1978, 1075;

71



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

Aubreville 2009, 427)*. Pouco ou quase nada se fala dos efeitos econdmicos que
estas persegui¢des implicavam no campo do funcionamento da religides, de seu
financiamento, das func¢bes de seus oficiantes e seguidores e dos produtos que
circulavam no comércio local, regional e supra-regional ligados as atividades
religiosas'’ (Duncan-Jones, 1990: pp 30sqq.; Fulford, 2009: 250-258), td0 bem
sintetizada na defesa de Tertuliano (160-220 d.C.) contra a pecha de que os cristao
eram infructuosi in negotiis'®; menos ainda observa-se, na bibliografia moderna,
avaliacbes sobre o impacto destas perseguicbes nas atividades socioecondmicas
que envolviam as peregrinacdes, as festas e jogos locais e as praticas ligadas as
oferendas e aos sacrificios, principalmente no que tange a reacao dos cristdos
perante os spectacula e os sacra publica (Rupke 2001, 151-153). No que diz
respeito a certas atividades ou servi¢os executados por cristaos, muito pouco se vé
na moderna literatura do que estava em jogo quanto ao repudio e mesmo oposi¢ao
dos cristdos contra certas tarefas e fun¢gdes (Schafke 1979, 460-723; Romani
2005). Questdes fundamentais sobre a religido romana na esfera socioecondmica e
sua relagdo com as crencgas cristds deste periodo sdo pouco encontradas na

literatura moderna especializada (Marquardt 1876, 76, 231-232)'°. Aqui ndo é o

6 Consoante a opinido de R. Turcan, in: R. Turcan - Le Culte Impérial au Illo. Siécle, in: H. Temporini
W. Haase, Aufstieg und Niedergang der romischen Welt. 11, 16, 2. BERLIN-NEW YORK, 1978. S. 996-
1084.esp. 1075, os atos contras os cristdo ndo passaram de “tragique malentendu” (tragico mal-
entendido) de ambos os lados (romano e cristdo). Cf. Ph. Aubreville, Zur Motivation der tetrarchischen
Christenverfolgungen. Zeitschrift fur Antikes Christentum. Vol. 13, 3, 2009, 415-429; conforme este
autor a perseguicdo se devia a uma estratégia do mundo romano em reforcar sua prépria identidade:
“ldentitatsstarkung durch die Ausgrenzung von “Fremdkérpern, (...). Die Herausbildung des “Fremdes”
durch die Verfolgung der Christen ware ein gerade in der Tetrarchie nicht unwichtiger
Stabilisierungsfaktor gewesen”, pg. 427. (A constru¢cdo da nocado de ,estrangeiro® por meio da
perseguicdo aos cristios no momento da Tetrarquia n&do seria teria sido um fator de estabilidade de
somenos importancia)

" Em relagéio & abrangéncia das atividades econémicas vale a pena conferir os trabalhos de R. Duncan-
Jones — Structure and Scale in the Roman Economy. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1990,
principalmente cap.02, pp. 30 sqq., em que autor defende a tese de trés zonas de analise para a
atividade econdmica: local, regional e comércio de longa distancia, incluindo ai o papel da moeda e seu
alcance geogréfico e a de M. Fulford — Approaches to Quantifying Roman Trade: Response. (trata-se de
uma resposta ao trabalho de A. Wilson e o volume traz ainda uma tréplica de W. Harris) In: A. Bowman
& A. Wilson (edits.) — Quantifying the Roman Economy. Methods and Problems. Oxford: Oxford Univ.
Press, 2009. Pp.250-258, sobre a assimetria existente entre o comércio (e o consumo) praticado em
zonas costeiras e aquele realizado no interior das regides sob dominio romano.

8 Tert. Apolog. 42 sqg. Também em Irenaeus (I11, 17, 3). Cf. a opinido de A. von Harnack, Mission und
Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhundert, Bd. I, Leipzig, 1915, 470.

19 Cf, surpreeendentemente, o livro de J. Marquardt, de 1876, vol. V, Tomo Il, é dedicado ao tema em
seus detalhes. J. MARQUARDT Rdmische Staatsverwaltung. Handbuch der rémischen Alterthiimer. Bd. V,
I1, Leipzig, 1876, 76: “A pesquisa sobre a Administracdo dos romanos, em relagcdo aos quais nds agora
avancamos, tem que se ocupar com trés questbes: Primeira: quais eram as necessidades do Estado?
Segunda: a partir de quais perspectivas estas mesmas necessidades foram custeadas? De qual tipo era
a gestdo daquele que administrava os recursos? Para responder a estas perguntas, os autores antigos
oferecem abundante material, visto que a administracdo do Estado era conduzida com diligéncia e no
periodo e também os levantamentos estatisticos eram bastante abrangentes”. “Die Untersuchung uber
den Staatshaushalt der R6mer, zu welcher wir jetzt Gibergehen, hat sich mit drei Fragen zu beschaftigen.
Erstens: Welches waren die Bedurfnisse des Staates? Zweitens: Aus welchen Einnahmen wurden
dieselben bestritten? Welcher Art war die Verwaltung der Staatsgelder? Zur Beantwortung dieser Fragen
stand den Schriftstellern des Alterthums ein reiches Material zu Gebote, da die Staatsrechnungen mit
Sorgfalt gefuhrt und in der Kaiserzeit auch die statistische Erhebungen in grossem Umfange gemacht
wurden”.

72



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

caso de se perguntar sobre os custos da Religido romana (Rupke 2005, 1457-
1471)*°. Trata-se antes de examinarmos as necessidades e condi¢cbes materiais
nas quais novos movimentos de ideias e crengas, ligadas aos Cristianismo, se
desenvolveram em oposicdo ao sistema de poder constituido, em especial no 11l
século d.C.

Esta perspectiva abre-nos a possibilidade de perguntar ndo somente sobre
as relagcbes entre Estado e Religido, mas também sobre as unidades sociais
responsaveis pelas atividades produtivas no Imperium Romanum. Até que ponto
houve um impacto sobre a producédo de objetos de luxo e de arte para os templos
ou outros locais de culto, ou mesmo sobre géneros de subsisténcia em regides onde
o Cristianismo se expandiu? Quais eram o0s interesses materiais de determinados
grupos ou mesmo de associacdes ao tempo das perseguicdes? Qual o significado
que as doacgdes e as ‘esmolas’ tiveram no auxilio de vilvas, Orfaos e perseguidos?
Qual o papel que esta economia ecclesiastica elemosina, no dizer de Mazzarino,
representou para o fisco e a administracdo romanas (Cyprianus De oper. et eleem.,

passim; Hippolytos Ref. omn. haer. IX; Mazzarino 1999, 451-469) 2!?

FONTES PRIMARIAS

CYPRIAN von Karthago - Uber gute Werke und Almosen (De opere et eleemosynis).
Des heiligen Kirchenvaters Caecilius Cyprianus samtliche Schriften / aus dem
Lateinischen Ubers. von Julius Baer. (Bibliothek der Kirchenvater, 1. Reihe, Band
34) Minchen: 1918.

Cassius Dio, Hist. Rom. 67, 14, 1-2;

Cyprianus Carthaginensis De opere et eleemosynis; Documenta Catholica
Omnia De Ecclesiae Patribus Doctoribusque  Migne Patrologia Latina Disponivel
em:http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_02000258 Cyprianus_Cartha
ginensis__ Liber_de_Opere_ et Eleemosynis__ MLT.pdf.html

Eusebius von Céasarea — Kirchengeschichte (Historia Ecclesiastica). Eusebius,
Ausgewahlte Schriften Band I1: Kirchengeschichte. Aus dem Griechischen Ubersetzt
von Phil. Hauser. (Bibliothek der Kirchenvéter, 2. Reihe, Band 1) Minchen 1932.
Galeno de Pergamon (129 — morto talvez em 216 d. Cr.) De pulsuum differentiis
i, 3.;

Hippolytus Romanus Refutatio omnium haeresium. Edicdo Paul Wendland. Leipzig
1916. Hildelsheim; Nova lorque: Olms, 1977.;

Irenaeus (Il1, 17, 3).

20 Uma apresentacdo resumida da polémica sobre os custos do culto romano encontra-se in: J. Riipke,
Zur Okonomie rémischer Priesterschaften, in: Ripke, Fasti sacerdotum. Die Mitglieder der
Priesterschaften und das sakrale Funktionspersonal rémischer, griechischer, orientalischer und judisch-
christlicher Kulte in der Stadt Rom von 300 v. Chr. bis 499 n. Chr. Teil 3: Quellenkunde und
Organisationsgeschichte. Bibliographie. Register, Stuttgart, 2005, 1457-1471.

2! Uma importante contribuigédo para a discussdo do papel das esmolas e doagdes na vida econdmica
romana imperial, baseado na obra de Cipriano - De opere et eleemosynis -, encontra-se in: S.
Mazzarino, Le due economie: la statale e I'ecclesiastica. La banca, I'elemosina e il fisco. “L’epoca di
Ippolito” e le “persecuzioni” contro i Cristiani, in: ders. — L'Imperio romano. Vol. 2, Roma-Bari, 1999,
451-469. Vgl. auch Mazzarinos Kommentare zu Kallistos Episode (Hipp. Refutatio omnium haeresium
1X).

73


http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_02000258__Cyprianus_Carthaginensis__Liber_de_Opere_et_Eleemosynis__MLT.pdf.html
http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_02000258__Cyprianus_Carthaginensis__Liber_de_Opere_et_Eleemosynis__MLT.pdf.html

RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

Knopf, D. Rudolf (Hrg.) — Ausgewahlte Martyreakten. 3. Aufl. Neubearbeitete von
D. Dr. G. KRUGER. Tubingen: Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1929.
Laktanz — De mortibus persecutorium. Die Todesarten der Vervolger. Ubersetzt und
Eingeleitet von A. Stadele. Fontes Christiani. Bd. 43. Turnhout: Brepols Publishers,
2003.

Lucianus Samosatensis (120-180 d.C.) Alexander sive Pseudopropheta XXV;
XXXVIIl. Trad. E Com. de A.M. Harmon. Vol. IV. 1936, Loeb Classical Library
Cambridge: Harvard Univ. Press, 1961.

C. Plinius Caecilius Secundus - Epistolae — Samtliche Briefe — Lateinisch\Deutsch.
Trad. H. Philips e M. Giebel. Stuttgart: Philipp Reclam jun., 2010.

Origenes Contra Celsum 1V, 23. Comentado em detalhes por S. Benko, op. cit.,

1098-1108;

Scriptores Historiae Augustae. Flavi Vopisci Syracusii (Scriptores Historiae
Augustae. Vol. 2, ed. E. Hohl, 1965).

C. Suetonius Tranquillus. De Vita Caesarum (C. Suetoni Tranquilli  Opera. Vol. 1,
ed. M. Ihm, 1908).

Suetonius, Claudius ed. J. Mottershead. Bristol: Bristol Classical Press, 1986

Suetonius, Nero ed. B.H. Warmington. London: Bristol Classical Press, 1999
Cornelius Tacitus. Annales (Cornelii Taciti Annalium Ab Excessu Divi Augusti Libri,
ed. C. D. Fisher, 1906). Tacitus. Oxford: Oxford Clarendon Press Scriptorum
Classicorum Bibliotheca Oxoniensis, 1906.

Q.S.Fl. Tertullianus — Apologeticus Adversus Gentes pro Christianis, Documenta
Catholica Omnia De Scriptoribus Ecclesiae Relatis Migne. Patrologia Latina
Disponivel em: http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_0160-
0220__ Tertullianus Apologeticus Adversos_Gentes Pro_Christianis__ MLT.pdf.htm
provavelmente citado em Eusébio, em uma versao grega.HE 2.2.4

TERTULIAN — Apologetikum (Apologeticum). Tertullian, Apologetische, Dogmatische
und Montanistische Schriften. Ubersetzt von Heinrich Kellner (Bibliothek der
Kirchenvéater, 1. Reihe, Band 24) Kempten Miinchen, 1915.

FONTES SECUNDARIAS

ALAND, KURT — Das Verhaltnis von Kirche und Statt in der Frihzeit. In: HAASE,
WOLFGANG und TEMPORINI, HILDEGARD. Aufstieg und Niedergang der romischen
Welt — Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung. 11, Bd. 23, |
Halbband. Religion (vorkonstantinisches Christentum: Verhaltnis zu roémischem
Staat und Heidnischer Religion). Berlin. New York. Walter de Gruyter, 1979. 60-
246.

AUBREVILLE, PHILIP - Zur Motivation der tetrarchischen Christenverfolgungen.
Zeitschrift fur Antikes Christentum. Vol. 13, 3, S. 415-429, 2009.

BARNES, T. D. — Legislation against the Christians. The Journal of Roman Studies.
Vol. 58, 1968. S. 32-50.

BENKO, STEPHEN — Pagan Criticism of Christianity during the First Two Centuries.

A. D. . In: HAASE, WOLFGANG und TEMPORINI, HILDEGARD. Aufstieg und
Niedergang der roémischen Welt — Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der
neueren Forschung. I, Bd. 23, Il Halbband. Religion (vorkonstantinisches

Christentum: Verhéltnis zu romischem Staat und Heidnischer Religion. Forts.).
Berlin. New York. Walter de Gruyter, 1980 1055-1118.

BRENT, ALLEN — Hippolytus and the Roman Church in the Third Century.
Communities in the tension before the emergence of a monarch-bishop. Leiden;
New York; Kdéln: E. J. Brill, 1995.

BURKERT, WALTER — Kulte des Altertums. Biologische Grundlagen der Religion.
Munique: C.H. BECK, 1998.

74


http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_0160-0220__Tertullianus__Apologeticus_Adversos_Gentes_Pro_Christianis__MLT.pdf.htm
http://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_0160-0220__Tertullianus__Apologeticus_Adversos_Gentes_Pro_Christianis__MLT.pdf.htm

RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

La CALLE, FERNANDO GASCO — El Silencio sobre los cristianos en la Historia
Romana de Casio Dion. Habis, 12, 1981. 197-202.

CASTRITIUS, HELMUT - Materiell-6konomische Hintergrinde der
Christenverfolgungen im rémischen Reich. In: Castritius, H; Lotter, F. Meyer, H;
Neuhaus,H. — Herrschaft, Gesellschaft, Wirtschaft. Geschichtsbetrachtung unter

didaktischem Aspekt. Darstellungsband. Donauwdrth: Verlag Ludwig Auer, 1973
DUNCAN-JONES, R. - Structure and Scale in the Roman Economy. Cambridge:
Cambridge Univ. Press, 1990, principalmente cap.02, pp. 30 sqq.,

FLACH, DIETER — Die rémischen Christenverfolgungen. Griinde und Hintergriinde.
Historia. Zeitschrift fur Alte Geschichte. Band XLVIII, H.4, S. 442-464, 1999.
FRATEANTONIO, CHRISTA — Religibse Autonomie der Stadt im Imperium
Romanum. Tubingen: Mohr Siebeck, 2003.

FREND, W. H. C. — El fracaso de las persecuciones en el imperido romano. In:
FINLEY, M. I. (Ed.) — Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. Lopez. Madrid: Akal,
1981. S.289-314.

FULFORD, M. — Approaches to Quantifying Roman Trade: Response. (trata-se de

uma réplica ao trabalho de A. Wilson e o volume traz ainda uma tréplicade W.
Harris) In: A. Bowman & A. Wilson (edits.) — Quantifying the Roman Economy.
Methods and Problems. Oxford: Oxford Univ. Press, 2009. Pp.250-258,

HARNACK, ADOLF — Geschichte der altchristlichen Litteratur bis Eusebius. Zwei
Bande. Leipzig: J. C. Hinrich’sche Buchandlung, 1893-1897-1904.

HARNACK, A. — Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhundert. Leipzig: Hinrich, 1915.

KERESZTES, P. Two Edicts of the Emperor Valerian, Vigiliae Christianae 29, 1975,
81-95.

KOCH, A. - Zur Interdependenz von Religion und Wirtschaft -
Religionsdkonomische Perspektiven. In: Martin Held, Gisela Kubon-Gilke, Richard
Sturn (Orgs.). Okonomie und Religion. Jahrbuch Normative und institutionelle
Grundfragen der Okonomik Bd. 6. Metropolis, 2007

LEFEVRE, E. Vom Roémertum zum Asthetizismus, Studien zu den Briefen des
jungeren Plinius. Beitrage zur Altertumskunde. Bd. 269. Berlin-New York, 2009,
176.

MARQUARDT, JOACHIM — Ro&mische Staatsverwaltung. Handbuch der rdmischen
Alterthtimer. Bd. V, Il. Leipzig:Verlag von S. Hirzel, 1876.

— ROmische Staatsverwaltung. Handbuch der rémischen

Alterthiimer. Bd. VI, Ill. Leipzig:Verlag von S. Hirzel, 1878.
MAZZARINO, SANTO — Le due economie: la statale e I'ecclesiastica. La banca, I'’elemosina e il
fisco. “L’epoca di Ippolito” e le “persecuzioni” contro i Cristiani. In: Ders. — L’Imperio

romano. Vol. 2. Roma-Bari: Editori Laterza, 1999. S.451-469.
NEUMANN, KARL JOHANNES — Hippolytus von Rom in seiner Stellung zu Staat und Welt.

Neue Funde und Forschungen zur Geschichte von Staat und Kirche in der rémischen
Kaiserzeit. Leipzig: Verlag von Veit & Comp., 1902.

NORRIS, RICHARD. A., Jr — The Apologists. In: F. Young, L. Ayres & A. Louth (edits.) - Early
Christian Literature. Cambridge: Cambridge University Press, 2008. Pp. 36-44.

OBORN, GEORGE THOMAS — Economic Factors in the Decian-Valerian Persecutions. A Part of
a Dissertation submitted to the Faculty of the Divinity School in Candidacy for the Degree of
Doctor of Philosophy. Department of Church History. (Reprinted from Church History. Vol. I,
nr. 02, 1933). Chicago: University of Chicago. 1931. Diese kleine Schrift hat 13 Seiten. Die
Dissertation selbst habe ich nicht gefunden.

PANKIEWICZ, RYSZARD — Der HI. Cyprian als Finanz- und Vermégensverwalter.
Anmerkungen zu Geldangelegenheiten der afrikanischen Kirche um die Mitte des 3.
Jhs. N. Chr. POMOERIUM 3, (1998). 61-72.

75



RJHR VI:10 (2013) — Marcos José de Araudjo Caldas

PLANKL, WILHELM — Wirtschaftliche Hintergriinde der Christenverfolgungen in
Bithynien. Gymnasium. Zeitschrift fur Kultur der Antike und humanistische Bildung.
60, Heft I, 1953. S. 54-56.

ROMANI, GIORGIO — LABOR CHRISTIANUS nei primi secoli. Tesis Doctoral. Facultad
de Teologia de la Universidad de Navarra. Pamplona, 2005

RUPKE, JORG — Die Religion der Romer. Eine Einfihrung. Miinchen: Verlag. C. H.
Beck, 2001.

RUPKE, JORG — Zur Okonomie romischer Priesterschaften. In: Fasti sacerdotum.
Die Mitglieder der Priesterschaften und das sakrale Funktionspersonal rémischer,
griechischer, orientalischer und judisch-christlicher Kulte in der Stadt Rom von 300
v. Chr. bis 499 n. Chr. Teil 3: Quellenkunde und Organisationsgeschichte.
Bibliographie. Register. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2005.

SAUMAGNE, CHARLES B.; MESLIN, MICHEL — De la légalité du Procés de Lyon de
I'année 177. In In: HAASE, WOLFGANG und TEMPORINI, HILDEGARD. Aufstieg und
Niedergang der romischen Welt — Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der
neueren Forschung. 11, Bd. 23, | Halbband. Religion (vorkonstantinisches
Christentum: Verhaltnis zu romischem Staat und Heidnischer Religion). Berlin. New
York. Walter de Gruyter, 1979.

SCHAFKE, WERNER - Fruhchristlicher Widerstand. In: HAASE, WOLFGANG und
TEMPORINI, HILDEGARD. Aufstieg und Niedergang der rdmischen Welt -—
Geschichte und Kultur Roms im Spiegel der neueren Forschung. IlI, Bd. 23, |
Halbband. Religion (vorkonstantinisches Christentum: Verhdaltnis zu rdémischem
Staat und Heidnischer Religion). Berlin. New York. Walter de Gruyter, 1979. 460-
723.

SHERWIN-WHITE, A. N. — Por que fueron perseguidos los primeros cristianos? Una
correction. In: FINLEY, M. | (ed.) — Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. Lopez.
Madrid: Akal, 1981.S. 275-280;

de STE. CROIX, G. E. M — Christian Persecution, Martyrdom, & Orthodoxy. Oxford::
Oxford University Press, 2006.

de STE CROIX, G. E. M. — Por que fueron Perseguidos los primeros cristianos? In:
FINLEY, M. I. (ed.) — Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. Lopez. Madrid: Akal,
1981. S. 233-273.

de STE CROIX, G. E. M. — Por que fueron perseguidos los primeros cristianos? Una
replica. FINLEY, M. 1. (ed.) — Estudios Sobre Historia Antigua. Trad. R. Loépez.
Madrid: Akal, 1981. S. 281-287.

STORNIOLO, IVO; BALANCIN, EUCLIDES M. (Hrsg). Didaqué: o catecismo dos
primeiros cristdos para as comunidades de hoje. 162. ed. Sao Paulo: Paulus, 2009.
TURCAN, ROBERT - Le Culte Impérial au Illo. Siécle. In: TEMPORINI, HILDEGARD;
HAASE, WOLFGANG - Aufstieg und Niedergang der romischen Welt. Il, 16, 2.
BERLIN\NEW YORK: WALTER DE GRUYTER, 1978.

WILPERT, JOSEPH — Principienfragen der christlichen Arch&ologie mit besonderer
Beriucksichtigung der “Forschungen” von Schultze, Hasenclever und Achelis.
Freiburg im Breisgau: Herder’sche Verlagshandlung, 1889.

YANGUAS, NARCISO SANTOS — Decio y la Persecucion Anticristiana. Memorias de
Historia Antigua XV-XVI, 1994-1995. S. 143-181.

76



