
  

 

 
 

Re-lendo a parábola do bom samaritano em pleno século XXI: por uma 

humanização do humano em nós a partir da espiritualidade laica de Luc Ferry 

e da dinâmica tríplice da dádiva de Marcel Mauss 

 

Alessandra Serra Viegas1  

Doutoranda PUC-Rio 

 http://lattes.cnpq.br/7074740062362701 

 

Resumo: A parábola do bom samaritano no evangelho de Lucas (e sua releitura por 

Rubem Alves) é um bom exemplo para mostrar a aceitação que devemos ter em 

relação aos outros, através do questionamento de Jesus ao doutor da lei: “qual destes 

foi o próximo do homem que caiu nas mãos dos salteadores?” O presente artigo busca 

apontar algumas vias para uma resposta através do conceito de espiritualidade laica 

de Luc Ferry, apresentado em seu livro A Revolução do Amor: por uma espiritualidade 

laica (2012) e do desenvolvimento da tríplice dádiva de Marcel Mauss, em Ensaio sobre 

a dádiva (2011). A reflexão em torno destes dois conceitos pode nos guiar até o amor 

(des)interessado de Jesus como modelo para uma boa vida em pleno século XXI.  

 

Palavras-chave: Bom samaritano. Espiritualidade laica. Luc Ferry. Tríplice dádiva. 

Marcel Mauss.  

 

Abstract: The Good Samaritan parable in the Gospel of Luke (and its re-reading by 

Rubem Alves) is a good example to show the acceptance which we must have with 

other people, by the Jesus’ question to the law’s doctor: “therefore, which of these 
                                                             
1 Doutoranda em História Comparada pelo PPGHC-UFRJ, na área de Poder e Discurso, orientada pela Profa. 
Dra. Maria Regina Candido, tendo como tema de pesquisa O banquete político em Mátron de Pitane. 
Doutoranda em Teologia pela PUC-Rio, na área de Bíblia, orientada pelo Prof. Dr. Leonardo Agostini 
Fernandes, tendo como tema de pesquisa Uma hermenêutica da complementaridade no livro de Rute.   

http://lattes.cnpq.br/7074740062362701


RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

78 

 

proved to be a neighbor to the man who fell into the robber’s hands?” This paper 

points some ways to perform an answer by the laic spirituality’s concept of Luc Ferry, 

showed in his work La révolution de l'amour, Pour une spiritualité laïque (2010) and 

the development of triple obligation by Marcel Mauss, in Essai sur le don. Forme et 

raison de l’échange dans les sociétés archaïques (1923-1924). The thought about 

these two concepts can guide us toward the (un)interested love of Jesus as a model for 

a good life in XXI century.  

 

Keywords: Good Samaritan. Laic spirituality. Luc Ferry. Triple obligation. Marcel 

Mauss. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

79 

 

A título de introdução: ‘Deus não é cristão’ (Desmond Tutu) 

 “Vá com Deus!” – será que conseguimos nos lembrar de quantas vezes já 

dissemos esta frase tão auspiciosa aos nossos filhos, amigos, vizinhos ou a alguém que 

acabamos de conhecer no trem ou no ônibus quando deles nos despedimos? ‘Deus’ é 

tão natural em nossos pequenos agradecimentos – “graças a Deus!” –, desesperos – 

“ai, meu Deus!” e desejos ainda não cumpridos para daqui a pouco – “se Deus 

quiser!...”. Ele é substantivo próprio na morfologia e sujeito na sintaxe destas 

exclamações que fazem parte de nosso viver cotidiano, mas que na maioria das vezes 

não passam de um modo de falar de nosso eu situado2 na sociedade em que vivemos, 

um costume herdado de família, como pedir a bênção aos mais velhos – este sim, 

coisa rara nos dias de hoje, diga-se de passagem.  

 No entanto, e ironicamente, Deus como sujeito além da função sintática está 

bastante longe do mundo que se diz cristão na contemporaneidade. A proposta cristã 

de um Deus que se humanizou para que nós mesmos nos tornássemos humanos 

esvaiu-se e deu lugar a uma contraproposta que deificou o homem e o tornou incapaz 

de se incomodar com a dor do outro. É neste vácuo de sensibilidade que nos 

‘emocionamos’ com os prêmios Nobel da Paz – pessoas que passam suas vidas 

amando as outras e que se destacam na multidão de nós que não amamos... 

descompasso e vergonha deveríamos sentir: afinal de contas, ser amante e pacificador 

é regra para ser gente, para viver em comunidade, é para todos, e não para alguns 

como se fossem modelos a se admirar e não a alcançar.  

 Entre estes modelos, um se destaca para dar o ‘pontapé inicial’ na discussão a 

que nos propomos neste texto que o leitor tem em mãos: Desmond Tutu, arcebispo da 

igreja Anglicana e prêmio Nobel da Paz em 1984, por ter passado grande parte de sua 

vida lutando a favor da igualdade na África do Sul. Notoriamente cristão, Tutu, no livro 

Deus não é cristão e outras provocações3, teve seus sermões compilados e seu 

exemplo de vida narrado pelo jornalista John Allen, também sul-africano, com a 

máxima de que Deus não é e nem pode ser monopólio da fé cristã, mas que está 

presente no gesto de qualquer um que se deixa humanizar por ele, independente da 

religião que siga – ou que não siga. Haverá algo mais próximo do exemplo de Cristo do 

                                                             
2 Michael J. Sandel (Liberalism and the Limits of Justice, 1982) aponta a questão do valor dos selves 
situados em uma comunidade e como este situar-se reflete nos próprios valores do individuo (self). 
3 TUTU, Desmond. Deus não é cristão e outras provocações. Trad. L. Jenkino. Rio de Janeiro: Thomas Nelson 
Brasil, 2012, 234 p. 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

80 

 

que ser humano em plenitude e por isso mesmo provocador...? A narrativa lucana do 

bom samaritano pode ser um bom começo para descobrirmos.   

 

O bom samaritano – passado e presente, leitura e re-leitura 

 
25 E eis que se levantou um certo doutor da lei, tentando-o, e dizendo: 
Mestre, que farei para herdar a vida eterna? 26 E ele lhe disse: Que está 
escrito na lei? Como lês? 27 E, respondendo ele, disse: Amarás ao 
Senhor teu Deus de todo o teu coração, e de toda a tua alma, e de 
todas as tuas forças, e de todo o teu entendimento, e ao teu próximo 
como a ti mesmo. 28 E disse-lhe: Respondeste bem; faze isso, e 
viverás. 29 Ele, porém, querendo justificar-se a si mesmo, disse a 
Jesus: E quem é o meu próximo? 30 E, respondendo Jesus, disse: 
Descia um homem de Jerusalém para Jericó, e caiu nas mãos dos 
salteadores, os quais o despojaram, e espancando-o, se retiraram, 
deixando-o meio morto. 31 E, ocasionalmente descia pelo mesmo 
caminho certo sacerdote; e, vendo-o, passou de largo. 32 E de igual 
modo também um levita, chegando àquele lugar, e, vendo-o, passou de 
largo. 33 Mas um samaritano, que ia de viagem, chegou ao pé dele e, 
vendo-o, moveu-se de íntima compaixão; 34 E, aproximando-se, atou-
lhe as feridas, deitando-lhes azeite e vinho; e, pondo-o sobre a sua 
cavalgadura, levou-o para uma estalagem, e cuidou dele; 35 E, partindo 
no outro dia, tirou dois dinheiros, e deu-os ao hospedeiro, e disse-lhe: 
Cuida dele; e tudo o que de mais gastares eu to pagarei quando voltar. 
36 Qual, pois, destes três te parece que foi o próximo daquele que caiu 
nas mãos dos salteadores? 37 E ele disse: O que usou de misericórdia 
para com ele. Disse, pois, Jesus: Vai, e faze da mesma maneira.  

 
 

O texto de Lucas 10,25-37 apresenta-nos um questionamento que se encontra 

no cerne dos estudos de antropologia e sociologia que têm como objeto de estudo a 

antiguidade à contemporaneidade – a quem devo considerar meu próximo? 

Liberalismos individualistas e comunitarismos holistas4 à parte, todos nós temos (e 

queremos ou não) um próximo – alguém que permitimos se aproxime de nós. O 

interessante é perceber que, a partir do verso 29 do texto de Lucas 10, o próprio 

Jesus, para falar de proximidade, utiliza um mecanismo literário que possui a mesma 

intencionalidade – aproximar – e que o autor lucano conhece bem na cultura grega: a 

parábola.  

Etimologicamente, parábola (parabolé) significa aproximação. Mas a que 

aproximação se refereria especificamente? À aproximação do que se ouve ou se lê e 

que, por si só, exige do ouvinte-leitor um exercício hermenêutico – esta é a deixa do 

                                                             
4 Para saber mais, Charles Taylor, filósofo político, em seu livro Argumentos filosóficos (2000), discute de 
modo denso a tensão entre a visão dos individualistas liberais e dos comunitaristas holistas para a aceitação 
– ou não – dos apelos do ser humano hoje em nossa sociedade.  



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

81 

 

verso 26, posta na boca de Jesus pelo autor do terceiro evangelho para mexer com os 

brios do seu interlocutor: 

 
25 E eis que se levantou um certo doutor da lei, tentando-o, e dizendo: 
Mestre, que farei para herdar a vida eterna? 26 E ele lhe disse: Que está 
escrito na lei? Como lês? 

 

“Como lês?” é a chave de leitura para o ensino do amor humanizador pregado e 

vivido por Jesus e não entendível por aqueles que já se deificaram a si mesmos como o 

doutor da lei apresentado no texto: ele estava tão próximo da lei e, paradoxalmente, 

tão afastado daquilo que esta mesma promulgava – abrir os olhos, os ouvidos e o 

coração para quem da lei mais necessitava – aqueles com quem ninguém queria se 

responsabilizar: órfãos, viúvas, pobres, estrangeiros, doentes, diferentes.  Por estar 

petrificado por suas pré-compreensões de uma hermenêutica própria da lei e não 

conseguir enxergar o sentido real desta e sua proposta, nosso doutor da lei precisa de 

uma parábola – algo que lhe forneça uma espécie de metáfora viva ricoeuriana que lhe 

faça entender de uma vez por todas o que é ser humano e como desfrutar de nosso 

maior privilégio – amar o próximo.  

Lucas constrói a parábola. Na realidade, não sabemos historicamente se Jesus 

realmente a proferiu, porque os exegetas necessitam de atestação múltipla para 

afirmar tal fato: seria preciso que a parábola estivesse contida em pelo menos mais 

um evangelho – Mateus, Marcos ou João – o que não ocorre. A questão é que este é o 

Jesus Cristo de Lucas: o mestre que gosta de cabeças pensantes e que cheguem às 

suas próprias conclusões, a partir de sua leitura de mundo, mediada por nossa leitura 

de nós mesmos, de nossos valores e desejos. O interlocutor de Jesus sabia o que 

estava escrito na lei, e de cor: “E, respondendo ele, disse: Amarás ao Senhor teu Deus 

de todo o teu coração, e de toda a tua alma, e de todas as tuas forças, e de todo o teu 

entendimento, e ao teu próximo como a ti mesmo”.  E Jesus o interpela 

imediatamente: “E disse-lhe: Respondeste bem; faze isso, e viverás”. 

Aproximar-se de algo que não queremos pode ser perigoso porque comporta a 

possibilidade de nos tirar de nossa zona de conforto. Assim se deu com nosso querido 

personagem da parábola, alterego identificador do leitor dos primeiros séculos da era 

cristã ou do século XXI. Em resposta a Jesus, como em um repente nordestino, mais 

do que depressa o doutor da lei se justifica e tenta vencer o mote com a pergunta que 

não quer calar dentro de sua alma cortada pela palavra da lei que lhe obriga a ser 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

82 

 

gente, a amar: “E quem é o meu próximo?”. O Jesus tão grego de Lucas percebe que o 

homem precisa de uma metáfora, de uma estória moralizante a la Esopo, porque não 

consegue lidar com a realidade que o cerca, tampouco enxergar o óbvio: nosso amigo 

tem questões existenciais que lhe impedem de amar livremente, tanto o próximo – 

que tem problema para identificar quem é – quanto a si mesmo, talvez.  

Como expor um fato a alguém que não consegue lidar com obviedades, seja 

porque estas lhe ferem de algum modo, seja porque seu olhar está velado e a ele é 

necessária a re-velação (o desvelar, o apo-kalipto – o trazer à tona o escondido)? Dá-

se a parábola. Jesus tenta, por compaixão àquele homem que entendia de tantos 

textos da Torah, explicar-lhe como bom contador de estórias que era, para que servem 

de fato todos os ensinamentos aprendidos (apreendidos?) até então nas sinagogas da 

vida. É preciso aprender com o diferente, com o nunca antes imaginado, com o alter, 

para que eu possa saber quem eu sou, o id. Nisto antropólogos5 e teólogos6 não 

discutem: minha identidade só é descoberta e aceita plenamente quando consigo 

perfazer o mesmo com aquele que é alteridade para mim. Neste mister, a parábola do 

samaritano se encaixa perfeitamente!  

A narrativa já se inicia com um nó problemático desencadeador logo após sua 

introdução: “Descia um homem de Jerusalém para Jericó, e caiu nas mãos dos 

salteadores, os quais o despojaram, e espancando-o, se retiraram, deixando-o meio 

morto”. Wolfgang Iser7 já nos diria que temos aqui um mecanismo de controle do 

narrador que causa o efeito de impacto no leitor e o guiará até o desfecho – a violência 

rápida e ríspida com que se inicia o embate no texto – o homem, provavelmente 

alguém que fora a Jerusalém adorar no templo e/ou fazer ali suas vendas de artigos 

religiosos, por isso tinha o que ser roubado, foi brutalmente atacado, tanto que ficou 

‘meio morto’.  A narrativa prossegue.  

A tensão narrativa vai-se intensificando com a entrada de dois personagens 

bem conhecidos do ouvinte da parábola e com os quais ele se identificaria e deles já 

teria de antemão opinião formada – certamente o sacerdote ou o levita, movidos pelo 

                                                             
5 Um exemplo importante é Marc Augé, o qual discorre em várias de suas obras sobre identidade e 
alteridade. Uma delas é Não-lugares: introdução a uma antropologia da supermodernidade. Campinas: 
Papirus, 1994. 
6 Karl Rahner elabora detidamente a exposição de Deus como o totalmente Outro em seu Curso 
Fundamental da Fé: introdução ao conceito de cristianismo. Trad.: Alberto Costa. São Paulo. Paulus, 1989. 
7 ISER, Wolfgang. O ato da leitura: uma teoria do efeito estético. Vol.1., 1996. Afirmando que sempre se 
interpreta o texto, Iser, ao introduzir o operador do lugar vazio, faz com que caiba ao leitor suplementá-lo 
para que o enredo flua. Assim como em um diálogo a interpretação cobre os vazios contidos no espaço entre 
a afirmação de um e a réplica do outro, na relação texto-leitor, embora o leitor não conheça a reação de seu 
‘parceiro’, os textos, enunciados com vazios, exigem do leitor o seu preenchimento.  



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

83 

 

amor que a lei lhes ensinara e eles mesmos pregavam, ajudariam aquele homem 

caído! A despeito do esperado e antiteticamente a ele, isto não aconteceu. E aquilo que 

seria certo, começa a tornar-se duvidoso: “...descia pelo mesmo caminho certo 

sacerdote; e, vendo-o, passou de largo. E de igual modo também um levita, chegando 

àquele lugar, e, vendo-o, passou de largo”. O operador do lugar vazio de Iser, no qual 

o leitor se aconchega e com o qual se aproxima do texto lido, começa a tomar corpo 

exatamente neste ponto. Não se sabe por qual motivo estes homens passam de largo. 

Isso não deveria ser assim. Desperta-se a atenção do leitor.   

O ápice da tensão se dá para o doutor da lei e para o ouvinte-leitor da 

comunidade judaica do primeiro século: “...um samaritano, que ia de viagem, chegou 

ao pé dele e, vendo-o, moveu-se de íntima compaixão...”. Como um impuro poderia 

ser compassivo? No mínimo a estratégia lucana de um Jesus impactante causou ojeriza 

neste momento da narrativa. O último indivíduo a fazer o bem a alguém seria um 

samaritano, se a estória se conta a um público judeu, o que é o caso, com toda a 

certeza. De quem ninguém esperava, acrescentam-se ainda em detalhes cada atitude 

compassiva, em uma forma de gradação ascendente, numa escolha bastante 

cuidadosa e criteriosa das ações verbais:   

 
E, aproximando-se, atou-lhe as feridas, deitando-lhes azeite e vinho; e, 
pondo-o sobre a sua cavalgadura, levou-o para uma estalagem, e 
cuidou dele; E, partindo no outro dia, tirou dois dinheiros, e deu-os ao 
hospedeiro, e disse-lhe: Cuida dele; e tudo o que de mais gastares eu 
to pagarei quando voltar. 

 
O samaritano se aproximou. Daí, partiram todas as outras atitudes que tivera 

com o homem violentado e ultrajado. A parábola foi feita metaparábola na 

engenhosidade do texto lucano, obra de um profundo conhecedor da retórica grega e 

de onde esta pode levar o ouvinte-leitor. E o levou, guiado pela reação do doutor da 

lei, atônito e talvez arrependido da pergunta inicial que fizera a Jesus para tentar 

ganhar o repente. A boca grega lucana de Jesus questiona incisiva: “Qual, pois, destes 

três te parece que foi o próximo daquele que caiu nas mãos dos salteadores?” E o que 

não poderia nem proferir a palavra ‘samaritano’ que se lhe tornaria a boca impura, foi 

obrigado a reconhecer naquele que odiava o exemplo de amor: “O que usou de 

misericórdia para com ele”. Percurso do reconhecimento dificílimo e doloroso deve ter 

sido este. E atento para este reconhecimento aristotélico da tragédia depois de tantas 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

84 

 

peripécias e para esta dor que cura como mertiolate de antigamente, Jesus ganha a 

disputa e diz: “Vai, e faze da mesma maneira”. 

É importante notar que este último verso do texto é uma espécie de refrão na 

narrativa – o verbo ‘fazer’ no imperativo afirmativo encontra-se em Lucas 10,28: “Faze 

isto e viverás” e 10,37: “...faze da mesma maneira” e estilisticamente compõe uma 

moldura da parábola, pois fecha e abre a contação da estória do bom samaritano. 

Trocando em miúdos: amar não é teoria contida na lei farisaica, para ser estudada e 

decorada; amar é ter atitude pró-ativa, fazer, é colocar a mão na massa e ter parte 

com ela – este é o sentido do verbo grego utilizado no texto (poieo – o mesmo do 

campo semântico de poietes e poiesis). Não é a parábola lucana atualíssima para 

tratarmos de modo coerente como temos agido e se temos realmente amado as 

pessoas como se não houvesse amanhã?  

Rubem Alves, escritor, pensador, teólogo, psicanalista e professor, tão 

conhecido da maioria de nós por uma ‘hermenêutica pé no chão’ dos textos bíblicos, 

releu a parábola de Lucas em 2010, situou-a bem próxima das comunidades eclesiais 

que gostam de bíblia e a entendem na vida, como dizem Carlos Mesters e Francisco 

Orofino, e intitulou-a O Bom Samaritano ou O Bom Travesti:  

 
E perguntaram a Jesus: “Quem é o meu próximo?” E ele lhes contou a 
seguinte parábola: Voltava para sua casa, de madrugada, caminhando 
por uma rua escura, um garçom que trabalhara até tarde num 
restaurante. Ia cansado e triste. A vida de garçom é muito dura, 
trabalha-se muito e ganha-se pouco. Naquela mesma rua dois 
assaltantes estavam de tocaia, à espera de uma vítima. Vendo o 
homem assim tão indefeso saltaram sobre ele com armas na mão e 
disseram: “Vá passando a carteira”. O garçom não resistiu. Deu-lhes a 
carteira. Mas o dinheiro era pouco e por isso, por ter tão pouco dinheiro 
na carteira, os assaltantes o espancaram brutalmente, deixando-o 
desacordado no chão. Às primeiras horas da manhã passava por aquela 
mesma rua um padre no seu carro, a caminho da igreja onde celebraria 
a missa. Vendo aquele homem caído, ele se compadeceu, parou o caro, 
foi até ele e o consolou com palavras religiosas: “Meu irmão, é assim 
mesmo. Esse mundo é um vale de lágrimas. Mas console-se: Jesus 
Cristo sofreu mais que você”. Ditas estas palavras ele o benzeu com o 
sinal da cruz e fez-lhe um gesto sacerdotal de absolvição de pecados: 
“Ego te absolvo...” Levantou-se então, voltou para o carro e guiou para 
a missa, feliz por ter consolado aquele homem com as palavras da 
religião. Passados alguns minutos, passava por aquela mesma rua um 
pastor evangélico, a caminho da sua igreja, onde iria dirigir uma 
reunião de oração matutina. Vendo o homem caído, que nesse 
momento se mexia e gemia, parou o seu carro, desceu, foi até ele e lhe 
perguntou, baixinho: “Você já tem Cristo no seu coração? Isso que lhe 
aconteceu foi enviado por Deus! Tudo o que acontece é pela vontade de 
Deus! Você não vai à igreja. Pois, por meio dessa provação, Deus o 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

85 

 

está chamando ao arrependimento. Sem Cristo no coração sua alma irá 
para o inferno. Arrependa-se dos seus pecados. Aceite Cristo como seu 
salvador e seus problemas serão resolvidos!” O homem gemeu mais 
uma vez e o pastor interpretou o seu gemido como a aceitação do 
Cristo no coração. Disse, então, “aleluia!” e voltou para o carro feliz por 
Deus lhe ter permitido salvar mais uma alma. Uma hora depois passava 
por aquela rua um líder espírita que, vendo o homem caído, aproximou-
se dele e lhe disse: “Isso que lhe aconteceu não aconteceu por 
acidente. Nada acontece por acidente. A vida humana é regida pela lei 
do karma: as dívidas que se contraem numa encarnação têm de ser 
pagas na outra. Você está pagando por algo que você fez numa 
encarnação passada. Pode ser, mesmo, que você tenha feito a alguém 
aquilo que os ladrões lhe fizeram. Mas agora sua dívida está paga. 
Seja, portanto, agradecido aos ladrões: eles lhe fizeram um bem. Seu 
espírito está agora livre dessa dívida e você poderá continuar a evoluir”. 
Colocou suas mãos na cabeça do ferido, deu-lhe um passe, levantou-
se, voltou para o carro, maravilhado da justiça da lei do karma. O sol já 
ia alto quanto por ali passou um travesti, cabelo louro, brincos nas 
orelhas, pulseiras nos braços, boca pintada de batom. Vendo o homem 
caído, parou sua motocicleta, foi até ele e sem dizer uma única palavra 
tomou-o nos seus braços, colocou-o na motocicleta e o levou para o 
pronto socorro de um hospital, entregando-o aos cuidados médicos. E 
enquanto os médicos e enfermeiras estavam distraídos, tirou do seu 
próprio bolso todo o dinheiro que tinha e o colocou no bolso do homem 
ferido. Terminada a estória, Jesus se voltou para seus ouvintes. Eles o 
olhavam com ódio. Jesus os olhou com amor e lhes perguntou: “Quem 
foi o próximo do homem ferido?”. 

 

A releitura de Rubem Alves provocou burburinhos de ambos os lados – prós e 

contras. Entretanto, deixou muita gente emudecida. Os gemidos do garçom caído e 

palavra alguma na boca do travesti gritaram e calaram fundo em muita gente. Na 

releitura contemporânea, Rubem Alves aponta que os ouvintes – os doutores da lei, 

sacerdotes e levitas de hoje – olhavam para Jesus e para sua metáfora do amor em 

uso com ódio. A contragosto destes, o olhar de Jesus lhes era de amor. A obra se 

tornou aberta no coração do lector in fabula, diria Umberto Eco. A mensagem 

continuou fiel e não sofreu superinterpretações. O que importa é notar que o texto 

recebido8, refigurado9 e relido foi ao epicentro do furacão, ao calcanhar de Aquiles da 

religião (religare?) que se desligou de um Deus de amor, Deus que estava no princípio 

com o homem, tentando ensinar-lhe a se aceitar e a se amar à medida que aceitasse o 

outro – o seu próximo – e o totalmente Outro – a divindade que daquele (do homem) 

se aproximara.  

                                                             
8 Tratamos o vocábulo ‘recebido’ dentro da proposta da Estética ou Teoria da Recepção, isto é, o texto de 
Rubem Alves é construído a partir da recepção do texto parabólico de Lucas.   
9 Grosso modo, Ricoeur utiliza para o mesmo fenômeno o vocábulo ‘refigurado’ – o texto possui os mesmos 
elementos básicos, mas se inserem novos elementos ou valores que dão uma nova figura ao texto. Para 
saber mais, veja-se a tríplice mimese, contida em Tempo e narrativa 1.  



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

86 

 

Veja-se que os candidatos a “próximo” do garçom caído não passam de largo 

como na parábola original. Rubem Alves os aproxima e intensifica a ação trágica 

contida na narrativa10. Não obstante, cada um que se aproximou, tinha por oposição o 

coração afastado demais que nem a proximidade ao sofrido os demoveu de suas 

obrigações eclesiásticas e discursos religiosos perfeitamente formatados e 

convincentes. Cegos se tornaram em seu entendimento. Tão convencidos estavam que 

sua con-versão11 já se esvaíra, já se escorrera o sentimento de humanidade por seus 

dedos conforme aponta o conceito de liquidez de Zigmunt Bauman12.  

Aproximação genuína. O bom samaritano e sua releitura no bom travesti 

travestem-se como tipos do próprio Jesus, o Cristo: em sua vida cotidiana, ele foi 

criticado por viver onde vivia – era um pobretão – “pode vir alguma coisa boa de 

Nazaré?”, foi a pergunta de Natanael dirigida não ao nazareno, mas a Filipe, tido como 

digno de responder. No entanto, não há resposta afirmativa, apenas um convite de ver 

para crer: “vem e vê”. E antes que Natanael visse, o Jesus joanino (João 1,45-51) e 

cheio de amor o viu. Se o leitor permite uma inferência, talvez ali Jesus tenha chorado 

no quarto evangelho pela primeira vez, e não na morte de Lázaro (João 11,35).  

Aproximação vital. Jesus se aproximou de mim e de você. A carta de Paulo aos 

crentes de Filipos acrescenta ao texto epistolar13 um hino cristão provavelmente muito 

conhecido nas primeiras comunidades e encoraja os destinatários a terem o mesmo 

sentimento que houve em Jesus – acrescentamos: no samaritano e no travesti 

parabólicos. O sentimento de ser gente. De ter sentimento. O hino, conhecido como 

uma apresentação da kenosis (esvaziamento) da divindade, assevera que aquele que 

era Deus em toda a sua divindade, tornou-se homem humano. Porque quis, 

simplesmente:  

 
De sorte que haja em vós o mesmo sentimento que houve também em 
Cristo Jesus, Que, sendo em forma de Deus, não teve por usurpação ser 
igual a Deus, Mas esvaziou-se a si mesmo, tomando a forma de servo, 
fazendo-se semelhante aos homens; E, achado na forma de homem, 
humilhou-se a si mesmo, sendo obediente até à morte, e morte de 
cruz. Por isso, também Deus o exaltou soberanamente, e lhe deu um 

                                                             
10 Eurípides (Atenas, século V a.C.) tem como marca principal de suas tragédias e dramas esta característica 
– a intensificação da ação trágica. Tal fato o destaca entre os tragediógrafos e pode ser um dos motivos para 
a utilização de heroínas como protagonistas da maioria de suas peças.  
11 A palavra grega para conversão é Metanoia – o que acarreta uma mudança radicaldas estruturas de 
pensamento e dos sentimentos ligados a estas.  
12 O conceito de liquidez de Bauman é explicitado em Vida Líquida (2007), mas perpassa várias obras do 
sociólogo polonês.  
13 Filipenses 2,5-11.  



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

87 

 

nome que é sobre todo o nome; Para que ao nome de Jesus se dobre 
todo o joelho dos que estão nos céus, e na terra, e debaixo da terra, E 
toda a língua confesse que Jesus Cristo é o SENHOR, para glória de 
Deus Pai. 

  

Jesus entendeu perfeitamente o que era ser homem. Também assim o 

samaritano e o travesti. Falamos de três homens com H que, em toda a sua coragem e 

força viril, permitiram-se à doçura de tocar o intocado, abraçar o não-abraçado, amar 

o odiado. Em primeiro lugar, isso transformou-lhes a vida numa revolução do amor 

sem precedentes; em segundo, condicionou-lhes à incondicionalidade de amar para 

sempre; em último lugar e não por isso menos importante, interessou-lhes a amar 

cada vez mais o desinteressante, dando, recebendo e retribuindo o que podiam – 

satisfazendo-se em pleno gozo de saber cada um a dor e a delícia de serem quem 

eram.  

 

Espiritualidade laica e Evangelho de Jesus – é possível esta conexão?  

 Encerramos o parágrafo anterior, no mínimo, de forma provocativa, a fim de 

evocar e trazer à discussão, a partir da leitura e releitura da parábola do bom 

samaritano, conceitos precisos e preciosos desenvolvidos por três autores que virão à 

tona. O primeiro deles é Luc Ferry, filósofo francês humanista que, em seu livro A 

Revolução do Amor: por uma espiritualidade laica (2012), propõe que vale a pena 

defender aqueles que amamos e que amá-los é o melhor bem que podemos fazer 

tanto a nós mesmos quanto aos nossos amados. E inicia da seguinte forma a tese que 

perpassa todo o livro: “é o amor que dá sentido à nossa existência”(!). Estaria Ferry 

relendo também a parábola lucana e teria entendido a que se propôs o ensinamento de 

Jesus? Parece-nos que ouvimos aqui o silêncio do samaritano e do travesti. Ainda 

além, é possível ouvir o silêncio maiêutico de Jesus escrevendo alguma coisa na areia 

diante dos homens que queriam apedrejar a adúltera desacompanhada do homem que 

com ela adulterara, antes de dizer “quem não tem pecado que atire a primeira pedra” 

(João 8,1-11).    

 É interessante pensar que Ferry constrói e desenvolve o conceito de 

espiritualidade laica a partir de uma ‘religião (um religar-se ao outro) não-religiosa’ – 

pelo menos pelo que entendemos do que seja religião dentro do que propõe o senso 

comum – a presença imprescindível da divindade precisa ser notada e constante no 

religar desta ao homem através dos ritos. A espiritualidade laica toca no humano do 

humano, isto é, eu, homem que sou, vou fazer o bem a outrem (ou não!) não porque 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

88 

 

uma divindade está a me vigiar os passos ou a guiar-me automatamente no caminho 

do bem. Fá-lo-ei simplesmente porque quero, e fazer o bem a outrem faz a mim 

primeiro um bem maior – satisfaço-me no amar o próximo. Sou mais eu agindo deste 

modo e alcanço a vida boa! Haverá mesmo tanta diferença assim do Jesus humano 

que tem interesse em me fazer bem e a si também se satisfaz, mesmo sendo Deus?  

Passando em revista os dois primeiros capítulos do livro, Ferry entra na 

sabedoria dos modernos e espiritualidade laica, a fim de desenvolver e explicar o 

conceito – a espiritualidade laica – ao leitor que foi sendo preparado até então para 

este momento. Após apontar como se poderia conseguir a vida boa nas eras 

cosmológico-ética, teológico-ética e no primeiro humanismo, do qual deriva o segundo 

humanismo, tempo em que nos encontramos, Ferry aponta que o caminho 

contemporâneo da vida boa passa pela espiritualidade laica via revolução do amor-

paixão:  

 
“ainda como no primeiro humanismo, trata-se da reconciliação da 
humanidade consigo mesma. Mas agora se busca uma conciliação 
muito mais ampla e profunda, porque se apoia na humanidade 
considerada não apenas sujeito de razão e direito, mas também sujeito 
de paixões, de amor e de fraternidade, eventualmente de ódio e de 
conflito” (FERRY, 2012, pp.225-226).  

 

Sujeito de paixões, de amor e de fraternidade. Eventualmente de ódio e de 

conflito. Não há descrição mais interessante do Cristo divino no Jesus humano. Aquele 

que viveu tão intensamente cada momento presente, para quem não importava 

passado ou futuro – porque de antemão conhecia a eternidade – eterna idade presente 

sempre. A paz de Jesus quanto ao próximo minuto de vida impressionava quem estava 

perto dele. Sua vida era boa. A afetação do tempo que tanto perturba o homem e o 

impede de viver plenamente a espiritualidade laica não existia em Jesus. Ele concilia o 

humano com o divino em si mesmo. E tem como resultado a liberdade de viver a sorte 

de um amor tranquilo – uma vida boa, na melhor das hipóteses do filósofo francês. 

Assim como Odisseu – modelo primeiro de espiritualidade laica no ocidente para Ferry 

–, que ao chegar a Ítaca e reencontrar Penélope em amores e conversas que alongam 

a noite e atrasam a Aurora de róseos dedos de se mostrar pela manhã, dom dos 

deuses de um instante estendido, Jesus vive sempre o presente, habita o aqui e o 

agora, e experimenta, no plano humano, a eternidade que nunca lhe saíra do ser.  



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

89 

 

Essa proximidade de um ser divino que se torna ser humano abala as 

estruturas do panteão grego e se torna inadmissível ao entendimento do primeiro 

século da era cristã. Algo tão simples de ouvir e tão difícil de compreender: Jesus 

encontra sua Ítaca, quando entra na jornada do viver encarnado por obediência ao Pai 

e amor ao homem. Realiza o que lhe fora proposto. Paga a pena e o preço da jornada. 

Suporta olhares odiosos e falares maliciosos, como acontece com samaritanos e 

travestis ao longo da história humana. Tanto ódio e malícia levam-no à cruz, por ter 

tirado os homens das sombras da caverna e tê-los feito enxergar além do mimético. 

Jesus vive o momento com as pessoas mais importantes de sua vida – o seu próximo. 

Ele enfrenta a verdade nua de sombras e crua da realidade como se lhe apresenta. E 

basta. Simples assim.  

Não cremos que seja difícil imaginar a simplicidade da espiritualidade de Jesus 

no encontro com o próximo. Ele é chamado por vezes de comilão e beberrão, amigo de 

gente que não presta e que trai, rouba, adultera, se prostitui, é imunda. Apesar de 

cada um ser isso mesmo, é da finitude humana que ele quer se aproximar cada vez 

mais. Os maiores milagres acontecem nestes momentos. Essa gente se encontra 

consigo mesma, e escolhe a vida boa, espelhada no amor recebido do diferente. Amor 

em lugar do ódio que recebiam até então. Estabelecem-se novos parâmetros e novos 

laços. E a vida segue seu curso, continuum de presentes e instantes estendidos de 

bons (e até maus) encontros que perfazem a vida boa. Na construção conceitual do 

amor contido na espiritualidade laica de Ferry, se atentarmos com cuidado, não 

veremos muita diferença da vida e obra de Jesus:   

 
Mesmo que o próximo seja o contrário do parente, se ele é o anônimo, 
aquele que não conhecemos e que, consequentemente não podemos 
amar como amamos os amigos ou os filhos, não deixa de ser verdade 
que a humanidade pode ser legitimamente percebida como uma 
espécie de reservatório de encontros amistosos (ou, eventualmente, 
inamistosos). É nela que encontraremos nossos próximos amores (ou 
nossos próximos inimigos), e em nenhuma outra parte. Que nossa 
existência seja limitada no tempo e no espaço não muda o fato de que 
podemos, a cada dia que Deus nos dá, estabelecer laços com outrem 
(FERRY, p.227).  

  

A antropologia contida no movimento de Jesus provoca uma verdadeira 

Revolução do Amor em pleno século I d.C. – a máxima de Mateus 7,12 demonstra um 

pouco (ou muito!) do pensamento revolucionário de Jesus diante da Torah judaica e 

que se alastraria por seus seguidores em toda a Judeia e Samaria, e até aos confins da 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

90 

 

terra: “Portanto, tudo o que vós quereis que os homens vos façam, fazei-lho também 

vós, porque esta é a lei e os profetas”. Colocar-se no lugar do outro que de mim é 

diferente sem que a divindade me obrigue a tal coisa definitivamente não faz parte do 

plano dos ‘espirituais’ dos primeiros séculos da era cristã. Infelizmente também não 

compete aos ‘religiosos’ que moram no apartamento ao lado ou que sentam no banco 

do ônibus conosco hoje em dia.  

Provavelmente precisemos de uma hermenêutica laica para realmente entender 

o que Jesus veio fazer quando habitou ao nosso lado e assumiu nossa condição. O 

Verbo tornou-se o Substantivo: carne. O mistério da encarnação, convicção central e 

motivadora da fé cristã deveria trazer alegria ao homem e a vontade de estar junto. 

De ser comunidade. Não obstante, o autor do quarto evangelho com tristeza faz seu 

comentário acerca da novidade do projeto do Filho de Deus que se fez Filho do 

Homem: “veio para o que era seu, e os seus não o receberam” (João 1,12). Os 

ouvintes de ontem não receberam o samaritano. Os ouvintes de hoje não recebem o 

travesti.  

 

Dar, retribuir, receber e o escândalo do amor interessado que se entrega 

Há dois outros autores que importa trazer ao debate com relação à parábola 

lucana: Alain Caillé e Marcel Mauss. Na verdade, Caillé interpreta os escritos de Mauss 

e, por questões não cronológicas, porém pelo encadeamento do pensamento, tratemos 

primeiro da antropologia e sociologia de Mauss, reflexão madura a partir das 

sociedades primitivas por ele pesquisadas e que tanto têm a nos ensinar em seus 

costumes e gestos, pretensamente civilizados e evoluídos que somos.    

Marcel Mauss procura tratar, em seu Ensaio sobre a dádiva, de uma dinâmica 

tríplice que envolve a todas e quaisquer relações humanas em quaisquer sociedades, 

em maior ou menor grau de comprometimento entre as partes ‘contratantes’: os atos 

de dar, retribuir e receber. Nesta dinâmica, identidade e alteridade se interpelam e se 

interpenetram em um movimento contínuo de tentar formar um nós a partir de dois 

eus completamente diferentes, no entanto complementares. Amigos se dão presentes 

e se retribuem em uma obrigação prazerosa quase desobrigada. Inimigos se respeitam 

e oferecem hospitalidade mutuamente em pequenos instantes de trégua do conflito 

principal em que se encontram. A retribuição do bem é certa mesmo que o olho seja 

mau ao outro.  



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

91 

 

No caminhar para conseguirmos chegar a este nós, a procura incessante do 

‘ama-te a ti mesmo como ao teu próximo’ se dá quase naturalmente. Neste mister, 

Lévi-Strauss, na introdução à obra de Mauss, comenta: “...é o mesmo problema que se 

põe, o de uma comunicação procurada, ora entre um eu subjetivo e um eu 

objetivante, ora entre um eu objetivo e um outro subjetivado” (MAUSS, 2011, p.28). 

Ora, é preciso em primeira instância estabelecer a comunicação comigo mesmo, na 

qual sou sujeito e objeto do meu amor e da minha aceitação por mim – condição sine 

qua non para que eu seja gente – para depois, então, já tendo sido objeto de mim, ter 

condições de buscar, amar e aceitar o outro, o meu próximo, em sua subjetividade 

própria.  

A parábola do bom samaritano e sua releitura através do bom travesti apontam 

os que ainda estão à procura de si mesmos – o doutor da lei, o sacerdote e o levita do 

século I, o padre, o pastor, o líder espírita e os ouvintes insatisfeitos e injuriados de 

vinte séculos depois. A procura se perpetua ao longo de tanto tempo. E o ensinamento 

parabólico do Jesus lucano e do Jesus de Rubem Alves na pessoa do samaritano e do 

travesti apontam que não é preciso ser amado e aceito por um beltrano para amar o 

fulano e a ele dar de si. Preciso é se amar e se aceitar – ser sujeito e objeto do próprio 

amor – e retribuir-se no prazer de amar o outro e se fazer bem pelo bem que ao outro 

faz.   

A dinâmica tríplice do dar, retribuir e receber me torna humano em minha 

humanidade. Desde criança, faz parte de mim dar – ou não, em tempos de 

egocentrismo infantil –, receber e/ou retribuir. Essa dinamicidade das ações que 

perpassam infância, adolescência, idade adulta e maturidade contribuem para que a 

humanidade seja humanidade ao longo dos tempos. Parece ter-se dado o mesmo 

mecanismo com Jesus, humano que foi. Se assim não fora, o argumento da fé que crê 

em cem por cento na humanidade de Jesus (bem como em sua divindade) cairia por 

terra. É no mínimo estranho pensar em Jesus dando para receber a esta altura do 

campeonato, mas não é impossível de acordo com a exposição maussiana:  

 
Qual é a regra de direito e de interesse que, nas sociedades de tipo 
atrasado ou arcaico, faz com que o presente recebido seja 
obrigatoriamente retribuído? Que força existe na coisa que se dá que 
faz com que o donatário a retribua? (MAUSS, 2011, p.56). 

 
Jesus se entrega à morte por obediência ao Pai e por amor ao homem. Isto é 

fato e motor da fé cristã. No entanto, fá-lo para salvar o homem do mal que a este 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

92 

 

corrompe desde o Éden. Salvar o homem por quem se interessa e a quem ama 

profundamente já contém intrinsecamente a retribuição dada ao próprio Jesus. E mais: 

a irresistibilidade do amor de Jesus atrai-me a amá-lo também, quando aceito seu ato 

de salvar-me a mim. Como elabora Mauss o seu questionamento, há uma ‘força na 

coisa dada’ – a entrega na Cruz – força que me faz retribuir atitude em troca: o 

seguimento a Cristo. Torno-me também um pequeno Cristo e continuo a sua obra – 

torno-me um cristão.  

O agape, isto é, o amor desinteressado de Jesus por nós, segundo Mauss, 

torna-se profundamente interessado – porque seu interesse em mim e em minha 

salvação consuma sua realização como salvador que me ama. O amor nos envolve e é 

inter-esses. São dois seres de uma relação – mesmo que ele seja o totalmente Outro – 

inextricavelmente ligados por laços de um amor liberal e generosamente interessado. 

Com este alívio na alma, quão melhores podemos ser em nosso re-ligare, muito mais 

próximos do véu rasgado e sem a necessidade crucial do rito. Aproximados estamos. 

Erguidos. Alcançamos a condição de ajudar o homem caído à beira do caminho porque 

interessamo-nos por ele. Humanizados estamos.  

Esta regra de direito e de interesse maussiana que move as relações humanas 

é tratada por Alain Caillé dentro dos parâmetros de condicionalidade e 

incondicionalidade que se interpenetram a todo o tempo, principalmente no 

pensamento moderno. No que tange às relações Deus e homem e a elementos que 

possam constituir uma ‘teoria geral do dom’, Caillé chega à ideia de incondicionalidade 

condicional, a partir de duas questões: “pode-se dar alguma coisa sem impor nenhuma 

condição?” e “pode-se conceber alguma coisa como um dom gratuito?”. Caillé faz-nos 

um convite ao pensar a partir dos efeitos na sociedade moderna da Reforma 

Protestante, cujo traço principal reside na afirmação de um princípio de 

incondicionalidade radical:  

 
Deus é tão grande e tão poderoso, tão infinitamente transcendente, 
que nada seria capaz de comprar sua graça e ser equivalente a ela, 
nenhuma obra, nenhum mérito, nenhuma perfeição. Meditemos o 
paradoxo posto em evidência por Max Weber: uma sociedade de ponta 
a ponta regida pela lógica condicionalista deve ter uma origem e um 
fundamento simbólico radicalmente incondicionalistas (CAILLÉ, 2002, 
p.111).  

 
 Apesar de trazer o paradoxo weberiano que faz todo sentido para afirmar a 

alteridade e transcendência de Deus, contrapostas à identidade e imanência do 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

93 

 

homem, Caillé desemboca no princípio da incondicionalidade condicional com as 

palavras de Mauss, bem mais palatável às relações humanas e da divindade com o 

homem:  

 
Em todas as sociedades que nos precederam imediatamente e ainda 
nos circundam, e mesmo em numerosos usos de nossa mentalidade 
popular, não há meio termo: ou confiar inteiramente ou desconfiar 
inteiramente; depor as armas e renunciar à sua magia ou entregar 
tudo: desde a fugaz hospitalidade até as filhas e os bens (CAILLÉ, 
2002, p.117 apud MAUSS, 1966, p.277). 

 

Partindo do princípio maussiano, Caillé vai construindo seu argumento 

utilizando textos bíblicos ao tratar da confiança que se deve ter no outro, envolvido na 

relação do dom a ser partilhado: “ou você confia ou não confia, ai de quem for morno, 

diz Cristo no Apocalipse (3,16)”. Porque ser frio (não confiar) ou quente (confiar) são 

posições legítimas e respeitadas. O problema está em ‘ficar em cima do muro’, nem 

dentro da cidade, nem fora dela. Em uma relação com o outro ou com a divindade, a 

posição deve ser tomada, independente de qual seja, para que seja respeitada pelo 

que comigo estabeleceu (ou não) o ‘contrato’.  

O modelo bíblico do livro lucano de Atos dos Apóstolos (20,35) afirma que 

“mais bem-aventurada coisa é dar do que receber”, ao que a oração de Francisco de 

Assis completa e corrobora “pois é dando que se recebe”. Note-se que o modelo 

bíblico, como temos visto, não se isenta nem se exime das relações que alimentam a 

dinâmica maussiana, pelo contrário, legitima-a. Se é assim, a partir do modelo de 

Jesus, que deu-se a si mesmo, permitir-me-ei a fazê-lo também para que eu seja 

bem-aventurado. Agindo deste modo, e seguindo o exemplo de Cristo, satisfaço-me a 

mim mesmo em primeiro lugar porque me amo e me alimento do bem que faço a mim, 

ao interessar-me pelo outro, amá-lo e, por isso, auxiliá-lo naquilo que de mim 

necessita. Voluntario-me à ação em favor da satisfação das necessidades do outro, não 

obstante eu ganho a alegria de estar envolvido nesta ação.  

O reino de Deus vai, assim, sendo ‘semeado’ e edificado com as pequenas 

sementes de mostarda que um dia se tornarão grandes folhagens, samaritanos e 

travestis que, a despeito do que deles se pensa, continuam a alegrar-se por poderem 

ter a satisfação de ajudarem ao próximo e levar-lhes alegria, de se aproximarem de 

quem queiram conforme o modelo de Jesus e de serem, na linguagem parabólica, 

apontados como exemplos de gente bem resolvida, humanizada e humanizadora em 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

94 

 

um mundo feito de ‘imagens e semelhanças’ que se julgam deificadas – protótipos 

medíocres de um deus que, no mínimo, não se encontra nas Escrituras: nem na Torah, 

tampouco nos Evangelhos.   

 

Para não concluir: Onde foi parar “o espírito da coisa” cristã? A assertiva de 

Gandhi é hoje mais válida do que nunca...  

  Ao ser questionado pelo missionário cristão Stanley Jones acerca do motivo 

pelo qual citava sempre as passagens do Evangelho e não seguia a Cristo, Gandhi 

respondeu: “Eu amo seu Cristo. Mas creio que vocês cristãos são bem diferentes do 

vosso Cristo”. Assim como Homero foi retratado na antiguidade como o poeta cego, 

símbolo daquele que enxergou mais do que qualquer outro a alma do homem grego, 

Gandhi teve os olhos abertos para perceber que algo estava errado no caminho dos 

cristãos que tentavam evangelizar a Índia. Alguma pedra no caminho tomou uma 

grande proporção e deixou de existir caminho para haver apenas pedra. Não havia 

mais proximidade entre o mestre e os discípulos. O afastamento foi aumentando e 

fazendo com que perdessem de vista o Cristo das Escrituras.  

 Hoje em dia, perdeu-se também ‘o espírito da coisa’. Marcel Mauss, ao tratar do 

animismo das sociedades por ele estudadas, aponta-nos que todo e qualquer elemento 

da natureza ou objeto merecia o respeito necessário porque tinha seu espírito próprio 

– o espírito da coisa. Poderia ser o espírito da coisa dada ou recebida, e o doador 

doava algo de si na coisa que recebia o receptor. Obviedades à parte, nossa sociedade 

perdeu o espírito da coisa, porque não respeitamos mais as relações ou não lhes 

damos o devido valor que merecem.  

 Mais do que isso, perdeu-se o espírito da coisa cristã que se tentou expor até 

então: o interesse no outro que me completa, que me mostra quem sou e no que 

preciso me tornar para ser cada dia melhor. A fim de garantir as comunidades (de fé) 

cheias com palavras vazias, perdeu-se o seguimento de Jesus e do Caminho, da 

Verdade e da Vida, não se notou o momento exato em que o Verbo se tornou 

Substantivo e se aproximou. Chegou bem perto, no entanto ninguém viu. Passou 

parabolicamente presente no pobre, no indigente, no doente, na prostituta, no leproso, 

no travesti, no samaritano.   

 

 

 



RJHR VI:10 (2013) – Alessandra Serra Viegas 

  

95 

 

Referências bibliográficas: 

BÍBLIA. Português. A Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 1980.  

CAILLÉ, Alan. Antropologia do Dom: o terceiro paradigma. Trad.: Efraim Ferreira Alves. 

Petrópolis: Vozes, 2002. 

ECO, Umberto. Interpretação e superinterpretação. São Paulo: Martins Fontes, 1993.  

____________. Lector in fabula. São Paulo: Perspectiva, 2004. 

____________. Obra aberta. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

FERRY, Luc. A Revolução do Amor: por uma espiritualidade laica. Trad.: Vera Lúcia dos 

Reis. Rio de Janeiro: Objetiva, 2012.  

ISER, Wolfgang. O ato da leitura: uma teoria do efeito estético. Vol.1. São Paulo: 

Editora 34, 1996.   

JAUSS, Hans Robert et alli. A literatura e o leitor: textos de estética da recepção. 

Coordenação e tradução de Luiz Costa Lima. 2.ed. rev. e ampl. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 2002.  

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dádiva. Trad.: António Felipe Marques. Introdução de 

Claude Lévi-Strauss. Lisboa: Edições 70, 2011.  

RICOEUR, Paul. Tempo e Narrativa I. Trad.: Constança César. São Paulo: Papirus, 

1994. 

SANDEL, Michael J. Liberalism and the Limits of Justice. New York: Cambridge 

University Press, 1982.  

TAYLOR, Charles. Argumentos filosóficos. Trad.: Adail Ubirajara Sobral. São Paulo: 

Loyola, 2000.  

 


