
 

 
“Há, portanto, muitos membros, mas um só corpo”: uma breve análise 

sobre o programa paulino de Reino de Deus. 
 

Juliana B.Cavalcanti1 
(PPGHC/UFRJ) 

http://lattes.cnpq.br/6770181406770057  
 
Resumo: O presente artigo visa à luz do conceito de patronagem (Wallace- Hadrill) 
refletir sobre o projeto paulino de Reino de Deus, que a níveis ideológicos se 
apresentava igualitário e contrário ao Império Romano. Porém, quando nos 
voltamos para a organização da comunidade coríntia o que se verifica é uma 
sociedade hierarquizada a partir dos dons do Espírito. Hierarquia esta que nos volta 
à reflexão de quão distante esta a sociedade alternativa – alternativa quanto a sua 
postura contrária ao Império Romano – paulina para a sociedade romana. Neste 
sentido, analisaremos mais especificamente a perícope 1Cor 12:27-31. Esta 
passagem possibilita evocar todas estas questões e ainda nos conduzir ao debate 
sobre as tensões existentes na comunidade. 
 
Palavras-chaves: Reino de Deus, patronagem, Paulo, Coríntios, Império Romano 
 
Abstract: This article aims to light the concept of patronage (Wallace-Hadrill) 
reflect on the project of Pauline Kingdom of God, which is the ideological levels 
showed equal and opposite to the Roman Empire. But when we turn to the 
organization of the Corinthian community is that there is a hierarchical society from 
the gifts of the Spirit. This hierarchy that we turn to reflection of how far this 
alternative society - as an alternative to his stance against the Roman Empire - 
Pauline for Roman society. In this sense, we analyze more specifically the fragment 
1Cor 12:27-31. This passage allows evoke all these issues and still lead us to the 
debate about the tensions in the community. 
 
Keywords: Kingdom of God, patronage, Paul, Corinthians, Roman Empire. 
 

                                                             
1 Bacharel em História pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Mestranda pelo Programa de Pós-
Graduação em História Comparada (UFRJ), tendo sido aprovada em primeiro lugar no processo seletivo 
de 2014. Atua nas áreas de Arqueologia e História. Com ênfase em História Antiga, mais 
especificamente em judaísmo helenístico e paleocristianismo. 

http://lattes.cnpq.br/6770181406770057


RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

97 
 

I – Introdução: 

 No século I EC o que se encontra na comunidade coríntia são dois distintos 

projetos de reinos que a níveis ideológicos rivalizavam-se entre si. Mas que quando 

se pensa em aplicabilidade a diferença entre eles já não se verifica. Falamos dos 

projetos romano e paulino. O projeto de Reino de Deus de Paulo tal como foi 

proposto na primeira epístola aos coríntios se apresenta como uma sociedade de 

iguais, ou como diria Paulo uma comunidade de “santos”, sendo diretamente 

opostos ao “mundo” (Império Romano). Neste modelo a profissão de fé – como 

veremos mais a frente – era fé expressa na aliança, na não violência, na justiça e 

na paz. 

 O projeto romano ou imperial, por sua vez. Detinha uma lógica que previa 

uma sociedade altamente hierarquizada, onde o topo desta pirâmide social estava o 

imperador e sua família. Inclusive, os indivíduos para gozarem das benesses 

provindas do império deveriam estar permeados nestas estruturas. As 

componentes desta fé eram: a piedade, a guerra, a vitória e a paz. 

 A análise comparativa entre os modelos será norteado pela perícope 1Cor 

12:27-31: 

 
27. Ora, vós sois o corpo de Cristo e sois os seus membros, cada 
um por sua parte. 28. E aqueles que Deus estabeleceu na Igreja 
são, em primeiro lugar, apóstolos; em segundo lugar, profetas; em 
terceiro lugar, doutores ... Vêm, a seguir, os dons dos milagres, das 
curas, da assistência, do governo e o de falar diversas línguas. 29. 
Porventura, são todos apóstolos? Todos profetas? Todos doutores? 
Todos realizam milagres? 30. Todos têm o dom de curar? Todos 
falam línguas? Todos as interpretam? 31. Aspirai aos dons mais 
altos. Aliás, passo a indicar-vos um caminho que ultrapassa a todos. 

   
A opção por esta perícope se dá pelo fato de que neste fragmento Paulo rompe com 

a lógica de uma sociedade igualitária, ao defender que nem todos desempenham a 

mesma função e que para alguns haveria maior ou menor proeminência do 

indivíduo no interior destas casas-igrejas, dependendo de qual papel este ocupasse 

(apóstolo, profeta, curandeiro, entre outros). E mais do que isto, o elemento 

fomentador de tal hierarquia era o Espírito. O mesmo Espírito que é empregado em 

outros momentos da primeira epístola aos coríntios como elemento que unia e 

igualava os membros da mesma.  

 Neste sentido, o presente artigo, buscará primeiramente elucidar 

brevemente o euangelion (boa nova) romano e o paulino enquanto propostas. Por 

conseguinte, analisaremos estes projetos a níveis práticos, à luz do conceito de 

patronagem. Observando assim, se estes modelos que se apresentavam como 

antagônicos eram de fatos tão distintos assim. 



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

98 
 

II – Patronagem, uma possível leitura: 

 Antes de adentrarmos ao tema proposto neste artigo, se faz necessária a 

definição do conceito norteador para a leitura comparativa entre os projetos 

teológicos paulino e romano.  Fala-se no conceito de patronagem. 

 Wallace-Hadrill (1989), demonstra que o sistema de patronagem era 

essencialmente político, ocorrendo em todos os níveis de relações: vertical e 

horizontal. Ou seja, era um sistema desigual de trocas de serviços e favores entre 

indivíduos do mesmo nível social e jurídico (como entre os senadores) ou de 

estamentos distintos (um escravo e seu senhor e/ou um proprietário de terras e 

homem livre pobre). A relação de troca sempre era desigual, pois o patrono sempre 

estava em uma condição superior ao seu cliente, por oferecer proteção e benefícios, 

este último por sua vez sempre estava abaixo por dever respeito e favores ao seu 

patrono. Esta relação garantia o acesso ao status e ao prestígio. 

 A patronagem era amplamente empregada no Império Romano, sendo este 

o fator de garantia da coesão da sociedade e preservando a autoridade ao 

imperador, como o grande protetor e benfeitor do império. Império este em que o 

corpo administrativo tinha um poder limitado (por conta até mesmo de seu 

tamanho) e com uma autoridade dispersa, contribuindo para amenizar os possíveis 

conflitos oriundos destas divisões e desigualdades. 2 

 Na cidade de Corinto, a patronagem também enquadrava as relações entre 

os indivíduos da mesma. Para além do fato de integrar a colônia ao restante do 

império, também possibilitava que as benesses de Roma chegassem a Corinto. 

Benesses estas não só provindas diretamente do patrono maior (o imperador), mas 

também, das autoridades locais que ansiavam estabelecer relações com Roma. O 

que acabava por ampliar os potenciais de força e poder destas autoridades. Além 

disto, este mesmo sistema ainda orientava todas as relações sociais: vertical e 

horizontal vigentes na colônia. A comunidade cristã de Corinto também estava 

imersa nestas relações como verificaremos nas cartas paulinas (como por exemplo: 

1Cor 1:12-13). 

 

III – O euangelion romano, o divi filius está entre nós: 

 Crossan e Reed (2007) nos falam sobre o projeto teológico imperial iniciado 

por Augusto. Este projeto tinha como fim a legitimação e propagação do 

                                                             
2 É válido recordar que esta era uma relação de interesses mútuos e que havia outras formas de 
obtenção de direitos. Em que indivíduos pobres do meio rural ou das periferias urbanas se valiam do 
banditismo ou formavam relações entre seus próprios familiares, o que implicava grandes arranjos 
familiares. Porém, por serem estruturações frágeis e não patrocinadas pelo Império acabavam por quase 
sempre terem pouco impacto nesta sociedade. Ver: WOOLF; GARNSEY, 1989: 153-170. 



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

99 
 

euangelion3 (boa nova) por parte do Império a todo o seu território, tendo como 

principais objetivos a restauração, a expansão e a consolidação de um vasto 

território por vias religiosas. O culto imperial empreendia também o culto ao 

imperador e de sua família. Dado que, a centralização e as benesses 

proporcionadas pelo império eram lidas antes de tudo como fruto da presença na 

terra e dos atos do divus Cesar Augusto. 

 Neste sentido, o ápice da teogonia romana era a existência de um Deus na 

terra; o salvador cósmico e senhor do tempo.  À medida que, suas conquistas 

militares e as justificativas astrológicas (por exemplo: o fato de ser filho de Apolo e 

filho adotivo de Júlio César que teria também se tornado um Deus ou ainda 

cunhagens com símbolo de seu signo depois de ter tornado público o seu 

horóspoco) eram a prova real de que Roma entrava em sua Idade Áurea. Idade 

esta que representava um período de paz política, por intermédio das guerras, e de 

distribuição das benesses alcançadas por intermédio desta fase que o Império teria 

conquistado. 

 As benesses provinham em resposta à lealdade por parte de todos, que 

pertenciam ao império, ao imperador: o patrono máximo. A lealdade era 

evidenciada por intermédio dos cultos ao imperador e ao próprio império. Sendo a 

forma de honrar e adorar diversificadas, dado que a postura imperial era sempre 

agregacionista (incorporava tradições e Deuses regionais). Isto fazia com que a 

participação de cidadinos pobres se tornasse quase irresistível, por intermédio, da 

celebração de festivais, jogos e sacrifícios a César.  

 Sahlins (1985) neste sentido nos relembra que os sentidos e as 

organizações de projetos e objetos estão interligados as compreensões 

preexistentes da ordem cultural. Assim, a teologia imperialista atuava de forma 

sempre agregadora e intensificadora de seu poder a todos os indivíduos que 

pertenciam àquela sociedade, já que ela estava diretamente dialogando com suas 

lógicas culturais próprias. Em outras palavras, para além de potencializar as vias de 

se garantir a lealdade ao imperador e a estabilidade ao império, uma vez que o 

sistema de dominação era sempre ressignificado (CROSSAN; REED: 2007:137). 

 Chevitarese e Cornelli (2003) afirmam também que neste sentido, que a 

necessidade do império em apresentar uma teologia e nestes moldes; está calcada 

no fato de que a assimilação do controle imperial por parte dos povos dominados 

era muito mais consistente. Uma vez que, estes povos não só dialogavam com o 

ambiente em que estavam inseridos, porém que acabavam por produzir 
                                                             

3 A opção por ser usar a transliteração do termo em grego é apenas para se evitar qualquer possível 
alusão com os livros canônicos e não canônicos denominados evangelhos.  



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

100 
 

transformações no próprio império. Ou seja, os cultos imperiais e ao imperador não 

eram meras reproduções, mas transformações locais que possibilitavam o 

desenvolvimento de diferentes culturas.  

 Alcook (1993) ao pensar o projeto de romanização no contexto das 

benesses, afirma que o ato de se criar colônias e promover o euergetismo era a 

garantia da paz (pax romana) e estabilidade a todos que compunham o vasto 

território do império por intermédio das guerras e defesa do território, garantindo 

ainda a lealdade do povo ao poder central. Além disto, estes dois mecanismos do 

projeto de romanização permitiam a distribuição dos recursos locais e regionais.  

 O euangelion imperial detinha, todavia, mais um elemento de caráter 

expressamente pedagógico: o imagético. Por todo o império haviam monumentos 

espalhados dedicados ao imperador e a sua família. Em Corinto, Pausânias 

(Descrição da Grécia 3:1) descreve que em toda a ágora era presente monumentos 

neste estilo, bem como o templo de culto imperial (a sul do pórtico) e a basílica 

destinados à prestação de cultos à família imperial (a sudoeste do pórtico).   

 Murphy-O’Connor (2002), analisa esta constante presença destes elementos, 

como símbolos não só da dominação romana, mas também, representavam por 

quais vias se faziam a dominação e como a sociedade deveria se organizar. Isto é, 

por intermédio do reconhecimento e do culto ao imperador a pirâmide social era 

estruturada e perpetuada.  

 Desta forma, a teologia imperial previa uma hierarquização social e uma 

interligação entre todos os povos e regiões que constituiam o vasto Império 

Romano. Todos os estamentos sociais deveriam honrar e reconhecer a autoridade 

do imperador (ou patrono máximo), por ser este o grande mediador das bençãos a 

orbis terrarum. Assim, era uma teologia marcadamente desigual, apesar de se 

propor sempre compartilhadora das conquistas romanas aos seus súditos (ou 

clientes). Porém, até mesmo esta partilha era desigual, visto que, as elites locais 

eram sempre as primeiras a receberem os benefícios do reconhecimento da 

autoridade do patrono máximo. 

  

IV – A sociedade alternativa e o euangelion anti-imperialista:  

 No tópico anterior apresentamos a teologia imperial e suas implicações para 

que a paz e os benefícios aos clientes do imperador se tornassem possível. Neste 

momento, preocupa-nos apresentar um modelo teológico em termos ideológicos 

totalmente antagônico ao projeto imperial. Falamos do projeto de Reino de Deus 

defendido e explicitado por Paulo na primeira epistola aos coríntios. 



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

101 
 

 A teogonia paulina culminava com o seu patrono Jesus Cristo. Aquele que 

sendo filho de Deus teria sido cruxificado sob o domínio romano. No entanto, ela 

não é vista como um ato vergonhoso, ou como a subjulgação de Jesus ao império, 

por isto mesmo a importância da ressurreição em toda teologia paulina. É no ato de 

reviver que, para Paulo, Cristo teria evidenciado o seu lado divino e a certeza de 

que ele era o verdadeiro patrono máximo (ELLIOTT:2011:169).   

 O projeto de Reino de Deus, tinha como principal pilar de sustentação a 

defesa de uma sociedade igualitária. Sociedade esta em que se alcançaria por 

intermédio da subordinação de todos ao patrono máximo: Jesus Cristo. Tratando-se 

de uma mera compreensão do próprio Paulo da vida em comunidade da 

consumação apocalíptica, de sua interpretação quanto a era escatológica e da 

aplicação da utopia igualitária para ser imediatamente iniciada. 

 O elemento salvação, emerge neste sentido como uma esperança aos 

oprimidos. Uma esperança que já se fazia presente, pois com a morte e 

ressurreição de Cristo, o projeto de Reino de Deus já estava presente e em ação no 

mundo. E esta presença e ação no mundo eram garantidas pelo Espírito4, que 

atuava numa transformação contínua dos que integravam as comunidades 

paulinas. Este processo teria se iniciado no passado, passava no presente na 

direção da futura consumação. Desta forma, a ação do Espírito era a certeza de que 

Cristo para além de filho de Deus era também o senhor do tempo (CROSSSAN; 

REED:2007:162-163;224).   

 O projeto de Reino de Deus, desta maneira, defendia uma fé que girava em 

torno das componentes: aliança, não violência, justiça e paz. A paz no programa 

paulino era obtida não por meio de conquistas militares ou por defesa de território, 

porém por via da não violência e da aliança entre os cristãos das comunidades.  

 Isto implicava numa independência e autonomia das casas-igrejas com 

relação ao “mundo”, a consequência disto é que Paulo indicava que as divergências 

entre os membros da comunidade deveria ser resolvidas entre eles mesmos. Esta 

independência também era uma forma concreta, ao ver de Paulo, do 

distanciamento entre o império e suas comunidades. Além disso, é neste contexto 

que a liberdade era instaurada; uma liberdade sem violência e que ao mesmo 

tempo buscava se distanciar de tudo aquilo que aprisionava.  

                                                             
4 Em toda primeira epístola aos coríntios, Paulo realça as ações do Espírito. Espírito este encarado como 
um daimon que passa a habitar o indivíduo após o batismo. Era por este mesmo daimon, que se 
passava a certeza que todos estavam ligados ao patrono máximo. Pois era este que possibilitava a 
concretização do projeto de Reino de Deus. Ver: FITZMYER:2008:463-469. 



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

102 
 

 Essa ideia se torna visível nos capítulos cinco e seis da primeira epístola aos  

coríntios, onde o tema é mais abertamente tratado. A nível de ilustração e por 

considerarmos chave ressaltamos a perícope 1Cor 6:7-8:10: 

 

7. De qualquer modo, já é para vós uma falta entre a 
existência de litígios entre vós. Por que não preferis, antes, 
padecer uma injustiça? Por que não deixais, antes, 
defraudar?  8.  Entretanto, ao contrário, sois vós que 
cometeis injustiça e defraudais – e isto contra vossos irmãos! 
9. Então não sabeis que os injustos não herdarão o Reino de 
Deus? Não vos iludais! Nem os devassos, nem os idólatras, 
nem os adúlteros, nem os depravados, nem as pessoas de 
costumes infames, nem os ladrões, nem os avarentos, nem 
os bêbados, nem os injuriosos herdarão o Reino de Deus. 
 

 A passagem acima deixa claro que a comunidade de coríntio deveria ter um 

comportamento social completamente distinto, pois o Reino de Deus era apenas 

para aqueles que eram justos. Hosley (2011), diz que desta forma esta teologia 

defendia uma comunidade diametralmente oposta ao “mundo” (Império Romano); 

era uma comunidade de “santos” (casas-igrejas paulinas). Onde o nível de 

santidade era ditado a partir do comportamento, das relações sociais-éticas e da 

manutenção da justiça. A aplicação configurada desta teologia na comunidade de 

Corinto, Hosley chama de sociedade alternativa. Visto que, em sua primeira carta 

aos coríntios Paulo vislumbra um modelo de sociedade que se distância 

ideologicamente do modelo romano.  

 No entanto, o projeto paulino contavam com mais um componente para a 

sua propagação e extensão de oposição ao império. Este elemento eram as 

narrativas. Chevitarese (2011) nos afirma que era muito comum a apropriação de 

historietas – sempre adaptadas aos programas teológicos de seus autores – e à 

medida que estas historietas se inserem nas comunidades politeístas, estas 

ganham contornos marcadamente pedagógico. Neste sentido trabalha-se com a 

passagem 1Cor 12:12-25: 

 

12. Com efeito, o corpo é um e, não obstante, tem muitos 
membros, mas todos os membros do corpo, apesar de serem 
muitos, formam um só corpo. Assim também acontece com 
Cristo. 13. Pois fomos batizados num só Espírito para ser um 
só corpo, judeus e gregos, escravos e livres, e todos temos 
bebido de um só Espírito. 14. O corpo nãos se compõe de um 
só membro, mas de muitos. 15. Se o pé disser: “mão eu não 
sou, logo não pertenço ao corpo”; nem por isso deixará de 
fazer parte do corpo. 16. E se a orelha disser: “olho eu não 
sou, logo não pertenço ao corpo”; nem por isso deixará de 
fazer parte do corpo.  17. Se o corpo todo fosse olho, onde 



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

103 
 

estaria a audição? Se fosse todo ouvido, onde estaria o 
olfato? 18. Mas Deus dispôs cada um dos membros no corpo, 
segundo sua vontade. 19. Se o conjunto fosse um só 
membro, onde estaria o corpo? 20. Há, portanto, muitos 
membros, mas um só corpo. 21. Não pode o olho dizer à 
mão: “não preciso de ti”; nem tampouco pode a cabeça dizer 
aos pés: “não preciso de vós”. 22. Pelo contrário, os 
membros do corpo que parecem menos dignos de honra do 
corpo são os que cercamos de maior honra, e nossos 
membros que são menos decentes, nós os tratamos com 
mais decência; 24. os que são decentes não precisam de tais 
cuidados. Mas Deus dispôs o corpo de modo a conceder 
maior honra ao que é menos nobre, 25. a fim de que não 
hava divisão no corpo de Cristo e sois os seus membros, 
cada um por sua parte.     
 

 A partir do fragmento acima percebe-se que Paulo visa estruturar as casas 

igrejas, afirmando que apesar de distinguirem-se todos tem igual importância e que 

deveira haver ajuda mútua para a sobrevivência dos mesmos. Estariam 

subjulgados apenas a Cristo que é a cabeça desta unidade. Desta forma, toma uma 

postura completamente contrária e anti-imperialista, ao passo que, rompe e se 

distancia do programa romano.  

 Chevitarese (2011), por intermédio do estudo de narrativas comparadas que 

circulavam na bacia mediterrânica5, afirma que o impacto deste conto era muito 

mais profundo. Dado que aos leitores e, principalmente, ouvintes desta leitura ao 

ouvirem e/ou lerem rapitamente tinham insites. Insites estes, ambientavam os 

mecanismos de propagação e perpetuação do movimento. Ou seja, os recursos 

empregados por serem próprios de uma herança cultural compartilhada 

coletivamente acabavam por facilitar ou tornar a aplicação do programa paulino 

mais pedagógico. 

 O que se constata neste sentido é que apesar de serem antagônicas, as 

teologias imperial e paulina eram consonantes na sua forma de interagir com seus 

clientes. Visto que, ambas se valem de elementos culturais próprios do ambiente 

em que se inserem. O Império permitindo que os cultos ao imperador fossem 

adaptados as realidade locais e Paulo ao se comunicar com suas comunidades 

utiliza alegorias próprias do meio politeísta.  

 Quanto a postura anti-imperialista; Fitzmyer (2008) afirma que o emprego 

de termos tais como ekklēisa (assembléia) e archē (reinado), além de serem 

próprios do ambiente helênico eram conceitos marcadamente em oposição a 

estrutura organizacional do Império Romano. A própria forma de Paulo se dirigir a 

                                                             
5 Tais como a narrativa de Tito Lívio quanto à relação do Senado para com o povo ou ainda a fábula de 
Esopo. Para mais detalhes ler: CHEVITARESE: 2011:79-99. 



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

104 
 

Cristo como senhor funcionava como uma oposição evidente ao senhor romano.  

 Esta oposição declarada na sociedade alternativa é o que Elliott (2001) 

chamou de mensagem imperialista da cruz.  O autor previlegia a cruz, por entender 

que toda a mistagogia paulina perpassa no âmbito da cruz. Em outras palavras, a 

cruz é a alegoria máxima que sintetiza todo o programa paulino, seja ele quando e 

refere a uma clara contestação ao império seja quando ele lança os princípios que 

se constituem esta teologia.  

 Desta forma, a teologia paulina “é uma doutrina da justiça e da parcialidade 

de Deus com relação aos oprimidos” (ELLIOTT:2011:183).  Onde, aquele que 

anseia estar e gozar de todos o benecífios do Reino de Deus deve sempre estar 

preocupado em se apartar do “mundo”. Para além, é claro, de reconhercer que o 

tempo do Reino de Deus só se faz presente por conta da morte do filho de Deus, 

Jesus. Sendo este o que do topo da pirâmide controla esta sociedade alternativa e 

tendo como emissário deste euangelion, Paulo. 

 

V – O Espírito que nos une é o mesmo que nos separa: 

 Todavia, apesar do projeto de Reino de Deus se todo ele pensado como anti-

imperialista. Na prática o que se observa é que este modelo não estava tão distante 

assim dos moldes romanos. Tal ideia fica explícita ao longo da carta, sempre que 

Paulo busca reforçar sua posição de apóstolo e de liderança na comunidade coríntia 

se valendo de distintas alegorias. Neste sentido, nesta última parte do artigo nos 

debruçaresmos sobre a perícope 1 Cor 12:27-31.  

 A primeira espítola aos coríntios quase que em sua totalidade é centrada em 

disputas e relações de poder existentes nas casas-igrejas de Corinto. A partir do 

capítulo doze o que se constata é que os dons do Espírito constituiam mais uma 

componente agregadora para as tensões nesta comunidade. Em 1Cor 12:27-31: 

 

27. Ora, vós sois o corpo de Cristo e sois os seus membros, 
cada um por sua parte. 28. E aqueles que Deus estabeleceu 
na igreja são, em primeiro lugar, apóstolos; em segundo 
lugar, profetas; em terceiro lugar, doutores... Vêm, a seguir, 
o dons dos milagres, das curas, da assistência, do governo e 
o  de falar diversas línguas. 29. Porventura, são todos 
apóstolos? Todos profetas? Todos doutores? Todos realizam 
milagres? 30. Todos têm o dom de curar? Todos falam 
línguas? Todos as interpretam? 
 



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

105 
 

 O fragmento acima nos permite percerber que Paulo toma um discurso 

contrário ao expresso em 1Cor 12:12-17.6 Onde este define que por intermédio do 

Espírito os membros das casas-igrejas constituiam “um só corpo, judeus e gregos, 

escravos e livres”. Em outras palavras, o Espírito que igualava é o mesmo que cria 

hierarquizações por conta dos diferentes carismas provindo dele.  

 Boring (1982) sugere que as tensões entre Paulo e os membros da 

comunidade se centravam no fato de a compreensão de Paulo para estas questões 

do Espírito seguia a corrente das igrejas palestinas de tradição verotestamentária. 

Enquanto que seus clientes coríntios bebiam de uma compreensão provinda do 

mundo helênico. Acreditamos que a questão era muito mais complexa, pois ela 

perpassava diferentes âmbitos.  

 Sendo para nós o mais tocante – a nível do que se propõe este artigo – a 

questão da postura de Paulo frente a comunidade e de seu programa que previa 

uma sociedade de iguais. A começar pela constante preocupação em se apresentar 

como apóstolo e fundador das casas-igrejas de Corinto. O que dentro desta 

hierarquia expressa em 1Cor 12:27-31 o colocava do topo da pirâmide dos dons do 

Espírito. A justificativa para que os apóstulos ocupem tal posição é expressa em 

1Cor 15:4-8: 
4. Foi sepultado, ressuscitou ao terceiro dia, segundo as Escrituras. 
5. Apareceu a Cefas, e depois aos doze. 6. Em seguida, apareceu a 
mais de quinhentos irmãos de uma vez, a maioria dos quais ainda 
vive, enquanto alguns já adormeceram. 7. Posteriormente, 
apareceu a Tiago, e, depois, a todos os apóstolos. 8. Em último 
lugar, apareceu também a mim como a um abortivo. 
 
 

 Nesta perícope, Paulo legitima a autoridade dos apóstolos por via do 

testemunho ocular. Reparem que o testemunho é referente a experiência de Jesus 

ressuscitado. Desta forma, ele altera a memória sobre Jesus. Uma memória que 

anterirormente não estava presente – o fato de ele Paulo também ter visto Jesus 

após a sua ressurreição. Isto acabava por dar instrumentos de legitimação 

suficientes para que ele pudesse gozar de importantes prerrogativas que tal 

inserção na memória primária poderia lhe trazer: a autoridade na comunidade de 

Corinto (CHEVITARESE, 2011:33-34).  

 A grande questão é ao dizer que o ponto crucial de demarcação para o título 

de apóstolo é ter tido esta experiência com Jesus ressuscitado, Paulo acaba por 

abrir espaço para que outros indivíduos reividicassem o direito de serem 

considerados apóstolos. Primeiramente, se Paulo teve de fato esta experiência nada 

impedia de que outros não tivessem ou não pudessem ter também.  
                                                             

6 Fragmento citado na página 8.  



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

106 
 

 Por conseguinte ele cita que seu patrono teria aparecido a quinhentos 

irmãos. Mas quem seriam estes irmãos? Estes fatores davam igual autoridade a 

Apolo, Cefas, Cristo e a tantos outros que estivessem protestando pelo direito de 

serem apóstolos como Paulo. Incluve a grupo missionários que passassem pela 

comunidade. Desta forma, este discurso acaba por ser frágil, abrindo espaço para 

as rivalidades que são assinaladas por Paulo logo na abertura de sua carta (1Cor 

1:10-16).   

 A tensão é ainda mais aprofundada quando se coloca frente a frente a 

proposta de Reino de Deus e a busca por Paulo para legitimar sua posição na 

comunidade. Pois, Paulo que se propõe como emissário de Cristo e toma como base 

uma ideologia igualitária. Ideologia esta que se distanciava da proposta imperial 

por prever uma sociedade de iguais. Todavia, quando vislumbramos a aplicação do 

projeto de Reino de Deus ele se apresenta também hierarquizado e empregando os 

mesmos elementos da relação patrono-cliente que estava presente no mundo 

romano, conforme se observou no primeiro capítulo desta monografia.  

 Esta postura paradoxial paulina levantou críticas não só quanto a sua 

autoridade bem como o direito de todos serem doutores, profetas e apóstolos. Bem 

como, as vias que possibilitavam para que o indivíduo gozasse de um desses 

títulos. Atrelado a estes fatores temos o fato de que a autoridade na comunidade 

coríntia também perpassava pelo reconhecimento local. Neste aspecto relembramos 

o conceito de honra e vergonha analisado no segundo capítulo. Isto siginifica dizer 

que o fato de Paulo reforçar o seu direito de autoridade nas casas-igrejas também 

estaria vinculado a ideia de que poderiam haver indivíduos que usufruiam de maior 

prestígio com relação a Paulo. 

 Assim, uma comunidade que tinha cerca de cem membros7 estava afundada 

em tensões. Tensões estas provindas por rivalidades entre: (a) os senhores 

Augusto e Cristo e consequentemente seus respectivos clientes (na carta frisasse a 

existência de indivíduos proeminentes); (b) os que reclamavam pelo dirieto ao 

apostulado; (c) os que reinvidicavam por diferentes títulos (profetas, apóstolos e 

doutores) no contexto das hierarquizações expostas por Paulo; (d) os que 

defendiam uma organização sem hierarquias, uma sociedade igualitária 

(THEISSEN: 1988:40-44). 

 Com isso, percebe-se que a o projeto de Reino de Deus pregado por Paulo 

tinha um duplo sentido. A nível ideológico o projeto era igualitário, desconsiderando 

qualquer distinção social-econômica e jurídica. Tendo como única categorização a 

                                                             
7 Estimativa feita pro Murphy-O’Connor ao analisar a arqueologia das casas escavadas em Corinto. Ver: 
Murphy-O’Connor: 1983:178-182.  



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

107 
 

terminologia cristão. Inclusive, incluindo em sua plataforma política uma postura de 

distanciamento as práticas e estruturações do Império Romano. 

 Entretanto, a níveis práticos, o Reino de Deus se comportava de forma 

bastante análoga ao império. Se valendo de elementos próprios do mundo romano 

e criando hierarquias a partir dos dons do Espírito. E sendo estas práticas, 

utilizadas inclusive por Paulo ao se afirmar como apóstolo e responsável por 

propagar o euangelion de seu senhor Jesus. 

 

VI – Conclusão: 

 No presente artigo, buscou-se compreender de que forma, a nível 

ideológico, o projeto teológico paulino rivalizava com o projeto romano. Verificando, 

Para isto, foi mister a definição do conceito de patronagem. Conceito este norteador 

para se pensar a questão, dado que a partir do mesmo é possível se pensar as 

relações traçadas tanto no Império Romano quanto na comunidade paulina. Assim, 

é uma ferramenta conceitual que nos é útil também para vislumbrar que a 

comunidade coríntia estava em pleno diálogo com o contexto em que se inseria. 

 Por conseguinte, foram apresentados brevemente ambos os modelos 

ideológicos e debateu-se quanto a aplicabilidade dos mesmos. O que se verificou é 

que apesar de serem antagônicos enquanto projetos, tanto o programa paulino 

quanto o romano se valiam de métodos análogos quando se pensa na aplicação 

destes. A aproximação entre as propostas ainda fica mais clara quando se observa 

a postura de Paulo frente à comunidade coríntia. Neste sentido, a análise da 

perícope 1Cor 12:27-31 foi de extrema importância. Visto que, nesta passagem a 

alegoria Espírito é apresentada por Paulo como o meio que proporciona 

desigualdades na comunidade. Sendo este mesmo Espírito utilizado em outros 

momentos do documento como o fator que igualava os membros. 

 Neste sentido, além de se comparar os programas foi possível também se 

indicar uma das causas para as rivalidades que estavam ocorrendo no interior das 

casas-igrejas coríntias. Ou seja, o discurso contraditório de Paulo era um dos 

elementos fomentadores das disputas existentes.  

  

 

 

 

 

 

 



RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

108 
 

VII - Bibliografia:  

1. Fontes. 

Primeira Epístola de Paulo aos Coríntios, In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora 

Paulus, 2010. 

2. Trabalhos Teóricos. 

SAHLINS, M. Ilhas de História. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1985. 

WALLACE-HADRILL, Andrew. Patronage in Roman society: from republic to empire. 

In: WALLACE-HADRILL, Andrew. Patronage in Ancient society. New York: 

Routledge, 1989. 

WOOLF, Greg; GARNSEY, Peter. Patronage of the rural poor in the Roman world. 

In: HADRILL, Wallace Andrew. Patronage in Ancient society. New York: Routledge, 

1989. 

3. Textos Específicos. 

ALCOCK, Susan E. Graecia Capta: the landscapes of Roman Greece. New York: 

Cambridge University Press, 1993. 

BORING, M. Eugene. The continuing voice of Jesus: Christian prophecy and the 

gospel tradition.  Lousville: John Nox Press, 1982. 

CHEVITARESE, André Leonardo. Entre Cícero e Paulo. Um brevíssimo ensaio sobre 

a epístola a Filemon. In: CHEVITARESE, André Leonardo. Cristianismos. Questões e 

debates metodológicos. Rio de Janeiro: Klínē, 2011. 

CHEVITARESE, André Leonardo. Memória e história do relato da Ressurreição de 

Jesus em Paulo. In: CHEVITARESE, André Leonardo. Cristianismos. Questões e 

debates metodológicos. Rio de Janeiro: Klínē, 2011. 

CHEVITARESE, André Leonardo. Narrativas mediterrânicas. A busca por uma 

metodologia. In: CHEVITARESE, André Leonardo. Cristianismos. Questões e 

debates metodológicos. Rio de Janeiro: Klínē, 2011. 

CHEVITARESE, André Leonardo; CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, cristianismo, 

helenismo. Ensaios sobre interações culturais no Mediterrâneo antigo. Itu: Ottoni 

Editora, 2003. 

CROSSAN, John D; REED, Jonathan L. Em busca de Paulo: Como o apóstolo de 

Jesus opôs o Reino de Deus ao Império Romano. São Paulo: Paulinas, 2007.  

ELLIOTT, Neil. A mensagem antiimperialista da cruz. In: HORSLEY, Richard. Paulo e 

o império: religião e poder na sociedade imperial romana. São Paulo: Paulus, 2004. 

ENGELS, Donald. Roman Corinth: an alternative model for the classical city. 

Chicago: University of the Chicago Press, 1990. 

FITZMYER, Joseph A. The Anchor Yale Bible: First Corinthians. A New Translation 
with Introduction and Commentary. New Haven: Yale University Press, 2008. 

http://www.estantevirtual.com.br/qed/routledge


RJHR VI:10 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 
 

109 
 

HORSLEY, Richard. Paulo e o império: religião e poder na sociedade imperial 

romana. São Paulo: Paulus, 2004. 

MITCHELL Margaret M. Gentile Christiany. In: MITCHELL Margaret M.; YOUNG, 

Frances M. The Cambridge History of Christinity. Volume 1: Origins to Constantine. 

New York: Cambridge University Press, 2008.  

MURPHY-O’CONNOR, Jerome. St Paul’s Corinth: Texts and Archaeology. Good News 

Studies 6; Wilmington, DE: Glazier, 1983; 2nd revised and expanded edition, 1992; 

3rd revised and expanded edition, 2002. 

THEISSEN, Gerd. The social setting of Pauline Christianity: essay on Corinth. 

Oregon: Fortress Press, 1988. 

 


