
 

 

 

 

O QUARTO EVANGELHO E SUA HISTORICIDADE 

 

 

Lair Amaro dos Santos Faria1 

Doutorando PPGHC/IH/UFRJ 

http://lattes.cnpq.br/8136626937111109 

 

Resumo: Parte integrante do Novo Testamento, o Evangelho de João ou Quarto 

Evangelho, por seu caráter considerado místico e tons acentuadamente teológicos foi 

alvo de desconfiança no que se refere à sua historicidade. Este trabalho apresenta as 

discussões acadêmicas sobre o texto. 

 

Palavras-chave: Evangelho de João, historicidade, canonicidade 

 

Abstract: Integral part of the New Testament, the Gospel of John or Fourth Gospel, 

by his character considered mystical and his markedly theological tone was distrusted 

in regard to its historicity. This work presents the academic discussions on the text. 

 

Key-works: Gospel of John, historicity, canonicity  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
1 Bacharel e Licenciado em História pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Mestre pelo Programa de 

Pós-Graduação em História Comparada Universidade Federal do Rio de Janeiro. E doutorando pelo Programa 

de Pós-Graduação em História Comparada da Universidade Federal do Rio de Janeiro. 

http://lattes.cnpq.br/8136626937111109


RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

8 

 

Em nove vezes de dez, a pergunta desconcertada dos tradicionalistas 
deriva de alguma passagem do Quarto Evangelho. Minha resposta 
costumeira, que ecoa as conclusões da maioria dos estudiosos 
criteriosos, deixa-os em regra algo confusos, mas em última análise 
não afetados. Eles não conseguem engolir a opinião de que o assim 
chamado Evangelho de João é algo especial, e que reflete, não a 
autêntica mensagem de Jesus ou sequer o pensamento dos seus 
seguidores imediatos sobre ele, mas uma teologia altamente evoluída 
de um escritor cristão que viveu três gerações depois de Jesus e 
completou o seu Evangelho nos primeiros anos do segundo século d.C. 

Geza Vermes - “As várias faces de Jesus” 
 

Os evangelhos são, em outras palavras, interpretações. Daí, 
naturalmente, apesar de haver apenas um Jesus, poder haver mais de 
um evangelho, mais de uma interpretação. 

John D. Crossan - “Jesus: uma biografia revolucionária” 

 

 

I. A história da pesquisa sobre o Jesus histórico, como apontam Theissen e Merz 

(2002:21), é uma história de constantes distanciamentos e aproximações em relação 

a Jesus. A primeira fase dessa pesquisa, iniciada no século XVIII e inaugurada por 

Reimarus, adotava como ponto de partida a teoria da fraude objetiva, ou seja, a 

noção de que havia uma distinção a ser feita entre a pregação de Jesus e a fé dos 

apóstolos no Cristo. 

Um segundo grande crítico dessa fase, D. F. Strauss, procurou corrigir a noção 

da “fraude objetiva” e aventou como base explicativa para os relatos evangélicos o 

conceito de mito e, por conseguinte, via o pensamento mitológico operando em todas 

as partes dos evangelhos em que as leis da natureza eram invalidadas, as tradições se 

contradiziam ou motivos difundidos na história das religiões, especialmente do Antigo 

Testamento, eram transferidos a Jesus. Suas ideias provocaram uma avalanche de 

refutações e renderam-lhe a proscrição social por toda a vida. Strauss foi também o 

primeiro a reconhecer que o Evangelho de João era estruturado a partir de premissas 

teológicas e que seria historicamente menos confiável que os sinóticos (Marcos, 

Mateus e Lucas). 

Após uma fase otimista da pesquisa que perpassa o século XIX, veio uma 

terceira fase em que a tônica era a consciência da impossibilidade de distinguir a 

história de Jesus e a imagem do Cristo pós-pascal. Com efeito, um dos maiores 

expoentes dessa etapa da pesquisa acadêmica, o teólogo alemão R. Bultmann, 

assinalava que o Evangelho de João teria desenvolvido uma fé pós-pascal que à luz da 

cruz e da ressurreição teria “remodelado” a lembrança pré-pascal. Com efeito, à 

proporção que os anos se passavam e novas fases da pesquisa do Jesus histórico 

ocupavam o cenário acadêmico o Quarto Evangelho perdia mais e mais seu lugar 

como uma fonte de informações históricas legítimas sobre a carreira pública de Jesus. 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

9 

 

O pensamento erudito corrente tomava os Evangelhos Sinóticos (Marcos, Mateus 

e Lucas) como aqueles textos disponíveis para uma reconstrução da vida de Jesus 

enquanto o Evangelho de João era considerado como uma interpretação feita a 

respeito das falas e feitos de Jesus. Progressivamente, contudo, reconheceu-se que 

essa distinção não era de todo correta, à medida que não apenas o Quarto Evangelho, 

mas também os Sinóticos podiam ser entendidos como escritos religiosos, cuja 

finalidade principal era a proclamação da fé cristã e, como tal, não totalmente isentos 

de tendenciosidades. 

Apesar disso, o Evangelho de João permaneceu alvo das suspeitas acadêmicas e 

permeado por inúmeras dúvidas acerca de sua historicidade. Com efeito, Eric Titus, 

tratando da relação entre o Quarto Evangelho e a História, asseverava (1956:162) 

que “uma das mais óbvias e importantes observações a se fazer a respeito do Quarto 

Evangelista é que ele era um místico”. Por conseguinte, o pendor místico do autor 

teria afetado profundamente sua escrita de maneira que “a tradição da carreira de 

Jesus tornara-se para ele (o Quarto Evangelista) o estímulo para uma reflexão sobre o 

seu significado religioso”. Ainda conforme Titus, quando o autor do Quarto Evangelho 

pensava, por exemplo, no fato inegavelmente histórico da morte de Jesus por 

crucifixão não lhe ocupava a mente os detalhes concernentes ao episódio em si, mas 

de que forma ou que tipo de relação poderia haver entre o evento e sua experiência 

religiosa. Ou seja, impulsionado por uma busca de sentidos místicos o autor do 

Evangelho de João teria subordinado os detalhes históricos à questão da relevância 

religiosa para ele e para sua comunidade. 

Decisivo para muitos pesquisadores eram as palavras finais do Quarto Evangelho 

que, indubitavelmente, assinalavam o propósito fundamental daquele que o escreveu 

(Jo 20:30-31): “Jesus fez, diante de seus discípulos, muitos outros sinais ainda, que 

não se acham escritos neste livro. Estes, porém, foram escritos para crerdes que 

Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais a vida eterna em seu 

nome”. 

Implica dizer, como o objetivo do autor do Quarto Evangelho era, 

expressamente, fazer com que seus leitores/ouvintes acreditassem que o personagem 

principal de seu livro era o Cristo isso deu razão para os pesquisadores concordarem 

que muito pouco ou nada do que estava registrado teria garantia de historicidade. Em 

outras palavras, o Evangelho de João era teologia, não história. 

Nesse sentido, Titus comenta (1956:163) que se forem considerados todos os 

incidentes narrados no Quarto Evangelho, um por um, é inevitável descobrir que todos 

eles se ajustam a um único propósito: “revelar a glória de Jesus, o Filho de Deus”. 

Assim, ele prossegue, se em quaisquer das histórias que o autor do Quarto Evangelho 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

10 

 

relata no seu texto, existirem detalhes históricos, “eles são bastante incidentais e, 

poder-se-ia quase dizer, acidentais”. 

Em uma posição um pouco menos cética, mas ainda reticente no que se refere à 

historicidade do Quarto Evangelho, o decano dos estudos neotestamentários, o 

falecido Raymond E. Brown, propunha estudar esse texto aceitando a sugestão de que 

o evangelho (1983:15) “deve ser lido em diferentes níveis, de modo que ele nos 

narre, tanto a história de Jesus, quanto a da comunidade que cria nele”. 

Consoante Brown, os evangelhos, de uma maneira geral, formaram-se num 

processo em três estágios, assim divididos: (1) cada um dos evangelhos é a 

expressão própria de cada evangelista a respeito de sua concepção sobre Jesus e 

como ele era apresentado à comunidade cristã a que se dirigia. Por conseguinte, cada 

uma dessas apresentações nos daria “uma visão da vida dessa comunidade, no tempo 

em que o evangelho foi escrito”; (2) cada um dos evangelhos também revela algo 

sobre a história pré-evangélica dos pontos de vista cristológicos de seu autor e (3) 

cada um dos evangelhos oferece “meios limitados para reconstruirmos o ministério e a 

mensagem do Jesus histórico”.  

Embora perceba essas similaridades no processo de formação dos evangelhos 

canônicos, e mesmo sublinhando (1983:19) que o Evangelho de João “contém 

algumas importantes tradições históricas sobre Jesus”, Brown adota como 

procedimento metodológico considerar passagens em João que claramente modificam 

“a imagem histórica do ministério de Jesus” como provavelmente passagens “em que 

os interesses teológicos joaninos põem-se em evidência”. Implica dizer, Brown ecoa 

uma ampla maioria de estudiosos para quem o parâmetro para distinguir a carreira 

pública do Jesus histórico se encontra, quase que absolutamente, nos Evangelhos 

Sinóticos. 

Ademais, como ficou estabelecido que a medida de aferição do que pode ser ou 

não histórico sobre a vida de Jesus necessitava ser buscado nos Sinóticos, diversos 

debates emergiram no que diz respeito às relações literárias entre o Quarto Evangelho 

e os Sinóticos. Teria o autor do Quarto Evangelho lido aqueles outros textos cristãos? 

Seria o Evangelho uma transcrição de uma tradição – em função das muitas 

diferenças observáveis – independente? 

Para o biblista John P. Meier, apesar de alguns críticos simplesmente ignorarem 

o Quarto Evangelho, este não deveria ser rejeitado em seu todo e a priori como uma 

fonte para o Jesus histórico. Em seu ponto de vista (1992:53): 

 

A apresentação que João faz do ministério de Jesus contém muitas e 

grandes diferenças para ser derivada dos Sinóticos e, mesmo onde 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

11 

 

existe equivalência, a estranha mistura e o padrão irregular de 

concordâncias e discordâncias podem se mais bem explicados pela 

existência de uma corrente de tradição semelhante à dos Sinóticos, 

porém independente destes. 

 

Por causa dessa independência presumida Meier postula que João poderia até 

estar historicamente mais correto do que os evangelhos que o antecederam. Ele 

reconhece ser preciso analisar caso a caso e estabelecer julgamentos individuais por 

seus próprios méritos. Em sua visão (1992:54), “ a 'tirania do Jesus sinótico' deve ser 

relegada ao lixo dos pós-bultmannianos”. 

Conforme um dos mais prolíficos e respeitados pesquisadores do Jesus histórico, 

John Dominic Crossan, o Quarto Evangelho desenvolveu-se em certas etapas 

importantes. Num primeiro momento havia uma coletânea independente de milagres e 

aforismos que vieram a ser criativamente integrados, de modo que (2004:154) “os 

sinais de milagres representam, enquanto acontecimentos materiais (pão, visão, etc.) 

o que era anunciado pelos diálogos de aforismas como acontecimentos espirituais ('Eu 

sou o pão, luz', etc.)”. Numa segunda etapa, a comunidade joanina sofreu pressão de 

grupos que aceitavam os evangelhos sinóticos como o modelo cristão dominante 

criando a necessidade de acrescentar tradições de João Batista, no início das tradições 

da paixão e ressurreição, no fim de um evangelho que, “se deixado em paz, começaria 

com aquele hino magnífico no início, em Jo 1:1-18  (sem o Batista, já se vê) e 

concluiria com aquele discurso igualmente magnífico de Jesus no final, em Jo 12-17”. 

A terceira e última etapa foi marcada por mais uma pressão, agora de grupos que 

aceitavam Pedro como líder cristão dominante forçando a adição de Jo 21. 

Com efeito, assumindo tais etapas de composição como minimamente plausíveis, 

mostra-se essencial desenvolver e aplicar alguma metodologia de análise literária ao 

Quarto Evangelho a fim de retirar as “camadas” de tradição e alcançar uma “camada” 

mais primitiva que forneça vestígios históricos seguros da carreira pública de Jesus e 

restabeleça a confiabilidade do Evangelho de João. 

 

II. Nesse sentido, observa-se uma nova onda de pesquisadores especializados na 

narrativa joanina que propõe um reexame de tudo o que foi desenvolvido e analisado 

até os dias atuais. Entre essas novas análises, desponta a questão acerca das 

marcantes diferenças entre o Quarto Evangelho e os Sinóticos e como encará-las. 

Jeffrey Staley assinala (2001:50) que as diferenças no texto joanino – suas aporias, 

suas disjunções e aparentes quebras narrativas – podem representar uma pré-história 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

12 

 

e uma evolução do texto à proporção que ele se move no sentido de sua forma 

canônica final. 

Com efeito, Staley distingue (2001:51) uma variedade de elementos no Quarto 

Evangelho que lhe parecem originários de tradições pré-pascais e que são validados 

pelos critérios da múltipla atestação e pelo critério da dificuldade. Entre essas 

tradições pré-pascais, o pesquisador reconhece ainda uma divisão em duas categorias 

gerais: tradições sobre os seguidores de Jesus e tradições sobre Jesus. 

Staley, contudo, admite que a maior parte do texto do Evangelho de João é 

reflexo da situação vivenciada pela comunidade por trás de sua escrita. Não obstante, 

ele sustenta haver uma forma de recuperar os vestígios da situação pré-pascal no 

Quarto Evangelho. Assim, ele toma como ponto de partida certas características 

peculiares do Evangelho em sua tentativa de retirar as camadas de tradição que 

estariam amontoadas sobre as camadas originárias. 

Com efeito, ele chama a atenção para as seguintes passagens: 

 

No dia seguinte, João se achava lá, de novo, com dois de seus 

discípulos. Ao ver Jesus que passava, disse: “Eis o Cordeiro de Deus.” 

Os seus dois discípulos ouviram-no falar e seguiram Jesus. 

André, irmão de Simão Pedro, era um dos dois que, tendo ouvido as 

palavras de João, o haviam seguido. Encontrou primeiramente Simão, 

seu irmão, e lhe disse: “Encontramos o Messias (que quer dizer 

Cristo).” Ele o conduziu a Jesus. 

Filipe encontra Natanael e lhe diz: “Encontramos aquele de quem 

escreveram Moisés, na Lei, e os profetas: Jesus, o filho de José, de 

Nazaré.” Diz Natanael: “De Nazaré pode sair algo bom?” ´”Vem e vê”, 

diz Filipe. 

Muitos samaritanos daquela cidade acreditaram nele, por causa da 

palavra da mulher que atestava: “Ele me disse tudo o que fiz!” Por 

isso, indo ter com ele, os samaritanos pediram-lhe que permanecesse 

com eles. E ele ficou ali dois dias. 

Havia alguns gregos, entre os que tinham subido para adorar, na 

festa. Estes aproximaram-se de Filipe, que era de Betsaida da Galileia 

e lhe pediram: “Senhor, queremos ver Jesus!” Filipe vem a André e lhe 

diz; André e Filipe o dizem a Jesus. 

 

Staley observa nessas cinco passagens uma semelhança curiosa: o encontro 

entre os personagens – conhecidos ou anônimos – da narrativa joanina e Jesus é 

sempre intermediado por uma terceira pessoa. Por conseguinte, ele argumenta 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

13 

 

(2001:53) que se é certo que o texto joanino foi submetido a uma série de revisões 

editoriais ao longo de quarenta ou cinquenta anos até atingir sua forma final, não 

pode deixar de ser posto em destaque a conservação de uma unidade retórica 

incomum sobre o tema da autoridade e testemunho na comunidade. 

Implica dizer, os primeiros discípulos de Jesus o seguiram, não porque foram por 

ele chamados em pessoa, mas em função da palavra de João Batista que o chamou de 

“Cordeiro de Deus”. Os dois discípulos seguintes chegam a Jesus da mesma maneira: 

por meio da agência de alguma outra pessoa. Além disso, é possível constatar uma 

estrutura narrativa bem semelhante no que se refere aos samaritanos e aos gregos. 

Staley sustenta que a importância dessa estratégia retórica do autor do Quarto 

Evangelho recebe sua confirmação na oração feita por Jesus em 17:20-21:  

 

Não rogo somente por eles, mas pelos que, por meio de sua palavra, 

crerão em mim: a fim de que todos sejam um, como tu, Pai, estás em 

mim e eu em ti; que eles estejam em nós, para que o mundo creia que 

tu me enviaste. 

Ou seja, reitera-se a noção de uma intermediação na continuidade da formação 

da comunidade e, concomitantemente, indica-se um testemunho com autoridade 

como garantia de pertença. 

Além dessa estratégia retórica incomum nas passagens em que se mostra o 

ingresso de pessoas ao grupo de Jesus, Staley identifica padrão semelhante na 

chamada “Fonte de Sinais”. Após a transformação, no casamento em Caná, da água 

em vinho é o mestre-sala (que não sabia do prodígio feito por Jesus) quem atesta – 

após provar o vinho – a maravilha operada por Jesus e que significa, nas palavras do 

autor do Quarto Evangelho – a manifestação da “glória de Jesus” e conduz à crença 

em Jesus por parte de seus discípulos. 

Em seguida, na mesma Caná, Jesus realiza mais um sinal curando o filho de um 

funcionário real. O funcionário é cientificado da cura por seus servos que confirmam e 

testemunharam o restabelecimento da saúde de seu filho, ignorando que a cura se 

deu em função de um comando de Jesus à distância. Diante disso, narra o 

evangelista, o funcionário real “acreditou, ele e todos os da sua casa”. 

O terceiro “sinal”, a cura de um paralítico (5:1-17), é narrada de acordo com a 

maneira mais tradicional das histórias de milagres nos evangelhos sinóticos. Contudo, 

após a cura, são “os judeus” que, inadvertidamente, funcionam como testemunhas do 

feito poderoso de Jesus quando afirmam: “É sábado e não te é permitido carregar teu 

leito”. 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

14 

 

De acordo com Staley, a maneira como o leitor (antigo ou moderno) vem a saber 

que esses três sinais tiveram lugar e a maneira como os primeiros discípulos vieram 

até Jesus, correlacionam-se perfeitamente com as palavras finais de Jesus no Quarto 

Evangelho (20:29): “Felizes os que não viram e creram”. “Crer ser ver” torna-se a 

experiência de leitor em um sem número de ocasiões ao longo do livro, uma vez que o 

leitor/ouvinte, pelo menos dos dois primeiros sinais, não “vê” os milagres por si 

mesmo. É somente por meio da palavra de circunstantes insuspeitos que ele descobre 

que algo incomum aconteceu. Por conseguinte, acredita Staley, “os leitores são 

convidados a desempenhar um papel semelhante ao de Pedro e Natanael, ao dos 

samaritanos e dos gregos: crer e seguir ainda que sua experiência com Jesus seja 

mediada por uma outra – às vezes questionável – testemunha”. 

Por essa linha de interpretação, Staley pensa que alguém – o autor ou o redator 

final do Quarto Evangelho – foi capaz de moldar as tradições joaninas em um todo 

coerente que seria, por sua vez, reflexo de “sua” relação singular com as tradições de 

Jesus e a comunidade apostólica. Ao buscar estabelecer um padrão narrativo, o texto 

joanino apontaria para um ponto de origem histórico: a comunidade por trás do texto 

estaria situada a, no mínimo, duas gerações depois de seus eventos fundadores. 

Ademais, em seu reexame das tradições joaninas, Staley postula que todo esse 

empenho para conectar testemunho e autoridade revelaria um tempo em que a 

comunidade enfrentava, de alguma maneira, a perda de contato com o Jesus 

histórico. 

 

III. Outro pesquisador que também sugere uma revisão dos paradigmas nos 

estudos joaninos é Francis J. Moloney (2000). Sua análise parte da premissa que o 

Quarto Evangelho nunca é diretamente dependente dos outros evangelhos, sendo 

possível, por esse motivo, aventar que algum material joanino remontaria a eventos 

históricos genuínos da vida de Jesus. 

O cerne da posição de Moloney consiste em tomar como vestígio histórico da 

carreira pública de Jesus algumas das passagens joaninas que não encontram 

paralelos na tradição sinótica. Isso, em si, mostra-se uma inversão de perspectiva à 

medida que, segundo o critério da múltipla atestação, só se considera como 

provavelmente histórico aquilo que se repete em mais de uma fonte independente. É, 

portanto, por sua conta e risco que Moloney revisa as evidências e a historiografia. 

Por outro lado, pelos exemplos que utiliza, não há como ficar indiferente ao que 

ele defende. Mesmo que não se concorde e se tenha argumentos mais persuasivos. 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

15 

 

Nesse sentido, é interessante acompanhar sua discussão a respeito dos primeiros 

discípulos. 

“É universalmente aceito”, ele comenta (2000:49-50), “que a versão marcana 

(Mc 1:16-20) da vocação dos primeiros discípulos é um relato altamente idealizado e 

amplamente baseado na vocação profética, especialmente aquela de Eliseu por Elias 

(1Rs 19-21) e que a versão lucana do mesmo evento (Lc 5:1-11) é uma apresentação 

desenvolvida de um amadurecimento 'psicológico' crescente de Simão Pedro, que 

resulta na mesma promessa e resposta”. 

Por outro lado, embora a opinião consensual acadêmica de que o relato joanino 

do chamado dos primeiros discípulos foi usado pelo autor do Quarto Evangelho para 

mostrar uma aceitação imediata do status messiânico de Jesus por parte de seus 

primeiros seguidores, Moloney desafia essa visão e frisa considerar o episódio, tal 

como se encontra no Quarto Evangelho, como mais próximo do “que realmente 

aconteceu”. 

Para ele, todavia, ao contrário dos Sinóticos e seus relatos de conversão em 

massa, o que Jo 1:35-51 indica, na realidade, é um processo de aceitação progressiva 

da condição messiânica de Jesus. Apesar de o leitor/ouvinte ser instruído, desde o 

Prólogo (Jo 1:1-18) que Jesus é o “Cordeiro de Deus” (vv. 29, 34) e o “Filho de Deus” 

(vv. 34), seus primeiros seguidores nunca expressam tal crença, chamando-o de 

“Rabbi” e outros termos messiânicos como “Rei de Israel”, além de “Jesus de Nazaré” 

e “filho de José”. 

Nesse sentido, Moloney considera (2000:52) que por trás dessa parte do texto 

joanino na qual se mostra a dificuldade dos primeiros discípulos em reconhecer o 

Messias diante deles, em função mesmo do embaraço que ela causaria, residiria uma 

memória histórica do início do movimento de Jesus. 

Além de outros exemplos, Moloney conclui (2000:58) não ser mais possível 

dispensar a narrativa do Quarto Evangelho como uma provável fonte sobre o 

ministério público de Jesus. 

 

IV. Cumpre sublinhar um trabalho recente que retoma um tema há muito 

abandonado pela historiografia: a questão da autoria do Quarto Evangelho. Richard 

Bauckham alega (2006; 2007) ter elementos para desvendar a identidade do 

misterioso “Discípulo Amado” e, por extensão, atestar que o Quarto Evangelho é um 

documento com características historiográficas. 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

16 

 

Remando contra a maré dos estudos joaninos, Bauckham discorda da noção 

erudita que o Quarto Evangelho é teologia e não história e adota como ponto de 

partida os versos conclusivos do Evangelho de João (21:24-25): 

Esse é o discípulo que dá testemunho dessas coisas e foi quem as 

escreveu; e [nós] sabemos que o seu testemunho é verdadeiro. Há, 

porém muitas outras coisas que Jesus fez e que, se fossem escritas 

uma por uma, creio que o mundo não poderia conter os livros que se 

escreveriam. 

 

De acordo com Bauckham (2006:359), há evidências na literatura antiga, intra e 

extracanônica, que apontam que quando o verbo grego graphein (“escrever”) aparece 

nos textos ele pode referir-se à autoria de um texto por meio de ditados a um escriba. 

Em função disso, ele comenta, muitos críticos, buscando precaver-se de afirmações 

ousadas, optaram por tomar esse graphein como uma referência de que o Quarto 

Evangelho foi ditado a um escriba e não escrito pelo misterioso Discípulo Amado. 

O pesquisador, no entanto, acha que Jo 21:24 significa que o Discípulo Amado 

compôs o Evangelho, mesmo que ele não tenha sido aquele que pegou no lápis e 

verteu por escrito as memórias sobre a carreira pública de Jesus. Ele poderia até ter 

tido algum tipo de assistência na escrita ou seu trabalho pode ter sido submetido a 

algum tipo de edição por outro alguém, mas, consoante Bauckham (2006:362), “a 

afirmação feita obriga que ele tenha sido substancialmente responsável pelo conteúdo 

e pelas palavras do livro”. 

Defendendo-se de seus críticos, Bauckham assevera (2006:363) que quem quer 

que discorde dele acaba ficando com duas alternativas possíveis: (1) Jo 21:24-25 foi 

adicionado em um período posterior no processo de composição do Evangelho por um 

redator que, equivocadamente, pensava que o Discípulo Amado fora o autor do texto 

ou (2) o autor real do Evangelho atribuiu ficticiosamente a autoria de seu texto ao 

Discípulo Amado. Nesse último caso, portanto, o Quarto Evangelho seria 

pseudepigráfico, independente de se considerar isso como uma alegação de fraude ou 

uma estratégia literária aceitável. Por conseguinte, Bauckham desenvolve diversos 

argumentos, muito pouco convincentes, para provar que “o Evangelho foi 

originalmente produzido para terminar da forma como ele termina, na versão que 

temos hoje e que nunca existiu uma cópia sem a afirmação que é feita sobre sua 

autoria em Jo 21:24”. 

Após uma série de explanações, Bauckham conclui que o Discípulo Amado é, 

indubitavelmente, o autor do Evangelho de João. A ideia fundamental de seus escritos 

reside na noção de que os evangelhos canônicos são transcrições mais ou menos 



RJHR VI:11 (2013) – Lair Amaro dos Santos Faria 

 

17 

 

exatas dos relatos de testemunhas oculares autênticas de tudo o que é narrado. 

Embora passe ao largo do episódio de Lázaro, à medida que ele considera o Quarto 

Evangelho um testemunho legítimo da vivência do Discípulo Amado, esse autor 

confere autenticidade a tudo o que está escrito no Evangelho. 

V. À guisa de conclusão, nota-se que a historicidade do Quarto Evangelho esteve 

sempre sob suspeita. As marcantes diferenças, de conteúdo e forma, entre ele e os 

Sinóticos “conspiraram” contra a sua aceitação como um relato que remontaria ao 

Jesus histórico. Convém salientar, no entanto, que apesar de ter emergido o 

reconhecimento de que esse Evangelho poderia representar uma tradição 

independente, não foi o bastante para que sua aura mística fosse eliminada de vez. 

Prevalece ainda, apesar das recentes revisões que têm surgido, a noção de que o 

texto do Discípulo Amado passou por longos processos de revisão e edição textuais, 

além de reformulações teológicas, que tornaram, em certa medida, indistinguível o 

que é história do que é apologia da fé em Jesus como o Cristo. 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

BAUCKHAM, R. (2006). Jesus and the eyewitnesses: the Gospels as eyewitness 

testimony. Cambridge, UK: WM. B. Eerdmans Publishing Co. 

____________ (2007). “Historiographical Characteristics of the Gospel of John”. 

In: New Testament Studies. N. 53, pp. 17-36. 

BROWN, R. E. (1983). A comunidade do Discípulo Amado. São Paulo: Paulinas. 

CROSSAN, J. D. (2004). O nascimento do Cristianismo: o que aconteceu nos 

anos que se seguiram à execução de Jesus. São Paulo: Paulinas.  

MOLONEY, F. J. (2000). “The Fourth Gospel and the Jesus of History”. In: New 

Testament Studies. N. 46, pp. 42-58.  

STALEY, J. L. (2001). “What can a postmodern approach to the Fourth Gospel 

add to contemporary debates about its historical situations?” In: FORTNA, R. T.; 

THATCHER, T. Jesus in Johannine Tradition. Westminster: John Knox. 

THEISSEN, G. e MERZ, A. (2002). O Jesus Histórico. Um Manual. São Paulo: 

Loyola. 

TITUS, E. L. (1956). “The Fourth Gospel and History”. In: Journal of Bible and 

Religion. Vol. 24, n. 3, pp. 161-166. 

VERMES, G. (2006). As várias faces de Jesus. Rio de Janeiro: Record. 

 

 


