
 

 

 

 

DIALÉTICA CULTURAL ESPIRALADA               

 

                                                                              Nicolas Theodoridis1 

Mestrando (PPGHC/UFRJ) 

http://lattes.cnpq.br/8329038544535649                     

 

Resumo: O artigo tem como preocupação principal explicitar a necessidade da 

criação do constructo “dialética cultural espiralada”. A construção deste constructo 

parte do intuito de melhor adequação das ideias trabalhadas na dissertação de 

mestrado, “Arquitetura das Ideias – A dessacralização da sociedade ocidental e o 

advento da fé raciocinada”. Para tal desiderato, exponho nas páginas inciais, 

formulações sobre o conceito de conceito. Em seguida, ter-se-á a decomposição 

dos termos no intuito de melhor esclarecê-los, ou seja, historicizar os conceitos 

efetuando, ao final, a argamassa metodológica da explanação teórica.  

 

Palavras-chave: Dialética, Cultura, Espiral. 

 

Abstract: This article has as main concern explicit the need for the creation of the 

construct "cultural dialectic spiral". The construction of this construct part of the 

aim of better matching of ideas worked on the dissertation, "Architecture of Ideas - 

The desecration of Western society and the advent of rational faith." To this aim, 

expose pages inciais, formulations of the concept of concept. Then it will be the 

decomposition of the terms in order to better clarify them, or historicize the 

concepts effecting, in the end, the mortar methodological theoretical explanation. 

 

Keywords: Dialectic, Culture, Spiral. 

 

                                                             
1 Nicolas Theodoridis é mestrando do programa de Pós-graduação em História Comparada – IH/UFRJ – 

Professor do Município de Teresópolis, colunista com artigos semanais no jornal “O Diário de Teresópolis” 

e com artigos mensais da Revista Amnésia. Participa do Comitê de apoio técnico da Revista de História 

Comparada-RHC além de expositor espírita. Email – n.theodoridis@uol.com.br 

http://lattes.cnpq.br/8329038544535649


RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

19 

 

1 – Conceito dos conceitos  

 

A denominação de constructo que aqui é utilizado se refere ao tipo de 

conceito construído possuidor de um nível mais elevado de abstração, diferente do 

conceito propriamente dito que tem os seus elementos mais facilmente observados 

ou mensurados, vindo, portanto, a ser construído mediante a utilização de outros 

conceitos menores. José D’Assunção Barros se debruça sobre o assunto reinteradas 

vezes em seus livros e artigos. Segundo Barros,  

 

Em alguns casos, o pesquisador não deve hesitar em reformular ele 
mesmo algumas definições, já refletidas a partir do que dizem os 
textos especializados, mas adaptando-os a partir do seu próprio 
senso crítico. Também ocorre com alguma frequência a necessidade 
de criar um conceito inédito, e consequentemente de defini-lo da 
maneira mais apropriada possível para o leitor (BARROS, 
2005:151). 
 

Assunção postula que o termo conceito designa formulações abstratas e 

gerais que os indivíduos se utilizam no intuito de tornar alguma coisa inteligível aos 

seus aspectos essenciais e cotidianos. Ao formularmos os conceitos observamos 

que estes respondem a noções gerais no sentido de definí-los, através da 

representação ou de características que os identificam.  

Utilizamos constantemente diversos conceitos no cotidiano sem atentar, por 

exemplo, que ao dialogarmos sobre família, estabelecemos formulações abstratas e 

gerais para explicarmos sobre seu significado. Para tanto, observa-se-á que os 

conceitos são instrumentos que atendem não somente a comunidade científica 

como também são fundamentais na própria vida cotidiana. Contudo,  

 

(...) o conhecimento científico exige um vocabulário de segundo 
nível, ou seja, um vocabulário técnico. Para o pensamento teórico 
da ciência ou da filosofia, não bastam os significados imediatos da 
linguagem comum. Conceitos e termos adquirem um significado 
unívoco, bem preciso e bem delimitado. Às vezes são mantidos os 
mesmos termos, mas as significações são alteradas para uma 
compreensão bem definida (SEVERINO, 1978:145). 
 
 

Tais pressupostos estão ligados as representações que trazemos do meio 

social ao qual estamos inseridos, sem que, com isso, possamos perceber que a 

definição atende somente ao período histórico em que vivemos, desconsiderando as 

realidades anteriores e outros modelos não ocidentais. 

Geralmente trabalhamos com conceitos “importados”, ou seja, gerados por 

intelectuais estrangeiros e os adaptamos as nossas realidades e necessidades, 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

20 

 

objetivando por meio de uma proposta teórica, formular um objeto. Segundo 

Antonio Severino, “o conceito é a imagem mental por meio do qual se representa 

um objeto, sinal imediato do objeto representado. O conceito garante uma 

referência direta ao objeto real” (SEVERINO, 1978:144). Por serem abstratos, os 

conceitos fazem referência a uma teoria, sendo por isso, uma construção lógica 

objetivando a construção de um determinado conhecimento da realidade. Tem-se 

aqui a clareza de que sem ele uma pesquisa não poderia ser erigida. É a teoria que 

nos permite explicar realidades históricas diferentes daquela que vivemos. 

Conforme explicita Prost, “os conceitos históricos têm um alcance maior: eles 

incorporam uma argumentação e referem-se a uma teoria” (PROST, 2008:121). 

Dentro desta mesma linha de raciocínio Koselleck postula que 

 

Sob um conceito, a multiplicidade da experiência histórica, assim 
como uma soma de relações teóricas e práticas, são subsumidas em 
um único conjunto que, como tal, é dado e objeto de experiência 
somente por meio desse conceito (KOSELLECK, 2012:109). 
 

Os dois autores são uníssonos em afirmar que uma palavra para se 

transformar em um conceito é necessário que ela venha a possuir uma gama de 

significações e de experiências, tornando-se, portanto, polissêmico. 

As teorias fazem parte do grande arcabouço de evolução2 do pensamento 

humano, passando por diferentes fases caracterizadas por paradigmas3 diversos 

que reinaram nos mais diversos campos do conhecimento humano, acumulando o 

saber das anteriores (mesmo que com rupturas e permanências) e fazendo com 

que este conhecimento se reestruture gradativamente, reformulando as hipóteses 

antigas, as quais são expressas numa nova linguagem, mais adequadas à época em 

questão. Destarte, as bases que formulam novas ideias são aquelas que antes 

                                                             
2
 O conceito de evolução sucinta diversas críticas e interpretações desde o propalado por Charles 

Darwin, mas o que postulo é o evolucionismo espiritualista, teoria qual une o darwinismo com o 
espiritualismo, a crença na existência de um ser imaterial e imortal, o espírito como responsável pela 

condução das formas biológicas. Para maiores esclarecimentos sobre o assunto recomendam-se os 
seguintes livros; ANDRÉA, Jorge. Dinâmica Espiritual da Evolução. Rio de Janeiro: Editora Caminho da 

Libertação, 1977. ELGIN, Duane. A Dinâmica da Evolução Humana. São Paulo: Cultrix, 2003. FREIRE, 
Gilson. Arquitetura Cósmica vols 1 e 2. Dos Mitos da criação à visão unitária do Universo. Belo 

Horizonte: Inede, 2006. PINHEIRO, Luiz Gonzaga. O Perispírito e suas Modelações. São Paulo: Editora 
EME, 2009. PIRES, J. Herculano. O Espírito e o Tempo. Introdução Antropológica ao Espiritismo. São 

Paulo: Paidéia, 2005. UBALDI, Pietro. A Grande Síntese. Síntese e Solução dos problemas da ciência e 
do espírito. Rio de Janeiro: Lake, 2001. Sobre o aspecto propiamente cultural pode-se indicar: CHILDE, 

Vere Gordon. A Evolução Cultural do Homem. Rio de Janeiro: Zahar, 1966 e FONTANA, Josep. A História 
dos Homens. São Paulo: EDUSC, 2004. 
3 KUHN, Thomas. A Estrutura das Revoluções Científicas. São Paulo: Perspectiva, 2000. O ensaio lançado 

em 1962 pelo físico e historiador da ciência preconiza as ciências exatas e naturais, mas o autor dá um 
cunho sociológico ao conceito quando se refere ao paradigma como “conjunto de crenças, valores e 

técnicas comuns a um grupo que pratica um mesmo tipo de conhecimento”. Julio ARÓSTEGUI também 
faz alusão ao conceito de paradigma de Kuhn – A Pesquisa Histórica – Teoria e Método. São Paulo: 

EDUSC, 2006, p. 99. 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

21 

 

sustentavam o saber humano, porém compreendidas sob a luz de novos 

paradigmas. 

Cada época tem os seus teoristas, que organizam os conhecimentos 

acumulados em novos terrenos e que com isso, provocam rupturas com os 

“velhos”. Conforme expressa Tarnas, “cada geração deve examinar e repensar, sob 

uma perspectiva privilegiada própria, as ideias que moldaram sua concepção de 

mundo” (TARNAS, 1999:13). Todo período histórico, por mais “estático” que pareça 

foi caracterizado por determinada mudança no seu clima intelectual (TRATTNER, 

1956). Isso propicia constantemente não a um simples perpassar de novidades, 

mas a profunda transformação do pensamento, de como o homem se vê e enxerga 

o mundo que o rodeia. 

A história do homem é, portanto, marcada por diversas transformações 

ideológicas4 que mudaram e moldaram para sempre o rumo de sua evolução. Ao 

voltar o olhar para trás, propõe-se, com isso, entender o que levou o homem a 

repensar sua maneira de viver, traçando novas rotas, vislumbrando novas 

convicções, estabelecendo novas ideias, conceitos e teorias. Tais proposições são 

essenciais a uma visão de mundo que visa abarcar todos os interesses cardinais do 

homem, transportando-nos através de um universo de inconcebível riqueza 

cultural5 criada por ele. 

 Segundo Paul Veyne, “(...) cada conceito que conquistamos refina e 

enriquece nossa percepção do mundo (...)” (VEYNE, 1983:30). Com isso, o conceito 

que proponho parte da junção da dialética, da cultura e da forma espiral. Para 

melhor explicitá-los, ter-se-á a decomposição dos termos no intuito de melhor 

esclarecê-los, ou seja, historicizar os conceitos, tendo consciência de que para cada 

um deles existe uma pluralidade de definições, não sendo passível de examiná-los 

em sua totalidade, mas segundo o melhor entendimento do constructo e a 

posteriori, sua utilização no desenvolvimento da dissertação (PROST, 2008:128). 

 

2 – DIALÉTICA 

 

Etimologicamente, dialética (GORBY, 2007) vem do grego dia, que 

expressa a ideia de dualidade, troca e lektikós significa apto a palavra, dando o 

                                                             
4 Para maiores informações sobre o tema verificar; CHAUI, Marilena. O que é Ideologia. São Paulo: 
Brasiliense, 1995 e GEERTZ, Clifford. A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008, cap. IV.  
5 Todo o arcabouço construído pelo homem faz parte de sua cultura e neste bojo incluímos os esquemas 
de vida familiar, debates políticos, observâncias religiosas, inovações científicas, literatura, artes, enfim, 

aspectos de criação humana em oposição aos processos físicos e biológicos. 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

22 

 

entendimento de diálogo, pois no diálogo sempre há mais de uma opinião, mas que 

transcurso ao longo da história assumiu vários sentidos6.  

Vindo desde os pré-socráticos como Heráclito de Éfeso (século VI a.C.) e 

Zenão de Eléia (V a.C.), passand fistas, Sócrates, Platão, a dialética acabou ficando 

relegada a marginalidade na Idade Média, vindo a ressurgir no período do 

Renascimento. A noção de dialética chega ao mundo contemporâneo através de 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770o pelos so-1831) que formulou a questão em 

torno de três movimentos. Esta estrutura do real, entendido como processo, 

envolve o do dado, da tese, o da negação, da antítese e por fim o de negação da 

negação, da síntese. Denominada de dialética idealista, ou seja, “(...) em certo 

momento da maturação nervosa, que em sua totalidade, encontra sua causa na 

etapa precedente e que, apesar de tudo, a ultrapassa e instaura uma nova maneira 

de ser” (CHATELET, 1972:22-23), por se tratar do conjunto de conhecimentos, 

ideias e conceitos elaborado e reelaborado pelo homem, cada qual adequado ao seu 

momento histórico. Conforme Mesquita, 

 

O idealismo é a corrente de pensamento que, dando primazia à 
consciência, reduz o real à ideia, ao pensamento, ou, por outras 
palavras, que considera a ideia, o pensamento, como sendo a 
essência da realidade (MESQUITA, 1985:19). 
 
 

Hegel foi muito influenciado pelo cristianismo e sua interpretação demonstra 

a revelação do Deus dialético, uno e trino ao mesmo tempo (GRINGS, 1981). A 

dialética hegeliana embora sendo idealista, deu origem à dialética materialista do 

materialismo histórico criada pelo economista e filósofo alemão Karl Marx (1818-

1883), em colaboração com o político e pensador alemão Friedrich Engels (1820-

1895). Segundo Marcondes, 

 

a interpretação hegeliana do processo histórico e da formação da 
consciência restringe-se ao plano das ideias e representações, do 
saber e da cultura, não levando em conta as bases materiais da 
sociedade em que este saber esta cultura são produzidos e em que 
a consciência individual é formada (MARCONDES, 1997:288).  
 
 

Diferente da proposta efetuada por Hegel, a dialética materialista histórica 

passa a ter o cerne central de análise no trabalho7 “o processo autotransformador 

                                                             
6 Para uma melhor apreciação dessas mudanças aconselham-se os seguintes trabalhos: LUCE, J.V. Curso 

de Filosofia Grega – do séc. VI a.C. ao séc. II d.C. Rio de Janeiro: Zahar, 1994 - ARANHA, Maria Lúcia de 

Arruda e MARTINS, Maria Helena Pires. Filosofando. Introdução a Filosofia. São Paulo: Moderna, 1988, 
pp 49/50 e KONDER, Leandro. O que é Dialética. Coleção Primeiros Passos nº23. São Paulo: Brasiliense, 

1987. 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

23 

 

da espécie humana é condicionado, o que vai contra a ideia hegeliana de um 

movimento do Absoluto” (MARCONDES,1997:229) dando a dialética um constante 

movimento no transcurso da humanidade. Mesquita também enfoca que a dialética 

materialista 

 

é a aplicação da dialética, sob o ponto de vista materialista, na 
análise da evolução da matéria (natureza), bem como no 
desenvolvimento da consciência e da sociedade humana, análise 
essa em que se funda o materialismo dialético, da teoria marxista 
(MESQUITA,1981:61).  
 
 

Uma última análise sobre a dialética é a de Karel Kosik (1926-2003), 

filósofo checo de tradição marxista, onde o mesmo postula que o pensamento 

dialético efetua uma distinção entre representação (aparência) e conceito 

(essência) da “coisa” (realidade). A “coisa em si”, de que trata à dialética, não se 

manifesta imediatamente ao homem, à sua compreensão, pois, sua primeira 

atitude frente à realidade não é investigativa ou examinatória, mas sim, um 

exercício prático-sensível, fazendo com que o indivíduo crie “suas próprias 

representações das coisas (pensamento comum) e elabore um sistema correlativo 

de noções, que capta e fixe o aspecto fenomênico da realidade”.  

Concluíndo, a dialética é a concepção da realidade que como um todo está 

em permanente transformação, sendo sua contradição determinante no movimento 

que condiciona todo o processo do desenvolvimento humano.  

 

3 – CULTURA 

 

Já o termo cultura foi “emprestado” da antropologia, vindo a definir o 

conjunto de atitudes e códigos de comportamento próprios, sendo que a primeira 

definição de cultura foi formulada por E. Tylor, no 1º parágrafo do livro Primitive 

Culture (1871). Segundo Geertz, 

 

Os padrões culturais – religioso, filosófico, estético, científico, 
ideológico - são “programas”; eles fornecem um gabarito ou 
diagrama para a organização dos processos sociais e psicológicos, 
de forma semelhante aos sistemas genéticos que fornecem tal 
gabarito para a organização dos processos orgânicos (GEERTZ, 
2008:123). 
 
 

                                                                                                                                                                                   
7 Ver MARX & ENGELS, 2001. 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

24 

 

Clifford Geertz defende o conceito de cultura essencialmente semiótico, 

estando o homem amarrado a teias de significados que ele mesmo teceu. Através 

de um conjunto de “sistemas entrelaçados de símbolos interpretáveis”, vindo a 

serem construídos historicamente os acontecimentos sociais, os comportamentos, 

as instituições ou os processos, remodelando “o padrão das relações sociais” 

estabelecidos. 

Já segundo Marshall Sahlins (2011), a cultura é historicamente reproduzida 

e alterada na ação de seus interlocutores. Assim sendo, a cultura inserida na 

História está em constante movimento, fazendo com que esse movimento produza 

uma “transformação estrutural”, pois a alteração de alguns sentidos muda a relação 

de posição entre as categorias culturais, havendo assim “uma mudança sistêmica”, 

sendo este processo histórico denominado pelo autor de “reavaliação funcional de 

categorias”. Com isso, à medida que há o contato entre diferentes culturas, elas 

reproduzem-se a partir do encontro de uma com a outra, efetuando inúmeras 

variações ao longo do tempo e do espaço em que se conheceram.  

Ruth Benedict (1972) explicita que a cultura é como uma lente através da 

qual o homem vê e enxerga o mundo que o rodeia. Homens de culturas 

diferenciadas usam lentes diversas e, por isso, têm visões díspares das realidades 

das coisas. Segundo Roque Laraia, 

 

O modo de ver o mundo, as apreciações de ordem moral e 
valorativa, os diferentes comportamentos sociais e mesmo as 
posturas corporais são assim produtos de uma herança cultural, ou 
seja, o resultado da operação de uma determina cultura (LARAIA, 
1997:70).  
 

Para finalizar o entendimento do conceito de cultura (sem querer fechar o 

assunto), Cassirer expressa que  

 

a característica mais notável do homem, a marca que o 
distingue, não é sua natureza metafísica ou física – mas seu 
trabalho. É este trabalho, o sistema das atividades humanas, 
que define e determina o círculo de humanidade. A 
linguagem, o mito, a religião, a arte, a ciência, a história são 

os constituintes, os vários setores desse círculo (CASSIRER, 
1972:116). 
 
 

Portanto, todo o arcabouço construído pelo homem faz parte de sua cultura 

e neste bojo incluímos os esquemas de vida familiar, debates políticos, 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

25 

 

observâncias religiosas, inovações científicas, literatura, artes, linguagem, enfim, 

aspectos de criação humana em oposição aos processos físicos e biológicos. 

 

4 – ESPIRAL 

 

Por fim, a forma espiral8.  Apoiado no conceito de “circularidade” propalado 

por Ginzburg (2011) e Bakthin (2010), onde ambos os historiadores visam 

demonstrar a movimentação das ideias tanto na cultura popular quanto na erudita, 

vejo que embora as ideias circulem, a forma espiral designa de que maneira estas 

mesmas ideias atingem patamares diferenciados na compreensão do ser humano, 

criando e ampliando os novos conceitos encaixados nas proposições de seu tempo.  

A espiral é um símbolo de evolução e de movimento ascendente, 

progressivo, normalmente positivo, encontrada em todas as culturas, relacionada à 

própria progressão da existência. Sua forma está associada à base da vida9 sendo 

encontrada desde o macro (galáxias) ao micro (DNA).  

Portanto, a espiral está presente em todo o Universo, sendo responsável 

pelo fenômeno simétrico da natureza, sejam nas flores, árvores, ondas, conchas, 

furacões, no do rosto simétrico do ser humano, em suas articulações, seus 

batimentos cardíacos e em seu DNA. Também na refração da luz proporcionada 

pelos elétrons dos átomos, nas vibrações e em outras mais manifestações como 

nas galáxias do universo imensurável. 

  

5 – APLICABILIDADE DO CONCEITO NA DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

 

Ao propor o referido conceito vislumbro que sua aplicabilidade não tem que 

ficar necessariamente somente atrelado a pesquisa em si, ou seja, ao espiritismo, 

mas que também terá serventia para que outros pesquisadores o utilizem de 

maneira profícua.  

Conforme explanado, a Dialética Cultural Espiralada visa demonstrar como 

as ideias foram retrabalhas dialeticamente criando todo um novo universo 

conceitual. Toda esta mudança é fruto do processo cultural em que o homem está 

inserido e a forma como este interpreta o ambiente em que vive. A forma 

geométrica espiral visa somente dar a visão de que estas mudanças paradigmaticas 

                                                             
8 Quando utilizo a forma geométrica da espiral em detrimento da forma circular, não pretendo 
estabelecer o entendimento de modo a posicionar como positivo/negativo, ascendente/descendente ou 

qualquer outra designação, pois ela não tem conotação valorativa mas, para explicar o próprio 
movimento das rupturas e permanências que se sucedem na história e que com isso abrem novos 

horizontes conceituais aos homens.  
9 Ver MOORE, 1961. 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

26 

 

levão o conhecimento a novos patamares de entendimento do pensamento 

humano, estabelecendo novas sinapses e ampliando seus horizontes conceituais. 

O constructo elaborado visa, portanto, dar um entendimento mais claro do 

objeto de pesquisa, tendo como elemento norteador da mesma, as mudanças de 

percepção de visão perpassadas na Europa desde a segunda metade dos setecentos 

até o terceiro quarto do século XIX, culminando no advento da proposta espírita10, 

através da figura de Allan Kardec11, como sendo uma das respostas possíveis 

(COLOMBO, 1998) encontradas no ambiente multiplural na Europa oitocentista12. 

Estas modificações ocorreram mediante um intenso processo de 

dessacralização do pensamento, da ascenção da ciência, das diferentes doutrinas 

sociais (SCHILING, 1974) tais como o liberalismo, o positivismo, o socialismo 

científico (marxismo), o evolucionismo entre outras, das mudanças sócio-

econômicas efetuadas pela Revolução Industrial e da circulação das ideias advindas 

do Iluminismo e da Revolução Francesa, observando, desta maneira, a forma como 

as mesmas foram sendo retrabalhadas no ambiente da cristandade latina. 

A constante dialética cultural visa elucidar as diferentes construções 

arquitetônicas das ideias elaboradas dentro do corte temporal proposto até a 

formulação do pentateuco espírita, comparando-as entre si, ou melhor, 

estabelecendo as conectivas históricas13 que se comunicam entre si e acabam 

estabelecendo novos olhares, sendo estas constantemente retrabalhadas pela 

circularidade num movimento espiralado do saber (UBALDI, 2001), pois além de 

circular, as ideias acabam se transformando em algo novo, mediante uma curva 

plana que gira em torno de um ponto central (chamado pólo), dele se afastando ou 

se aproximando, num constante reagrupar das ideias, efetuando as transformações 

estruturais no interior da sociedade ocidental, levando o homem a tecer o 

entrelaçamento das ideias com a cultura numa constante simbiose.  

Para dar a argamassa metodológica, utilizarei o “Paradigma Indiciário”, 

termo cunhado pelo historiador italiano Carlo Ginzburg (1990:143-179), que 

mediante indícios e sinais é possível a reconstrução de elementos culturais e/ou 

sociais, resultando, assim, num paradigma epistemológico, permitindo, do ponto de 

                                                             
10

 Doutrina surgida na França a partir de 1857 com a publicação de O Livro dos Espíritos, de Allan 

Kardec e republicado em edição ampliada em 1860. Na seqüência, Kardec publicou mais quatro obras: O 
Livro dos Médiuns (1861), O Evangelho segundo o Espiritismo (1864), O Céu e o Inferno (1865) e A 

Gênese (1868). Tais livros são considerados pelos espíritas como sendo as obras básicas de sua 
doutrina. Sinônimo de Espiritismo. 
11 Pseudônimo de Hippolyte Léon Denizard Rivail, pensador francês que organizou a doutrina espírita. 
12 Para maiores detalhes ver VÁRIOS AUTORES. Em torno de Rivail. O mundo em que viveu Allan 

Kardec. São Paulo: Lachâtre, 2004. 
13 Expressão adotada pelo historiador Sanjay Subrahmanyam onde o mesmo visa demonstrar que estas 

histórias estão ligadas e que se comunicam entre si. 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

27 

 

vista científico, (re) construir elementos interpretativos da cultura do qual 

emergem. Além disso, a atividade comparativista14 é uma excelente ferramenta 

metodológica que permite, conforme explicita Detienne (2004), “não para encontrar 

ou impor leis gerais que nos explicariam finalmente a variabilidade das invenções 

culturais da espécie humana, (...) mas para construir comparáveis (...)”, efetuar as 

análises comparatórias entre as diferentes ideias que contextualizaram o ambiente 

europeu e seus encadeamentos com a proposta espírita.  

Além disso, a metáfora do tapete propicia compreender o entrelaçamento 

da circularidade das ideias com a cultura que é historicamente alterada, pois 

analogamente aos fios vertical e horizontal, que dão forma total à peça, assim 

também os sinais ou indícios da investigação histórica são assumidos como 

elementos reveladores de fenômenos sócio-culturais que afloraram na sociedade 

cristã latina europeia, focados especificamente no período compreendido entre a 

segunda metade do século XVIII até o advento da proposta espírita, através da 

figura de Allan Kardec.  

Para compreender como será o seu uso na pesquisa, exemplifico na 

questão a seguir.  

Ao expor ao mundo sua teoria da evolução mediante o processo seletivo 

das espécies, Charles Darwin (1809-1882) retirou Deus da Criação (visão 

criacionista/tese) e posicionou que a evolução se deu na realidade pelo processo de 

adaptação do homem, mediante um contínuo evolver (visão evolucionista/antítese). 

Ao utilizar o conceito de dialética cultural espiralada no confronto destas duas 

visões, chega-se a visão espírita que reúne as duas posições acima no 

evolucionismo espiritualista (síntese), criando um novo modo de entendimento da 

evolução, conjugando as respostas anteriores em um novo patamar (forma espiral). 

Todo este arcabouço ideológico é propiciado pelo homem, ou seja, sua cultura, 

aquilo que ele produz.     

 

6 – CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Portanto, dialética cultural espiralada, diferente das proposições anteriores, 

cria um novo universo de entendimento, um novo tipo de diálogo através de uma 

“tensão cultural”, geratriz de processos de transformações estruturais que levam o 

homem a procura de novos arcabouços simbólicos, efetuando este mesmo homem 

releituras da realidade em que está inserido. 

                                                             
14 Ver CARDOSO e BRIGNOLI, 1979. 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

28 

 

A costura das ideias nos diferentes campos de saber do homem é 

acompanhada, portanto, com a base conceitual da dialética cultural espiralada, 

pois, ao retrabalhar a forma de pensar, estas ideias vão tecendo todo um 

arcabouço ideológico, num movimento contínuo, criando um conjunto arquitetônico 

de incomparável beleza que é o próprio caminhar do ser humano na busca da sua 

autossuperação.   

 

7 – BIBLIOGRAFIA 

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na idade Média e no Renascimento. O contexto 

de François Rabelais. São Paulo: Hucitec, 2010. 

BARROS, José D’Assunção. O projeto de pesquisa em história. Petrópolis: Vozes, 

2005. 

BENEDICT, Ruth. O Crisântemo e a Espada. São Paulo: Perspectiva, 1972. 

CARDOSO, Ciro Flamarion e BRIGNOLI, Héctor Pérez. Os Métodos da História. Rio 

de Janeiro: Graal, 1979. 

CASSIRER, Ernst. Antropologia Filosófica. São Paulo: Mestre Jou, 1972. 

CHATELET, François. Logos e Práxis. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1972. 

COLOMBO, Cleusa Beraldi. Ideias Sociais Espíritas. São Paulo: Comenius, 1998. 

DETIENNE, Marcel. Comparar o Incomparável. São Paulo: Ideias e Letras, 2004. 

GEERTZ, Clifford: A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC – Livros 

Técnicos e Científicos Editora S.A., 2008. 

GINZBURG, Carlo. Mitos, Emblemas e Sinais. Morfologia e História. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1990. 

GINZBURG, Carlo. O Queijo e os Vermes. São Paulo: Companhia de Bolso, 2011. 

GORBY, Ivan. Vocabulário Grego da Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

GRINGS, Dadeus. História Dialética do Cristianismo. Porto Alegre: EST, 1981. 

KOSELLECK, Reinhart. Futuro Passado – Contribuição à semântica dos tempos 

históricos. Rio de Janeiro: PUC, 2012. 

KOSIK, Karel. A dialética do concreto. Petrópolis: Paz e Terra, 1976. 

LARAIA, Roque de Barros. Cultura – Um Conceito Antropológico. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1997. 

MARCONDES, Danilo. Iniciação à História da Filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 1997. 

MARX & ENGELS. Manifesto do Partido Comunista – 1848. São Paulo: L&PM Pocket, 

2001. 

MESQUITA, José Marques. A Dialética Espiritualista. Rio de Janeiro: Mandarino, 

1985. 

MOORE, Ruth. A Espiral da Vida. São Paulo: Cultirx, 1961. 



RJHR VI:11 (2013) – Nicolas Theodoridis 

 

29 

 

PROST, Antoine. Doze lições sobre a História. São Paulo: Autêntica, 2008. 

SAHLINS, Marshall. Ilhas de História. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. 

SEVERINO, Antônio Joaquim. Metodologia do Trabalho Científico. São Paulo: Cortez 

& Moraes, 1978. 

SCHILING, Kurt. História das Ideias Sociais. Rio de Janeiro: Zahar, 1974. 

TARNAS, Richard. A Epopeia do Pensamento Ocidental. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 1999. 

TRATTNER, Ernest B. Arquitetos de Ideias. As Grandes Teorias da Humanidade. 

Porto Alegre: Globo, 1956. 

UBALDI, Pietro. A Grande Síntese. Síntese e solução dos problemas da ciência e do 

espírito. Rio de Janeiro: Lake, 2001. 

VEYNE, Paul. O Inventário das Diferenças. São Paulo: Brasiliense, 1983. 


