
 

 

O PENSAMENTO DE LOUIS-JOSEPH LEBRET E SUA RELEVÂNCIA PARA A 

IGREJA CATÓLICA NA SEGUNDA METADE DO SÉCULO XX. 

 

Renato Torres Anacleto Rosa1 

                      Mestrando (PPGHC/UFRJ) 

http://lattes.cnpq.br/7714135523361484 

       
 

Resumo: Com este artigo pretendemos trazer à luz os aspectos teóricos do 

pensamento de Louis-Joseph Lebret, padre e economista belga, mostrando de que 

forma a Igreja Católica apropriou-se de suas teses econômicas na segunda metade 

do século XX. Realçamos, com efeito, o conceito de “economia humana”, acepção 

que perpassa as obras de Lebret e que concerne numa economia voltada para o 

desenvolvimento humano. 

  

Palavras-chave: Louis-Joseph Lebret, “Economia humana”, Igreja Católica, 

Vaticano II. 

 

Abstract: This article we intend to bring to light the theoretical aspects of the 

thought of Louis-Joseph Lebret, Belgian priest and economist, showing how the 

Catholic Church appropriated his economic theories in the second half of the 

twentieth century. We emphasize, in fact, the concept of "human economy", 

meaning that permeates the works of Lebret and respect in an economy facing 

human development. 

 

Keywords: Louis-Joseph Lebret, "human economy", Catholic Church, Vatican II. 

 

 

                                                             
1 Mestrando em História Comparada pela Universidade Federal do Rio de Janeiro, sob a orientação do 

Prof. Dr. André Leonardo Chevitarese. Agência Financiadora: CAPES-Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior. E-mail: renato.torres13@gmail.com 

http://lattes.cnpq.br/7714135523361484


RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

43 
 

Introdução. 

Não raras pesquisas historiográficas versaram sobre a História da Igreja na 

segunda metade do século XX, à luz dos desdobramentos do Concílio Vaticano II, 

que abriu as portas da Igreja para a modernidade e para a reflexão sobre a 

realidade histórica e as desigualdades sociais do pós-Guerra. Entretanto, a 

historiografia eclesiástica negligenciou a importância de Louis-Joseph Lebret para 

as mudanças de diretrizes da Igreja Católica em solo internacional. 

Por conseguinte, a reflexão sobre os postulados econômicos e religiosos do 

padre Lebret auxiliam-nos na compreensão das transformações estruturais que 

irromperam no seio da Igreja Católica. Dom Helder Câmara, talvez o maior símbolo 

da justiça social no Brasil, exerceu uma grande influência no pensamento e na 

prática política do Arcebispo de Olinda e Recife. Denominava-o de “mestre do 

desenvolvimento”. (PILETTI e PRAXEDES, 1997, P. 412). 

Em nível hierárquico, é inegável sua relevância para o Concílio Vaticano II, 

onde a Igreja Católica “oficializou” sua aceitação de algumas premissas do padre 

belga, influência que resultou em sua nomeação como perito nas questões de 

desenvolvimento social e como redator da Constituição Pastoral “Gaudium et Spes” 

(Alegria e Esperança), documento conciliar que sintetizou as novas premissas 

adotadas pela Igreja, principalmente do seu novo relacionamento com a História e 

com a realidade.  

 

Lebret: aspectos biográficos e sua importância para Igreja Católica. 

Louis-Joseph Lebret, ou simplesmente Lebret como ficou conhecido, nasceu 

em 1897, em Paris, na França. Na juventude foi oficial da Marinha Nacional, 

participando da Primeira Guerra Mundial, no exército do Líbano. Em 1923 deixou a 

marinha e ingressou na Ordem dominicana, sendo ordenado sacerdote em 1928. 

Além da formação teológica, estudou Economia e dedicou atenção sistemática aos 

problemas enfrentados pelos pescadores de sua cidade natal, quando a 

mecanização das atividades pesqueiras influenciou negativamente a economia local, 

gerando desemprego e falência para muitos trabalhadores dessa região. (BOSI, 

2012: 2). 

Em 1941, padre Lebret funda o Centro de Pesquisas e Ação “Economia e 

Humanismo”, cuja doutrina contrariava os princípios das desigualdades econômicas 

trazidas a lume pela economia liberal clássica. Desde a sua juventude, quando o 

padre presenciara a exploração capitalista dos pescadores por parte das indústrias 

estrangeiras de pesca em sua cidade natal, em Saint-Malo, Lebret via a 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

44 
 

necessidade de promover o homem a partir de um desenvolvimento econômico 

simétrico, ou seja, que não tirasse recurso de um para dar a outro. 

A primeira ação do grupo de Lebret foi no pós-guerra, a partir de 1945, 

junto ao ministério de Reconstrução. Os pesquisadores do centro analisaram 

sistematicamente os efeitos dos bombardeios, nas cidades francesas mais 

atingidas: Merseilhe, Nantes e Lyon. (BOSI, 2000, p. 6). Por conseguinte, foram 

analisados temas como habitação e alimentação, mostrando a precária situação 

concreta dessas populações locais.   

Lebret foi um dos nomes de maior realce na História da Igreja Católica na 

segunda metade do século XX. Seu nome ganhou projeção em virtude do alerta 

que deu à Igreja sobre os temas de desenvolvimento global. Teve participação 

importante no Concílio Vaticano II, entre 1962 e 1965, tendo sido nomeado perito, 

por indicação de Dom Helder Câmara2, em questões de desenvolvimento social.  

  O Vaticano II, ocorrido no pontificado de João XXIII, foi uma das mais 

proeminentes reformas da História da Igreja Católica nos seus dois mil anos de 

História. A principal questão que norteou as muitas transformações colocadas pelo 

Conclave foi o tema do diálogo da Igreja com o mundo moderno: 

 

O Concílio Vaticano II reuniu em Roma mais de dois mil bispos e 
centenas de teólogos de todas as partes do mundo. Eles 
reformaram a doutrina e as estruturas, numa tentativa de tirar o 
catolicismo do mal-estar em que se encontrava desde o final da 
Segunda Guerra Mundial, e torna-lo relevante em um mundo 
moderno em rápida transformação. Por sua vez, a ênfase do 
Concílio na justiça social e nos direitos humanos impeliu os teólogos 
o clero e as freiras da América Latina a se aprofundarem no 
trabalho com a maioria empobrecida. Significativamente, o Vaticano 
II enfatizou o diálogo dentro da instituição e com outras fés e 
filosofias. (SERBIN, 2002: 143) 
 
 

No Conclave, Lebret foi um dos redatores da Constituição “Gaudium et Spes” 

(1965), ou “Alegria e Esperança”, principal documento conciliar  e que versava 

sobre a função da Igreja Católica no mundo contemporâneo. Um trecho desse 

documento que mostra a influência de Lebret para a o Concílio diz respeito à 

temática sobre “o controle do desenvolvimento econômico”, na terceira parte do 

documento:  

O desenvolvimento econômico deve permanecer sob a direção do 
homem; nem se deve deixar entregue só ao arbítrio de alguns 

                                                             
2 Dom Helder Câmara foi um arcebispo católico que dirigiu a Arquidiocese de Olinda e Recife, entre 

1964 e 1985, anos também do regime militar brasileiro. Seu nome ganhou notoriedade internacional à luz 

dos projetos de desenvolvimento humano desenvolvidos nessa região, sendo considerado um dos modelos 

para construção da paz e da cultura da não-violência. 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

45 
 

poucos indivíduos ou grupos economicamente mais fortes ou só da 
comunidade política ou de algumas nações mais poderosas. Pelo 
contrário, é necessário que, em todos os níveis, tenha parte na sua 
direção o maior número possível de homens, ou todas as nações, se 
se trata de relações internacionais. De igual modo, é necessário que 
as iniciativas dos indivíduos e das associações livres sejam 
coordenadas e organizadas harmonicamente com a atividade dos 
poderes públicos. (VIER, 2000: 218). 
 
 

A Carta prossegue: 

 

Lembrem-se, de resto, os cidadãos, ser direito e dever seu, que o 
poder civil deve reconhecer, contribuir, na medida das próprias 
possibilidades, para o verdadeiro desenvolvimento da sua 
comunidade. Sobretudo nas regiões economicamente menos 
desenvolvidas, onde é urgente o emprego de todos os recursos 
disponíveis, fazem correr grave risco ao bem comum todos aqueles 
que conservam improdutivas as suas riquezas ou, salvo o direito 
pessoal de emigração, privam a própria comunidade dos meios 
materiais ou espirituais de que necessita. (VIER, 2000: 218). 
 
 

Esses trechos supramencionados sintetizam as concepções de Louis-Lebret 

sobre a questão econômica, a partir do desenvolvimento dos povos, ressaltando 

que cabe aos grupos e associações humanas, em concordância com os poderes 

públicos, agirem de forma a diminuir as relações assimétricas geradoras de 

desigualdades socioeconômicas entre as partes do globo. 

Lebret também foi redator da encíclica “Populorum Progressio”, 

(Desenvolvimento dos povos) promulgada pelo papa Paulo VI em 1967. Similiar a 

“Gaudium et Spes”, o documento colocava no proscênio questões como 

desenvolvimento humano, justiça social e solidariedade entre as nações. Assim a 

“Populorum Progressio” pondera sobre a questão econômica: 

 

O desenvolvimento não se reduz a um simples crescimento 
econômico. Para ser autêntico, deve ser integral, quer dizer, 
promover todos os homens e o homem todo, como justa e 
vincadamente sublinhou um eminente especialista: "não aceitamos 
que o econômico se separe do humano; nem o desenvolvimento, 
das civilizações em que ele se incluiu. O que conta para nós, é o 
homem, cada homem, cada grupo de homens, até se chegar à 
humanidade inteira (www.vatican.va-holy_father-paul_vi-
encyclicals-documents) 
 
 

Esse documento redigido por Lebret teve uma repercussão significativa em 

solo latino-americano. Em 1968 ocorreu, em Medellin, Colômbia, a “Segunda 

Conferência Geral do Episcopado latino-americano”. Surgida como uma forma de 

aplicar as novas diretrizes da Igreja em solo latino-americano, a “Populorum 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

46 
 

Progressio” serviu como inspiração para os documentos lançados nessa reunião. 

Conforme observou Beozzo (2000), nos dezesseis documentos lançados por 

Medellín, o documento redigido por Lebret fora citado trinta e três vezes, a partir de 

temas como promoção humana, pobreza e desenvolvimento econômico, 

problemáticas ponderadas na Encíclica, como a conclusão da Carta demonstra:  

 

As excessivas disparidades econômicas, sociais e culturais 
provocam, entre os povos, tensões e discórdias, e põem em perigo 
a paz. Como dizíamos aos Padres conciliares, no regresso da nossa 
viagem de paz à ONU, "a condição das populações em fase de 
desenvolvimento deve ser objeto da nossa consideração, ou melhor, 
a nossa caridade para com todos os pobres do mundo, e eles são 
legiões infinitas, deve tornar-se mais atenta, mais ativa e mais 
generosa. Combater a miséria e lutar contra a injustiça, é promover 
não só o bem-estar mas também o progresso humano e espiritual 
de todos e, portanto, o bem comum da humanidade. A paz não se 
reduz a uma ausência de guerra, fruto do equilíbrio sempre precário 
das forças. Constrói-se, dia a dia, na busca de uma ordem querida 
por Deus, que traz consigo uma justiça mais perfeita entre os 
homens. (www.vatican.va-holy_father-paul_vi-encyclicals-
document)    
 
                                                                                                                                          

Além da relevância de Lebret para o Concílio e para os desdobramentos do 

mesmo na América Latina, o padre belga foi inspiração para o papa João XXIII. Em 

suas narrativas, Lebret chamou a atenção que outros grupos sociais e religiosos, e 

não somente os cristãos, tinham a incumbência de lutar por um mundo melhor. 

Com efeito, no movimento “Economia e humanismo”, Lebret dialogava com pessoas 

e grupos de outras convicções religiosas, não desejando que essas pessoas 

partilhassem de sua fé religiosa. Assim, para se referir a esses grupos Lebret os 

nomeou de “homens de boa vontade”, como João XXII também o fez em suas 

encíclicas como a “Pacem in Terris” (Paz na Terra), de 1963: “A todos os homens 

de boa vontade incumbe a imensa tarefa de restaurar as relações de convivência 

humana na base da verdade, justiça, amor e liberdade: as relações das pessoas 

entre si, bem como o relacionamento entre comunidades políticas e com a 

comunidade mundial”. (www.vatican.va-holy_father-john_xxiii).  

Em solo brasileiro, Lebret também teve grande relevância. Em 1947, o padre 

belga dá gênese às suas viagens ao Brasil e à América Latina. Nesse ano Lebret 

fora convidado a participar de uma palestra sobre Economia Humana no centro de 

Ciência Política, em São Paulo. À ocasião, relatou ao público brasileiro sobre a 

importância do movimento “Economia e Humanismo”, trazendo ao debate 

problemas como o trabalho, o bem-comum, em outros termos, de um 

desenvolvimento econômico voltado para as necessidades básicas do ser humano.  



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

47 
 

Durante o curso, Lebret apresentou suas impressões sobre o mundo atual, a 

economia liberal clássica, que, em sua opinião, agia de forma desumanizadora. 

Discutiu o advento do capitalismo, apontando as razões para a crise que o mundo 

estava vivendo, onde a inteligência humana era utilizada para beneficiar as 

estruturas que denigriam o ser humano. (BOSI, 2012: 5). 

Nessa perspectiva, para apontar as insuficiências do sistema capitalista, 

Lebret debruçou-se sobre a teoria marxista, incorporando o conceito de “Mais-valia” 

à sua doutrina e ao pensamento social católico. Conforme observou Bosi (2012: 3) 

“A teoria do imperialismo de Lenin o impressionou vivamente na medida em que 

equacionava as assimetrias sociais das formações capitalistas em termos 

internacionais: nações exploradoras e nações exploradas”. Entretanto, o padre 

dominicano não aceitou plenamente o pensamento marxista, rejeitando o escopo 

político e revolucionário da tomada de poder por parte do proletariado, rejeitando, 

com efeito, a premissa da “luta de classes” como motor da História. 

No final da década de 1950, seu pensamento exerceu influência no meio 

intelectual católico e universitário. Para ele, “é preciso partir para o terreno onde 

reside a questão social: o mundo do trabalho, as favelas, o campo” (KATHEN, 

1991: 35). Dom Helder Câmara lembrava Lebret como o “mestre do 

desenvolvimento”, sentido entusiasmado pela ideia do movimento: uma economia 

voltada para o desenvolvimento dos trabalhadores. Nesse sentido, a partir da 

influência do pensamento da criação de comunidades de base do religioso 

dominicano, o Brasil foi palco da criação de inúmeros grupos sociais cristãos como a 

Juventude Universitária Católica-JUC, criada com o objetivo de intervir na realidade 

sócio-política brasileira, não com um partido próprio, mas como movimentos sociais 

que atuavam no campo da análise social e das questões reivindicatórias.  Com 

efeito, Lebret deu relevo à questão da criação de comunidades locais de auto-

sustentação, cujo objetivo era o de promover e desenvolver a economia e cultura 

desses grupos. 

Lebret propõe a consolidação de comunidades de base capazes de se 

sustentarem mutuamente, conhecer as suas necessidades básicas e reivindicar a 

sua satisfação: junto às empresas (via participação nos lucros e, no limite, co-

gestão) e junto ao Estado, mediante a legislação do trabalho e mecanismos 

distributivos da renda nacional. 

Ademais, a criação das Comunidades Eclesiais de Base-CEBs em solo 

brasileiro é um caso modelar. Criadas na década de 1960, o método aplicado foi 

inspirado por Lebret. O ver-julgar-agir baseava-se na reflexão da comunidade sobre 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

48 
 

os aspectos concretos de existência, à luz da leitura bíblica, e depois de uma ação 

de cunho político que visasse à busca de soluções para os problemas enfrentados.  

 

 A Economia humana de Lebret. 

Louis-Joseph Lebret escreveu não raras obras (1975), (1960), (1959) cuja 

tônica ancorava-se em sua preocupação no desenvolvimento dos povos. Com 

efeito, o conceito de “Economia humana” permeia essas reflexões trazendo ao 

debate a dialética entre economia e desenvolvimento humano. 

Antes de adentrar em sua concepção sobre “economia humana”, Lebret 

(1959:19) assevera que esse novo conceito por ele desenvolvido não é sinônimo de 

“economia social”. Concebendo o segundo conceito como apenas um apêndice, ou 

um adendo da economia política, Lebret assevera que, nessa última acepção, só 

existe uma preocupação intelectual e especulativa e não uma mudança dessas 

estruturas políticas e econômicas que impedem o aperfeiçoamento dos homens e 

das sociedades. 

Em sua exegese, Lebret (1959) salienta que as instâncias do “social” e do 

“econômico” não podem ser examinadas de forma binária:  

 

Não se trata de colar medidas sociais apenas corretivas, paliativas, 
numa economia que engendra por si mesma o mal humano; trata-
se de preconizar e de instaurar um regime integralmente social, 
cujo objetivo seja a “ascensão humana universal”, isto é, todo o 
homem e todos os homens. 
 
 

Lebret define a “economia humana” como pesquisa especulativa e prática, 

da passagem de uma fase menos humana para uma fase mais humana, segundo o 

ritmo mais rápido possível, com o custo financeiro e humano o menos elevado 

possível, sem esquecer a solidariedade que deve existir entre todas as populações. 

Lebret quer chamar atenção à premissa de que a “economia humana” é um 

programa teórico, um conceito, que tem como escopo a sua aplicação nas 

sociedades, a partir de grupos cristãos e não-cristãos. 

Debruçando-se sobre os conceitos de crescimento e desenvolvimento 

econômico, o padre e economista belga (1975: 267) pondera sobre as contradições 

entre as duas acepções: 

 

O crescimento indicado apenas pelo aumento da renda nacional 
pode dissimular um enriquecimento dos mais ricos e um 
empobrecimento dos mais pobres. Nesse caso não há 
desenvolvimento. Não há desenvolvimento sem aumento do nível 
de vida e do valor humano das camadas menos favorecidas. [...] 
Um desenvolvimento verdadeiro é um crescimento generalizado de 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

49 
 

todo o humano: cada um dos homens e tudo no homem. É um 
fenômeno de civilização. O problema que a humanidade tem de 
resolver é o da sua ascensão conjunta. 
 
 

Ainda conforme Lebret (1959: 263): 

 

A civilização da economia humana será uma civilização do 
desenvolvimento integral harmonizado, no qual a valorização dos 
recursos seja promovida em função das necessidades de todas as 
camadas sociais, respeitando-se sua multiplicidade e diversidade. O 
desenvolvimento integral harmonizado é aquele que considera as 
necessidades de consumo e de equipamento, e assegura a produção 
correspondente, distinguindo necessidades atuais e futuras, 
prevendo a possibilidade de satisfazê-las pela produção do consumo 
local ou pela produção destinada às trocas.   
 
 

No sentido religioso, Lebret dá relevância à religião cristã, mostrando que os 

ideários cristãos do amor ao próximo e da justiça social são compatíveis com suas 

propostas de uma economia voltada para o desenvolvimento humano. 

Em sua concepção sobre a “Economia humana”, Louis-Lebret ressalta que 

esse programa não é um sistema universalmente aplicável. Para ele: “a economia 

humana apresenta os princípios e métodos de uma evolução hoje desejada, mas 

segundo as exigências e peculiaridades de cada país, e no interior dele, segundo as 

necessidades particulares”. (LEBRET, 1959: 90). 

Por conseguinte, no sentido de aperfeiçoar o entendimento da “economia 

humana”, Lebret (1959) elenca dois postulados éticos, que, em sua análise, 

ganham real importância. O primeiro diz respeito ao “respeito ativo”, onde o 

sacerdote pondera que essa atitude não se restringe a apenas não prejudicar, mas 

implica numa ajuda para que o outro livremente adquira mais valor, quebrando 

qualquer barreira de nível de vida, camada social, casta ou raça. (LEBRET, 1959: 

41) Juntamente com esse conceito, Lebret coloca em relevo a questão do “bem 

comum”, onde ele sublinha: “trabalhar para criar ou melhorar os equipamentos 

coletivos e as instituições jurídicas, de modo que cada grupo se beneficie de uma 

maior solidariedade construtiva, criadora de prosperidade, segurança e paz”. 

 

“Suicídio ou sobrevivência do Ocidente” e “Manifesto por uma 

civilização solidária”: as obras magnas de Lebret. 

 

Louis-Joseph Lebret escreveu inúmeras obras sobre religião, sociedade e 

economia. Todas elas com o escopo de trazer o debate a sua preocupação com o 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

50 
 

desenvolvimento dos povos. Com efeito, quatro obras de Lebret resumem essas 

problemáticas. 

1ª. “Suicídio ou sobrevivência do Ocidente”. Nessa obra, Lebret tece uma 

reflexão sobre a situação do mundo após a Segunda Guerra Mundial (1939-1945), 

principalmente a partir das novas condições econômicas, políticas e culturais 

surgidas após esse evento. Na narrativa, mais precisamente no sentido econômico, 

o padre belga reflete sobre alguns problemas enfrentados pela humanidade, como 

a crise demográfica, de produção e das relações assimétricas entre os países 

desenvolvidos e subdesenvolvidos. 

Por conseguinte, para discorrer sobre essas temáticas, Lebret ampara-se em 

conceitos como o da Economia e humana e do desenvolvimento dos povos, 

trazendo à luz suas representações desse novo período histórico e apontando 

direções para a solução desses problemas sociais. Uma solução importante que 

Lebret trata diz respeito à necessidade da ajuda mútua entre as nações, em outras 

palavras, o auxílio dos países desenvolvidos aos subdesenvolvidos, em virtude dos 

últimos não terem aptidão para solucionarem seus problemas econômicos. Nessa 

perspectiva, Lebret (1975:361) conclui: 

 

Um desenvolvimento harmonizado em escala mundial é a obra mais 
difícil e mais gigantesca que se pode apresentar à humanidade. 
Isolados, mesmo os mais lúcidos governantes não a poderão 
empreender com sucesso. Ser-lhes-á indispensável a colaboração 
de todos os povos, guiados por lúcidas forças sociais. Essas forças 
existiram, formar-sei-iam rapidamente se os dados objetivos da 
conjuntura mundial e os perigos que a ameaçam fossem 
apresentados a todos os homens de boa vontade. 
 
 

Para o estabelecimento de uma nova civilização, Lebret (1975: 359) ressalta 

que esta depende de uma mudança radical caracterizada pelo “mais ser”, ou seja, à 

luz da justa distribuição da riqueza, do haver. Para isso a humanidade não poderia 

conceber os bens materiais ou da moeda como “ídolos”, pois, em sua opinião, o 

culto a esses recursos era a razão da negação do desenvolvimento da 

personalidade humana.  

2ª. “Manifesto por uma civilização solidária”. O livro em pauta é 

complementar ao primeiro, tendo como mudanças notáveis, as respostas que 

Lebret dá aos sistemas capitalista e comunista, sendo, em suma, contrário a 

ambos, mesmo apropriando-se de certos conceitos marxistas, como o da mais-

valia. 

Com relação ao sistema capitalista, o padre belga faz uma análise histórica 

desse sistema mostrando suas diversas etapas no desenrolar do curso histórico, 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

51 
 

desde o capitalismo comercial, nos tempos modernos, até o capitalismo financeiro 

dos dias atuais. Mesmo reconhecendo o desenvolvimento técnico produzido pelo 

capitalismo, Lebret não o isenta de críticas, mostrando como o sistema que não 

como fim último o homem. 

 

Seus aspectos negativos devem ser apresentados ao mesmo tempo 
que os positivos. Uma de suas notas essenciais é a incapacidade de 
orientar os investimentos em função da importância e da urgência 
das necessidades. Seus cálculos econômicos, feitos a partir de 
previsões aleatórias, provocam enormes desperdícios de pesquisa e 
de equipamentos.. A necessidade de vendar leva-o a falsear a 
escala de necessidades e valores. Seu interesse só é despertado 
pela necessidade que lhe dê lucro, ainda que seja falsa ou ilusória. 
(LEBRET, 1959 :32). 
 
 

No tocante ao comunismo, Lebret também não o isenta de críticas. 

Representando-o como um sistema explicativo da realidade, Lebret tece críticas a 

esse sistema por apresentar uma concepção do homem avessa aos aspecto 

individual do mesmo. Contrariamente a essa premissa, o padre belga coloca em 

relevo a questão das faculdades inerentes ao ser individual, mostrando, por 

conseguinte, que, como doutrina, o comunismo gera sua própria contradição, pois 

sua moral baseia-se em algo pragmático e que anula as “subjetividades” do ser 

humano. 

Por fim, outro ponto de destaque diz respeito à relevância dada à questão 

religiosa, mais precisamente à Igreja Cristã. O padre e economista belga sublinha 

que os valores morais da Economia humana estão integralmente em consonância 

com as suas premissas de um desenvolvimento econômico voltado para todos os 

homens e todo o homem.   

 

Considerações finais. 

As linhas descritas no decorrer deste artigo mostram que a reflexão das 

premissas econômicas de Lebret, à luz de sua “economia humana”, foram de suma 

relevância para as mudanças irrompidas no seio da Igreja Católica, a partir do 

Concílio Vaticano II. 

Com efeito, versar sobre esse período da História da Igreja implica a 

menção a Lebret. Articulando sua formação em Economia e Teologia, o padre belga 

soube articular de forma profícua a relação entre essas duas áreas do 

conhecimento, causando uma ruptura na forma de entendimento dessas duas áreas 

do conhecimento. Por fim, mostrando a relevância do economista para a justiça 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

52 
 

social, merece destaque a poesia de Dom Helder Câmara sobre essa nova forma de 

pensar a economia e a vida: 

 

Lebret, meu Almirante, 
quais as grandes surpresas 
que o desembarque te trouxe? 
Foste condecorado 
pelo próprio cristo pela invenção maravilhosa de  
“Economia e humanismo”. 

Em lugar de negar o econômico, 
de combate-lo, 
o reduziste ou o elevaste 
à medida humana. (PILETTI e PRAXEDES, 1997: 409) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VI:11 (2013) – Renato Torres Anacleto Rosa 
 

53 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS. 

BOSI, Alfredo. Economia e Humanismo. Estudos avançados. Vol.26 no.75 São Paulo 

May/Aug. 2012. 

LEBRET, Louis-Joseph. Suicídio ou Sobrevivência do Ocidente¿ São Paulo: Livraria 

Duas Cidades, 1975. 

_____. O Drama do século XX: Miséria, subdesenvolvimento, inconsciência e 

esperança. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1960. 

_____. Manifesto por uma civilização solidária. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 

1959.PACEM IN TERRIS. Encíclica papal. 1963. Disponível em: 

www.vatican.va/holy.../hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem_po.htm  

PILETTI, Nelson e PRAXEDES, Walter. Dom Helder Câmara: entre o poder e a 

profecia. São Paulo: Ática, 1997. 

POPOLUROM PROGRESSIO. Encíclica papal. 1967. Disponível em: 

www.vatican.va/holy.../hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.htm  

SERBIN, Kenneth P. Diálogos na Sombra: Bispos e Militares, Tortura e Justiça social 

na Ditadura. São Paulo: Companhia das Letras, 2002. 

TEN, Nelmo Roque Kathen. Uma vida para os pobres: espiritualidade de Dom 

Helder Câmara. São Paulo: Loyola, 1991. 

VIER, Frei Frederico (Org.). Compêndio do Vaticano II: constituições, decretos e 

declarações. Petrópolis-RJ: Vozes, 2000. 

 


