
 

 

Os Cristianismos Originários: Relações de Poder e Gênero Numa 

Perspectiva Transdisciplinar. 

 

André Luis Barroso1 

IFCH-UNICAMP/CES-UC/SEEDUC-RJ 

http://lattes.cnpq.br/0466146822739635 

 

Resumo: Pensar a questão de gênero na História do Cristianismo Antigo na 

atualidade passa necessariamente por pensar uma metodologia que abra, ao invés 

de estreitar as perspectivas de observação e participação das mulheres nas 

sociedades antigas, em geral e na história das religiões e nos lugares de culto, em 

particular. Assim, o método comparativo inaugurado por Marcel Detienne, 

associado à perspectiva metodológica da interdisciplinaridade de Crossan, eu, 

porém, penso ser melhor utilizar o conceito “transdisciplinaridade”, relacionando 

história, arqueologia e antropologia cultural, pode nos aproximar do ambiente das 

primeiras comunidades “cristãs” e suas relações de gênero e poder. O artigo que 

segue busca compreender o gradual desaparecimento das mulheres nos lugares de 

destaque da vida comunitária à medida que o movimento de Jesus fora assimilado 

pela instituição, mas entende que as mulheres que desempenhavam papéis de 

destaque nos cristianismos originários, não teriam muito que ver com os grupos 

humildes que é a marca da ruralidade de Nazaré, por exemplo.  Somente o 

conceito de “profecia hitoricizada” (Crossan, 2004) pode apontar o tipo de 

comunidades e lideranças abraçaram o projeto de continuar o anúncio da Boa 

Nova. 

 

                                                
1 André Luís dos Santos Barroso doutorando em História Cultural pelo Programa de pós-graduação em 

História do IFCH (Instituto de Filosofia e Ciências Humanas) da Universidade de Campinas, mestre em 
História Comparada pelo Programa de Pós-graduação em História Comparada do Instituto de História da 

universidade Federal do Rio de Janeiro, licenciado e Bacharel em Filosofia pela Universidade do Estado 

do Rio de janeiro, atualmente é professor docente I da Secretaria da Educação do Estado do Rio de 

Janeiro no mesmo momento em desenvolve pesquisa no campo do doutoramento em fase de conclusão.  

http://lattes.cnpq.br/0466146822739635


RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

55 

 

Palavras-chave: História, Antropologia, cristianismo, judaísmo e helenismo, 

gênero, Poder e Metodogia. 

 

Abstract: Think the issue of gender in the History of Ancient Christianity today 

necessarily involves thinking methodology that open, rather than strengthen the 

prospects for observation and participation of women in ancient societies, in 

general and history of religions and places of worship, in particular. Thus, the 

comparative method inaugurated by Marcel Detienne associated with the 

methodological perspective of “interdisciplinary” Crossan, but I think it is better to 

use the term “transdisciplinarity”, relating history, archeology and cultural 

anthropology, can approach the environment of the first “Christian” communities 

and gender and power. The following article seeks to understand the gradual 

disappearance of women in prominence of community life as the Jesus movement 

had been assimilated by the institution, but believes that women who played 

prominent roles in originating Christianities, would not have much to do with the 

humble group that is the hallmark of rural areas of Nazareth, for example.Only the 

concept of “hitoricizada prophecy” (Crossan, 2004) may indicate the type of 

communities and leaders embraced the project to continue proclaiming the Good 

News. 

 

Keywords: History, Anthropology, Christianity, Judaism and Hellenism, Gender, 

Power and Methodology. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

56 

 

Antes de tratar do tema de gênero, dentro da reflexão acerca do 

protagonismo das mulheres no cristianismo primitivo, considero importante 

apresentar um estudo metodológico válido para a pesquisa científica das religiões, 

em geral, e do cristianismo antigo, em particular. Proponho a separação entre 

história das religiões e cristianismo antigo apenas pelo fato de este ser o meu 

objeto de pesquisa e, portanto, sinto-me à vontade para fazer alguns ensaios e 

levantar algumas hipóteses, acerca do referido tema. 

É singular esclarecer que, ao falar em validade metodológica, quero apenas 

frisar que este método é mais um dentre outros tantos existentes e eficazmente 

comprovados e, para que isso fique mais claro aos leitores, apresento alguns 

trabalhos que tomaram por base a referida metodologia, que será nomeada por 

mim de a comparação transdisciplinar, ou comparativismo, já que tenho observado 

uma série de nomenclatura para expressar, talvez a mesma idéia. O que pretendo 

é, tão somente, resgatar a importância do método e a sua utilidade na perspectiva 

da construção do conhecimento. 

Aproveito para explicar que o trabalho que suscita esta escolha compõe um 

projeto que tem como finalidade ser um grande laboratório científico 

historiográfico, congregando, em um mesmo espaço de estudo, pesquisadores das 

mais diversas áreas do conhecimento, refiro-me aqui ao trabalho de Marcel 

Detienne (2004:11) “(…) Nosso trabalho é construir objetos comuns observados a 

partir da metodologia comparada”.  

Pelo fato de possibilitar, ou melhor, buscar o diálogo com outras disciplinas, 

que para este artigo elenco a antropologia, a arqueologia e a história (Crossan, 

2004) por considerar esta postura metodológica é a que cria melhores espaços de 

observação no estudo histórico das religiões, como afirma Cardoso (2005: 203) “ 

(...) Mais do que no passado, impõe-se hoje com freqüência a análise 

interdisciplinar ou transdisciplinar nos assuntos da História das Religiões e da 

Religiosidade.” 

Estou estabelecendo uma pesquisa histórica sobre uma comunidade que une 

aspectos históricos, sociais e religiosos, de forma que estes não sejam possíveis de 

serem analisados de forma separada, como são comuns nas sociedades antigas, e 

talvez hoje ainda estas questões estejam entrecruzadas e nossa cabeça 

acostumada ao racionalismo faz um esforço pra não as perceber e admitir que 

questões de cunho religioso interferem cotidianamente nas questões sociais, 

políticas e económicas da sociedade contemporânea. O problema está primeiro na 

tradição cristã que durante séculos pensou e ensinou que os eventos que formam 

seu arcabouço dogmático são verdades absolutas sem possibilidade de diálogo nem 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

57 

 

questionamentos, e mais tarde, com o advento do racionalismo com o Iluminismo 

fechou os olhos para tudo aquilo de mágico, místico que permeia a totalidade 

humana, mas que para o racionalismo soava como primário e atrasado, não 

podendo fazer parte de pesquisa científica. Sobre a esterilidade desta dicotomia 

Gnizburg (1989: 140):  

 

O século XIX viu emergir em silêncio, nas ciências humanas, um 
modelo epistemológico (ou, se preferir, um paradigma) que não 
tem, até hoje, importância suficiente. A análise deste paradigma, 
que opera em grande parte, na prática, mesmo que não está sujeito 
a teorização explícita, pode, talvez, ajudá-las a sair da oposição 
estéril entre 'racionalismo' e 'irracionalismo'.  
 
 

Tentarei assim, julgar os referidos programas teológicos, retirando deles 

aquilo que podem oferecer sobre a história, sem que isso se transforme em uma 

tentativa de forçar o texto para que este atenda às expectativas do cientista, ainda 

que isso não seja uma tarefa fácil.  

 

Para organizar e interpretar estas grandes coleções de fragmentos 
antigos os historiadores atuais recorrem com mais frequência aos 
modelos das ciências sociais. Durante as últimas décadas, as 
ciências sociais tem se multiplicado e subdividindo a uma velocidade 
crescente. Uma das causas desta proliferação e a constante 
inovação metodológica e a incessante busca de novas aproximações 
experimentais; outra, e o interesse por certos aspectos da 
dimensão social do ser humano que até então tinham sido 
ignorados ou considerados irrelevantes. (Miquel, 2001: 27-28) 
 
 

Assim, a crítica teológica é um aspecto importante no trabalho que aqui é 

apresentado e para a composição de um estudo transdisciplinar, onde informações 

advindas da Arqueologia e da História e da antropologia possam ser cursadas 

comparativamente com os programas teológicos. Entendo, porém que estes outrora 

denominados de disputas teológicas pela escolástica, aglutinavam todas as 

questões políticas e socias próprias da época. 

Logo, poço definir o trabalho transdisciplinar como aquele por onde as 

disciplinas passam, umas através das outras, emitindo opiniões, acrescentando 

saberes e olhares plurais (Thelm e Bustamante, 2004: 9-30), colocando o 

especialista como um pesquisador a mais juntamente com outros especialistas e 

com os alunos neste grande laboratório educacional que deve se transformar a 

academia. O trabalho transdisciplinar subverte a ordem de tempo e espaço 

(Carvalho, 2002: 13-15) da escola burguesa conteudista, e leva a sério as palavras 

de Paulo Freire (2005) que pensava a educação como uma relação de saberes com 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

58 

 

a finalidade de ser instrumento de libertação do ser humano e transformação 

social. 

Crossan (2004: 183) reserva cerca 100 páginas da referida obra à reflexão 

metodológica. Para ele a metodologia tem a ver não com aquilo que se quer fazer, 

mas, como se quer fazer alguma coisa. É interessante observar que para introduzir 

este capítulo, Crossan cita Geza Vermes numa passagem em que este pesquisador 

parece menosprezar a discussão metodológica. Cito-a para melhor clarear o debate 

aqui lançado. 

A metodologia me enfurece, sem duvida irracionalmente, talvez 
porque maisde uma vez eu tenha sido censurado por dogmáticos do 
além-atlântico por chegar ilegitimamente à conclusão correta 
seguindo um caminho não sancionado pelo sagrado livro de regras 
de meus críticos.” “(...) Meu procedimento preferido, ao qual 
aderirei nas páginas seguintes, começa com a fixação dos limites 
externos de um problema antes de tentar preencher, fragmento por 
fragmento, após muita tentativa e erro, as áreas vazias no interior 
destes limites. A única vez, no passado, em que estive envolvido 
numa pesquisa que tocava o terreno da metodologia, foi quando 
desejava minha própria mente em vez de fixar leis universalmente 
limitadoras. (Vermes, 1995: 14-15) 
 
 

A partir desta citação percebo que a metodologia não é um capítulo a parte 

na pesquisa histórica, ela é o próprio fazer, ou melhor, a maneira como se faz. A 

metodologia vai nos garantir uma coerência de pensamento e postura, já que a 

construção do conhecimento passa por escolhas. O problema não se encerra no fato 

de ser justo e imprescindível uma metodologia, ou um debate exclusivista entre 

esta ou aquela metodologia. A reflexão lançada acima visa mostrar que a 

metodologia é quase que inerente ao objeto de pesquisa. O que ambos os autores 

estão tentando dizer é que não se pensa uma metodologia para depois, e só depois, 

pensar um problema, mas antes, o problema e como abordá-lo já é uma 

empreitada metodológica. É desta forma que Crossan (2004: 183) coloca o 

problema comentando a citação de Geza Vermes.  

 

Na sentença anterior à passagem citada, Vermes menciona o 
„grandiloqüente rótulo de metodologia, tão em moda‟. Entretanto, 
não há nada particularmente estranho a respeito da metodologia, 
nem no termo nem no conceito. Método é como se faz alguma 
coisa. Metodologia é por que se faz dessa e não de outra maneira. 
Metodologia é simplesmente a teoria ou lógica do método 
empregado. É o processo adequado normal do discurso público. 
 
 

Na obra “Comparar o Incomparável”, Marcel Detienne (2004: 9), propõe 

uma empreitada que se compõe de dois caminhos que conseguimos visualizar bem 

da seguinte forma:  



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

59 

 

a) Pensar comparativamente o que até então se julgava impossível 

comparar, para o referido autor, o papel do historiador, em geral e das ciências 

sociais, em particular, é construir comparáveis, a metodologia passa pela sua 

própria construção metodológica e de objetos. 

b) Defender a proposta de construção do conhecimento na pesquisa 

acadêmia, bem como no âmbito de educação em geral, de formar um grande 

laboratório transdisciplinar, onde devamos sair do lugar-comum de uma medíocre 

e, por vezes arrogante utilização das descobertas de outras ciências, para abrir as 

portas de nosso saber para outros olhares.  

 

O primeiro caminho, embora importantíssimo do ponto de vista 

metodológico, não faz parte do meu interesse específico neste trabalho, já que 

pretendo provar a possibilidade de um objeto, a saber: (entender o papel das 

mulheres nas comunidades cristãs primitivas e o seu gradual desaparecimento e 

silenciamento no interior das comunidades) e não eficácia de um trabalho 

transdisciplinar enquanto construção de conhecimento. Pois a eficácia ou não de 

uma determinada metodologia pode ser medida e observada na verificação ou não 

das hipóteses relacionadas ao objeto de estudo. E, no que se refere ao passado 

remoto a partir de uma só área do conhecimento, ela se mostra para mim por 

demais limitada e restrita. 

 

Por outro lado, temos muitíssimos menos dados sobre a vida da 
gente humilde que sobre a vida dos ricos e, dentro de um mesmo 
nível social, temos muitíssimo menos informação sobre as mulheres 
que sobre os homens. Estas circunstâncias não são dadas pelo fato 
de a população antiga tinha mais ricos que pobres mais homens que 
mulheres. São dadas pelo fato de que as casas dos ricos eram de 
pedra, um material resistente, e as casas dos pobres, de argila 
frágil; os móveis dos ricos incluem muitos objetos duros (moedas, 
joias, marfins) e o dos pobres poucos; os homens ricos estavam 
alfabetizados e controlavam a produção de documentos, como que 
os pobres e as mulheres não tinham acesso às escrituras, por falte 
de conhecimento e oportunidade. (Miquel, 2001: 23) 
 
 

Assim, História, Arqueologia e Antropologia devem ser olhadas como 

ciências autônomas, com objectos específicos a serviço da construção do 

conhecimento. Desta feita, deixaríamos de perder tempo tentando desqualificar ou 

subestimar uma determinada disciplina, e passaríamos a utilizar melhor os saberes 

por ela produzidos, ainda assim, se de nada servisse este trabalho, poderia compor 

na universidade um local onde as brigas por espaços feudais tornar-se-ia um 

frutífero laboratório científico. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

60 

 

Essa interação científica deve não apenas contribuir com sua parte para a 

pesquisa, mas também construir, a partir de um objeto comum, interfaces do 

conhecimento e no conhecimento, somente assim poder-se-ia falar em construção 

comparada do conhecimento e transdisciplinaridade. 

Como forma de exemplificar o que acabo de esboçar acima, apresento aqui 

como a metodologia comparada transdisciplinar se tornou uma fundamental 

ferramenta nesta pesquisa. O objeto de estudo diz respeito às tensões e 

interacções contidas no interior do judaísmo no I século d.C. Reconstruir o 

ambiente do “cristianismo/judaísmo antigo”, sem levar em conta a 

transdisciplinaridade seria tarefa, senão impossível, mas com certeza, bastante 

limitada, com coloca Ginzburg (1989: 9-10), quando se encontra limitado em sua 

investigação sobre bruxaria e religiosidade popular diz que: “Esta segunda solução 

foi-me sugerido por o encontro com os estudos de Lévi-Strauss (Antropologia 

Estrutural), que me empurrou nessa direcção”. Não relacionar Antropologia, 

História e Arqueologia, e aqui cito as disciplinas com as quais me proponho a 

trabalhar, tornaria o trabalho inviável do ponto de vista da construção de um 

conhecimento o mais próximo possível do recorte histórico proposto. Se levarmos 

em conta o silêncio sobre Jesus e seu movimento entre meados da década de 30 

até início da década de 50, tal pesquisa estaria fracassada antes mesmo de ser 

iniciada (Crossan, 2004: 190-195). Assim, a comparação transdisciplinar se 

apresenta como uma metodologia sem a qual nada, além de impressões parciais ou 

revisões apologéticas, seria possível. 

Crossan (2004: 182) vai definir a importância da metodologia que ele 

nomeia, interdisciplinar da seguinte forma: “(...) Já que os evangelhos aberta e 

sinceramente se proclamam escritos conforme a fé, para fé, pela fé, como fazer a 

reconstrução histórica sem que ela se torne apologética ou polêmica, sem que 

transforme a história em teologia, ou volte contra a teologia? Esse é o problema do 

como, do método”. 

De forma simples e contundente, o historiador coloca a importância do 

método pensado sobre o tripé: Antropologia, História e Arqueologia. Com isso, o 

autor consegue cruzar dados advindos dos evangelhos e de outros materiais 

cristãos não-canônicos com as descobertas arqueológicas e as pesquisas socio-

antropológicas das sociedades antigas mediterrâneas. 

Richard Horsley (2000) possui um estudo arqueológico sobre a Galiléia que 

ajuda de forma estupenda a entender a vida cotidiana de povoado (Nazaré) situado 

num enclave entre o Mar Mediterrâneo e a Decápole nas primeiras décadas do 

século I da era comum. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

61 

 

As informações geográficas e arqueológico-históricas incitam a uma 

pergunta, qual seja: o que poderia estar fazendo um construtor em madeira2 

vivendo em uma aldeia de baixa densidade demográfica que oscilava na 

antiguidade entre 200-400 (Crossan, 2007: 77) habitantes situada a mais ou 

menos 3 km de cidades como Séforis e Cafarnaum, localizadas na região da 

Decápole, este conjunto de dez cidades altamente helenizadas localizadas ao norte 

da galiléia? 

A Arqueologia e não os evangelhos, pelo simples fato de eles não estarem 

preocupados com esta problemática, nos oferecer um vasto material, que colocado 

paralelamente com a documentação historiográfica pode levantar dados 

importantíssimos para construção de um determinado modo de vida de culturas 

antigas. Portanto, a Arqueologia deve ser vista como uma ciência que produz seus 

resultados, a partir de métodos e objetos próprios com uma riqueza imprescindível 

para a construção comparada do conhecimento. A postura deve ser bem diferente 

daquela que se produziu com a filosofia durante a Idade Média: “Filosofia ancila 

teologiae est”3. 

No que tange às questões sócio-antropológicas, cabe ressaltar a obra de 

Malina (2004) e também Miquel (2001), ondes os autores apresentam como 

características das sociedades antigas mediterrâneas, como culturas onde não 

sejam necessárias demasiadas explicações para se comunicar uma idéia, ou seja, 

poucas palavras davam conta de passar a mensagem, são sociedades de baixo 

contexto, que para as sociedades contemporâneas não cabe, pois necessitamos 

cada vez mais de texto e contexto para que um raciocínio seja apreendido. Por isso, 

o uso de historietas que, para os ouvintes, eram suficientes para se comunicar uma 

ideia. Confira as informações da parábola em Mt 13: 3b-9 e sua utilização no tempo 

em que foi dito e hoje. 

 

O semeador saiu a semear. Ao semear, uma parte caiu à beira do 
caminho. Vieram os pássaros e a comeram. Outra parte caiu em 
terreno pedregoso, onde não havia muita terra, e logo germinou 
porque a terra não era profunda. Mas, quando o sol se levantou, 
ficou queimada e, como não tinha raízes, secou. Outra parte caiu no 
meio dos espinhos; os espinhos cresceram e a sufocaram. Outra 
parte caiu em terra boa e deu frutos, uma cem, outra sessenta, 
outra trinta. Quem tiver ouvidos, que ouça”.  

                                                
2 Aqui tomo a informação contida em Mc 6: 3 “Não é este o carpinteiro, filho de Maria, irmão de Tiago, 

de José, de Judas e de Simão? e não estão aqui entre nós suas irmãs? E escandalizavam-se dele”. A 
tradução que utilizo do termo grego ὸ τεκτων que o texto português traduz por carpinteiro não deve ser 

entendida de forma literal, pois, entendo que o que se fazia um marceneiro na antiguidade está mais 
próximo do nosso mestre-de-obras, mais hoje os avanço tecnológicos tem substituído a madeira pelo 

concreto e ferro. 
3 A filosofia é a escrava da teologia. Conceito instituído pela filosofia escolástica e que até hoje parece 

vigorar em diversas faculdades de teologia. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

62 

 

Para o tempo de seu uso, não observamos quaisquer questionamentos sobre 

o ensinamento de tal historieta, certamente de cunho moral, mas quando a 

repetimos seja nos cultos, nas escolas dominicais, ou em uma leitura 

despretensiosa e até científica como é o caso deste artigo, nos vem as perguntas: 

a- que agricultor é este que semeia entre espinhos e pedras? (cf, Cornelli,2002: 

201-214) b- o que significa dar fruto a cem, sessenta e trinta por um? Por que os 

pássaros comeram as sementes do meio do caminho, seria uma semeadura de 

verdade ou o agricultor anda com as sementes de forma relapsa? São todas 

questões que só contribuem para clarificar as dificuldades de tal pesquisa, quando o 

assunto são comunidades antigas. 

Podemos observar que Crossan (2004), ao utilizar a antropologia 

intercultural para entender o papel da comercialização imperial romana cruzada 

com dados da arqueologia da baixa Galiléia no século I d. C, objetiva reconstruir 

um ambiente que seria impossível de ser feito somente com dados dos evangelhos. 

Tal reconstrução porém, não tem o objetivo de ir de encontro à fé de ninguém, mas 

antes apresentar uma postura intelectual clara e honesta a partir de opções que 

devem e são feitas a todo momento. 

Feitas as devidas ponderações metodológicas, cabe agora um segundo passo 

que é retirar a categoria gênero da dicotomia - dominantes e dominados -, sem, 

contudo reconhecer o papel da submissão e tentativa de invisibilizar figuras 

femininas e a necessidade de se lutar contra os modelos de opressão das 

“minorias” (Bhabha, 2007). Porém, as relações sociais de poder na comunidade são 

mais heterogêneas do que as nossas pobres, mas corriqueiras formulações em 

preto e / ou branco.  

Assim, devo dizer que tudo é possível, desde a dominação até a 

emancipação. O que não posso concordar é que toda a experiência de uma cultura 

seja definida a partir de padrões fechados na modernidade, já que com este 

procedimento, estaríamos cometendo o anacronismo de colocar no passado os 

anseios e desejos do nosso tempo. 

Perceber que toda esta realidade é construída culturalmente (Burke, 2001: 

75) passa a ser uma lente sob a qual nos será permitida a observação da realidade 

e sobre ela indagar todas as representações oferecidas pela realidade como dadas. 

A partir de então, tudo que o pesquisador se ocupar em estudar deve ser 

ponderado com o papel da cultura em formar essencialidades. 

Relacionar a categoria de gênero ao estudo das tensões e interacções dentro 

do judaísmo no Mediterrâneo do século I representa passar em revista toda a 

estrutura da Eclésia e seu processo de hierarquização, o qual foi iniciado a partir do 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

63 

 

século II. Bem como seu aprofundamento e solidificação durante a Idade Média 

(Fiorenza, 1994). Sabemos que o aprofundamento desta exclusão feminina durante 

o período medieval não é parte do recorte historiográfico do objeto específico desta 

pesquisa, mas consideramos importante citar para mostrar que a história é sempre 

do tempo presente, pois quando vamos ao passado o que nos motiva são questões 

do aqui e agora. 

Assim, o debate acerca do papel das mulheres na Antiguidade cristã quer 

pensar ou questionar a importância das mulheres nas comunidades cristãs de hoje 

e submissão ou exclusão a qual elas são submetidas ainda hoje. O fato é, ou 

melhor, a pergunta deve ser colocada da seguinte forma: a) as mulheres tinham 

mesmo um papel fundamental nas comunidades cristãs primitivas? b) Era 

homogêneo esse tratamento às mulheres? Senão, estaríamos colocando a nossa 

paixão e o nosso anseio na frente da pesquisa. Com isso, não queremos dizer que 

elas não tenham tido importância, mas esse questionamento deve ser respondido 

pela conclusão trabalho de um trabalho de pesquisa sob uma realidade da qual 

temos apenas indícios e não pela nossa vontade. Somente seu final poderá ou não 

nos dar tal informação. 

Sobre a assertiva acima devo ressaltar que esse processo é heterogêneo, 

pois varia de comunidade para comunidade. O problema é que a catequese bem-

sucedida não nos permite olhar para além do campo de visão estabelecido pelos 

textos “canônicos” e sua interpretações hermenêuticas, em alguns casos a 

harmonização estabelecida pela teologia passa a ser mais importante que o texto. 

Para dar conta da hierarquização, que proponho ser um fato de comunidades 

específicas e não uma ordem comum, como se cristianismo, bem como judaísmo 

fossem blocos homogêneos, propomos os seguintes textos Paulinos (Fl 1: 1-2; I 

Cor 1: 1-4): “Paulo e Timóteo, servos de Cristo Jesus, a todos os santos em Cristo 

que estão em Filipos, com os seus epíscopos e diáconos: a vós graça e paz da parte 

de Deus nosso Pai e do Senhor Jesus Cristo!” Onde só observamos a nomeação de 

homens e a nomenclatura dos cargos me faz inferir que cabe a homens, já a 

citação que segue estabelece uma hierarquização com base na submissão; “Sede 

meus imitadores, como eu o sou de Cristo. O véu das mulheres. Eu vos louvo 

porque em tudo vos lembrais de mim e guardais as tradições como eu as transmiti. 

Pois bem: quero que saibais que a cabeça de todo homem é Cristo e a cabeça da 

mulher é o homem, e a cabeça de Cristo é Deus.” 

Como ler este texto na modernidade sem que se produza um 

constrangimento em uma assembleia marcadamente feminina, mas a solução para 

o eventual constrangimento passa pela hermenêutica, que é marcadamente 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

64 

 

masculina. O que a história e a antropologia social vêm agregar neste debate é o 

fato de colocar o problema do estabelecimento da ordem no interior da 

comunidade. Pois ninguém pede silêncio onde ele já existe, ninguém exige uma 

submissão se ela já é fato. A solução paulina é hierarquizar ao ponto de se 

perceber que insubmissão fere uma hierarquia que culmina com a desobediência ao 

próprio Deus. 

Como contraponto à eclesiologia paulina vou apresentar três textos que dão 

conta de mostrar indícios da participação efetiva da mulher em comunidades, com 

a devida importância que as camadas que se sucederam a caminho de uma 

institucionalização do movimento marginal em religião oficial do estado romano e 

posteriormente o cristianismo medieval fizeram questão de apagar. Lembro que 

estes textos, os dois primeiros, provavelmente escritos por volta do século II e 

encontrados como a maioria dos documentos classificados de gnósticos, no Egito; 

enquanto o terceiro é um fragmento de cartas que Plínio, o Moço dirigiu a Trajano 

como resposta a missão de verificar acusações de perversão religiosa, ou 

superstição como ele mesmo classifica tais movimentos. 

 

1º) Evangelho de Maria (10-15, 18) 

 

10 “Eles não o pouparam, 11 como eles nos poupariam? (os 
discípulos discutindo sobre como pregariamo evangelho aos pagãos) 
12 Então, Maria se levantou, 13 ela os beijou a todos e disse a seus 
irmãos: 14 Não fiqueis pesarosos e indecisos, 15 Porque sua graça 
vos acompanhará e vos protegerá: (...) 18 Ele nos convida a 
sermos plenamente humanos (anthropos). (Leloup, 2006) 

 

2º Evangelho de Felipe (32) 

 

Eram três os que caminhavam sempre com o Mestre (Jesus) Maria, 
sua mãe, a irmã de sua mãe e Miryam de Mágdala que é conhecida 
como sua companheira (koinonos) porque Miryam é para Ele uma 
irmã, uma mãe e uma esposa (koinonos). (Leloup, 2005) 

 

3º) Plínio, Cartas (10: 96)  

 

[os cristãos acusados] tinham o costume de se reunir em um lugar 
fixo, antes do amanhecer, para entoar, em versos alternados, um 
hino a Cristo, como a um deus, e de se comprometer por um 
juramento solene, não com façanhas maldosas, mas sim a não 
cometer fraude, roubo ou adultério, nunca mentir, nem negar a 
responsabilidade quando chamado a assumi-la; depois disso, era 
seu costume separarem-se e depois voltarem a se reunir para 
partilhar a comida – mas comida de um de um tipo bastante comum 
e inocente. Abandonaram, porém, até mesmo essa prática depois 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

65 

 

da publicação de meu edito, pelo qual, segundo vossas ordens, 
proibi associações políticas. Julguei da maior necessidade extrair a 
verdade real, com a ajuda de tortura, de duas escravas que se 
intitulavam diaconisas, mas nada descobri além de superstição 
depravada e desregrada. (Plinio, 1927) 
 
 

Sobre a participação de mulheres nas comunidades, os textos que acabamos 

de citar não deixam dúvidas que estas estavam presentes nas comunidades. O fato 

polêmico fica a cargo de medir sua importância nas referidas comunidades. Os três 

textos contrastam com a posição do material paulino que expressa uma rígida 

hierarquia eclesial utilizando a metáfora de cabeça e corpo que tornou-se uma 

imagem tradicional da igreja. 

Três questões aqui devem ser pormenorizadas; primeiramente exigência de 

uma postura não significa que isto ocorre, pelo contrário; segundo, será levantada 

por Crossan (2007: 114) a possibilidade de o texto de citado acima ter sofrido 

interpolações, pois, a estrutura literário-pedagógica dos textos paulinos segue uma 

matriz de propor a justiça de Deus em comparação com as desigualdades dos 

homens, projecto que fica ofuscado pela postura que segue em I Cor 1: 1-4;  e 

terceiro,  que o texto escrito já é obra de uma elite que viu a necessidade de fixar 

algo antes que a proposta se perdesse na oralidade, como propõe Miquel (2001: 

24): 

Assim mesmo, também podemos agora compreender por que os 
primeiros escritos sobre a atividade e o ensinamento de Jesus foram 
compostos fundamentalmente a partir de tradições orais e só depois 
de haver transcorrido o tempo suficiente para que o movimento por 
ele liderado entra a população humilde da Galiléia incorpora pessoas 
de um nível relativamente superior. 
 
 

Esta perspectiva de mulheres submissas pode estar ligada a uma 

interpolação dos textos pulinos segundo Crossan (2007), baseia sua tese no fato de 

se encontrar em todo material Paulino o combate a desigualdade e discriminação de 

qualquer ordem. Esta matriz de interpretação vem nos abrir um grande campo para 

a verdadeira função das mulheres nas comunidades cristãs primitivas, e corroborar 

aquilo que Fiorenza (1987: 213) fala acerca da hermenêutica. 

 

Como uma disciplina, a hermenêutica filosófica tem suas raízes na 
interpretação bíblica. Ela é melhor entendida como uma teoria e 
prática da interpretação que explora as condições e possibilidades 
de compreensão não apenas textos, mas outras práticas também. 
Como tal a hermenêutica não é tanto uma disciplina método-
científica e técnica, mas sim numa perspectiva epistemológica e 
abordagem. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

66 

 

Os textos que se seguem às cartas paulinas apresentam uma função de 

decisão, um tanto quanto estranha para uma tradição andrógena, de supremacia 

masculina comum. No primeiro texto é Mírian quem exorta os discípulos a 

continuarem a missão e os lembra do fato de que o mestre está vivo e seguirá na 

frente. No segundo texto, Felipe coloca Mírian na condição de mãe e irmã, uma 

companheira inseparável. Por fim, no texto de Plínio, O moço, enviado por Trajano 

para verificar acusações de culto proibido, nos é sugerida a execução de duas 

diaconisas por se negarem a recusar sua fé e adorar o deus do imperador Trajano. 

Tais leituras nos remetem para desconstrução da essencialização que estamos 

acostumados a aplicar para algumas categorias. Assim, a indícios (Ginzburg, 1989: 

140-180) do papel que estas mulheres desempenhavam nas comunidades pode nos 

fazer generalizar tal noção, pois as diaconisas serviam a mesa, ou seja, partiam o 

pão, este é o centro do culto cristão, logo estavam responsáveis pela parte mais 

importante da celebração. 

Sobre a questão dos indícios, ou como Ginzburg o classifica de paradigma 

indiciário, aplicado a questão de género ajuda a pensar que dado os indícios colhido 

seja nas passagens dos textos canónicos, ou canónicos ou mesmo politeístas, na 

iconografia que veremos a seguir, bem como na cultura material permite nos inferir 

que esta presença é real e importante. Pois, tendo como de partida tal paradigma, 

o olhar do historiador dever se deter nos detalhes que poderiam passar 

despercebido quando se olha para a totalidade da obra de arte. 

Para esse olhar mais atento dos estudos sobre Antigüidade, Pierre Bourdieu 

aponta para o cuidado que se deve ter ao se trabalhar com os chamados textos 

clássicos, como se estes fossem a verdade sobre um determinado período, o 

mesmo posso sugerir para textos assumidos por uma experiência religiosa ou por 

elas produzidos. Assim, duas ponderações devem ser feitas: a) o fato de 

observarmos indícios da importância de figuras femininas em algumas 

comunidades, isso pode não abranger todo universo do cristianismo primitivo, mas 

o contrário também não nos é permitido fazer; b) o cuidado que devemos ter em 

analisar a documentação sobre a Antigüidade. Como qualquer documentação seja 

ela antigo ou moderna, as que dispomos, estão eivadas de interesses, escolhas, 

tensões e tudo que cerca qualquer comunidade humana, e que é legítimo. 

Conforme Bourdieu (2003: 15) observa: 

 

O intérprete que pretenda agir como etnógrafo arrisca-se, assim, a 
tratar como informantes “ingênuos” autores que já estavam agindo 
também como (quase) etnógrafos e cujas evocações mitológicas, 
mesmo as aparentemente mais arcaicas, como as de Homero ou 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

67 

 

Hesíodo, são já mitos elaborados, que implicam omissões, 
deformações e reinterpretações (...) que se pretendem eruditas, 
nas quais não se consegue distinguir o que pediram em empréstimo 
a autoridades (...) e o que foi reinventado a partir das estruturas do 
inconsciente e sancionado, ou ratificado, pela caução do saber 
adquirido. 
 
 

Lessa (2004) aponta o distanciamento entre o discurso ideológico e as 

práticas sociais nas sociedades antigas. Devo ressaltar como fez o referido 

pesquisador, que uma coisa é o que propõem os autores, que certamente 

representam um grupo, outra bem distinta é o que se observa na vida cotidiana. 

Esta, porém, não pode ser reproduzida de forma fidedigna, muito embora 

possamos e devamos especular com o auxílio das diversas formas do 

conhecimento. 

Desta feita, coloco a importância da pesquisa comparativa transdisciplinar, 

onde a Arqueologia e a antropologia, ambas podem nos mostrar que a prática 

contraria por diversas vezes o discurso, e em outros casos, pode confirmá-lo. É 

importante estabelecer que não é a Arqueologia, a História ou a Antropologia que 

detém a verdade individualmente e o critério para alcançá-la, mas a Arqueologia, a 

História e a Antropologia dentro da perspectiva transdisciplinar serve ao propósito 

de cobrir lacunas onde um olhar isolado certamente não o faria. Onde a 

Arqueologia é ausente nos servimos da documentação, mas onde a documentação 

é dúbia a Arqueologia pode cumprir um importante papel, bem como inferir com as 

delimitações da antropologia cultural. 

O olhar comparativo transdisciplinar nos parece bastante eficaz na tentativa 

de diminuir o problema que é a distância que nos separa do tempo estudado. A 

história mostra o que disse a elite masculina de uma determinada sociedade, 

seguindo este raciocínio, temos o dever de perguntar sobre as ausências. Esta 

historiografia pode ser questionada pela arqueologia, e seus dados cruzados com as 

experiências de comunidades antigas da mesma região que nos chegam através de 

relatórios antropológicos e etnográficos. A arqueologia com um vasto material 

imagético, pintura em vasos e arqueologia de construções, onde a presença 

feminina é observada e, em alguns casos, determinante (Andrade, 2004: 104; 

Lessa, 2004: 162). 

Com  Bourdieu e Crossan, tanto um quanto outro faz abordagens 

interessantes sobre a questão de gênero; o primeiro vai analisar a questão sob a 

ótica da antropologia e sociologia; e o segundo aborda essa questão como parte 

interpretativa transdisciplinar na obra aqui já referida, cujo interesse é pesquisar os 

anos que sucederam a execução de Jesus. Optamos por utilizá-los por entender que 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

68 

 

suas abordagens podem nos fornecer elementos interessantes para o olhar 

comparado do meu objeto de pesquisa científica. (Silva, 2006). 

Pierre Bourdieu (2003) apresenta um estudo de etnologia acerca das origens 

desta função dominadora do homem sobre a mulher. Porém, o que nos interessa 

para este trabalho o fato de que o homem quando se percebe o dominador, e assim 

é visto também pelas mulheres, acaba não se dando conta de que também é 

dominado. Isso nos faz perceber que, sem subestimar o papel do machismo na 

sociedade, há uma agência4 também na relação homem/mulher. Aplicando esta 

categoria para o estudo de gênero no cristianismo primitivo, podemos observar que 

estes estabelecimentos essencialistas que determinam quem manda e quem 

obedece, com fronteiras bem demarcadas, são obra do discurso ideológico, que 

nem sempre o cotidiano se mostra tal e qual. 

Reportando este estudo para o período ao qual se dedica nossa pesquisa 

devo colocar a seguinte questão: as mulheres têm, no movimento de Jesus, algum 

papel importante? Por que o silêncio sobre elas ou, quando muito uma referência 

secundária? De onde vem a estruturação de uma hierarquia masculina? Para as 

duas primeiras questões já temos indícios de que elas desempenhavam algum 

papel neste movimento ao ponto de algumas experiências serem mantidas ainda 

que constrangessem a estrutura hierárquica masculina que se formou nos séculos 

que precederam a execução do mestre. 

Crossan (2004: 206), quando, no capítulo intitulado “Antropologia e 

Gênero”, apresenta um estudo de Susan Carol Rogers, que propõe uma teoria para 

a distribuição de poder nas sociedades camponesas, que é de dois tipos; (Apud. 

CROSSAN, 2004: 206): 1. o primeiro é aberto, direto, simbólico e formal; 2. o 

segundo é dissimulado, indireto, real e informal.  

O que me interessa é o segundo, pois o poder feminino se expressa por ele, 

que embora ele seja dissimulado, indireto e informal, ele é real em oposição ao 

simbólico. Ainda que devamos perceber claramente a estrutura social do tempo de 

Jesus, e sem querer incorrer em anacronismos, deve ser ponderado algum silêncio 

acerca da participação das mulheres nas comunidades primitivas, seja em lugares 

específicos, ou comunidades específicas. 

Entendo, porém, que essa linha de investigação não resolve todo o problema 

que chamamos de gênero. A saber: qual a importância efetiva, onde e com que 

peso algumas mulheres se destacaram, em que comunidades? E o que motiva o 

                                                
4 Termo utilizado pela historiografia para determinar que as relações entre classes, grupos ocorrem num 

caminho de mão dupla. Sobre o conceito, sugiro conferir a obra do antropólogo BHABHA, H. (2007). O 

Local da Cultura. Belo Horizonte: UFMG, p. 239-273. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

69 

 

desaparecimento nos séculos decorrentes e entrada na Idade Média como se nunca 

tivessem existido. Mas o estudo de Crossan (2004), já apresenta para a pesquisa 

uma forma de olhar as mulheres na Antigüidade, que mesmo sem aparecer, seja no 

discurso, seja simbolicamente, as mulheres, segundo a teoria de Susan Carol 

Rogers, têm um efetivo espaço de poder, que pode ser comparado à teoria do 

poder simbólico defendido por Pierre Bourdieu. Assim, o problema não é aparecer 

na literatura como efetivas lideranças de grandes comunidades ou regiões, mas sê-

lo mesmo quando seu papel de destaque não nos é apresentado pela 

documentação, seja ela historiográfica ou teológica. 

 Quando afirmo que esse trabalho quer ser uma perspectiva de gênero, 

compartilho da definição de gênero empregada por Joan Scott (Scott, 1991). 

Quando esta diz que o estudo das mulheres passou de um estudo político 

(feminismo) para uma análise (estudo de gênero). Uma perspectiva também 

endossada por Fiorenza, (1987: 210).  

 

O feminismo, como eu entendo que não está apenas preocupado 
com as desigualdades de gênero ea marginalização. „A ditadura do 
senhor‟ não só perpetua estereótipos desumanizantes sexismo e 
gênero, mas também outras formas de „opressão de homens e 
mulheres‟, tais como o racismo, pobreza, exclusão religiosa e do 
colonialismo. Estudos feministas, portanto, têm o objetivo de alterar 
fundamentalmente a natureza do nosso conhecimento do mundo, 
expondo suas deformações e limitações em e através de 
androcentrismo, racismo, classismo, e do imperialismo cultural, 
bem como reconstruir diferentes contas mais abrangentes e mais 
adequadas do mundo. 
 
 

Assim, se tomo a terceira definição de política que a autora propõe (Scott, 

1991: 66 e 67), juntamente com a mudança de visão que propõe Fiorenza nesta 

obra sobre teoria e metodologia nos estudos de gênero, concluo que a questão 

nunca deixou de ser um estudo político, nem tampouco ideológico, pode ter 

deixado de pensar a mulher numa perspectiva político militante dos movimentos 

feministas da década de 1960. 

A consideração acima não tem o objetivo de depreciar o movimento 

feminista, antes vale lembrar que um dos maiores benefícios trazidos pelo 

movimento feminista da década de 1960 foi justamente dar às mulheres uma 

identidade coletiva, sem a qual, acredito, não teríamos chegado à perspectiva de 

gênero, ou teríamos demorado um pouco mais para encontrá-la. No processo, o 

feminismo assumiu e criou uma identidade coletiva de mulheres, indivíduos do sexo 

feminino com um interesse compartilhado no fim da subordinação, da invisibilidade 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

70 

 

e da impotência, criando igualdade e ganhando um controle sobre seus corpos e 

sobre suas vidas (Scott, 1991: 67 e 68). 

Scott (1991: 75) dirá que a história das mulheres e as campanhas 

feministas são o ponto de partida para as conquistas do espaço ocupado pelas 

mulheres nos vários campos a partir da década de 1960, sem que isso seja um 

movimento linear. 

 

Mas esta não foi um a operação direta ou linear, não foi 
simplesmente uma questão de adicionar algo que estava 
anteriormente faltando. Em vez disso, há uma incômoda 
ambigüidade inerente ao projeto da história das mulheres, pois ela 
é ao mesmo tempo um suplemento inócuo à história estabelecida e 
um deslocamento radical dessa história. (Idem,75) 
 
 

Colocar a mulher enquanto sujeito histórico na construção do conhecimento 

acerca do cristianismo primitivo traz para a baila da historiografia uma dupla 

problemática: a. A discussão de poder e b. As formas de produção do conhecimento 

enquanto essencialização do masculino. Ambas põem por terra o mito da 

neutralidade científico, da imparcialidade e da neutralidade que segundo alguns 

devem fazer parte do ofício do historiador. 

 

A maior parte da história das mulheres tem buscado de alguma 
forma incluir as mulheres como objetos de estudos, sujeitos da 
história. Tem tomado como axiomática a idéia de que o ser humano 
universal poderia incluir as mulheres e proporcionar evidência e 
interpretações sobre as várias ações e experiências das mulheres no 
passado. (Idem, 77) 
 
 

Desvelar a atuação das mulheres enquanto sujeitos da história, é mais do 

que decorar a história com heroínas mortas aqui e acolá, é reescrever a história 

acabando com o mito de que o homem universal abrange também o feminino e 

mais que propor nova teoria a partir da categoria de gênero que tem por conotação 

o social, é sim reinterpretar, ou melhor, recolocar as bases de novas relações 

sociais. Por isso já se torna uma questão política e de poder. Esclareço que tal 

postura não tem nada de idealização das mulheres, enquanto sujeitos históricos, e 

sim a tentativa de tornar visível aquilo que mantivemos invisível por séculos, assim 

questionar as motivações desta invisibilidade. 

Acerca do apostolado e conseqüentemente da importância das mulheres nas 

origens do cristianismo, fazem-se necessárias algumas observações a partir daquilo 

que já pode se inferido do material analisado acima. O termo serviço/servir 

(διακον) tinha nos primeiros séculos e no movimento nascente que aqui analiso 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

71 

 

uma conotação revolucionária num contexto de resistência não violenta como 

aponta Borg e Crossan (2007: 2) “Procissão de Jesus proclamou o Reino de Deus; A 

de Pilatos proclamou o poder do império. As duas procissões encarnam o conflito 

central da semana que levou à crucificação de Jesus”. Hoje com a emancipação 

inaugurada com o movimento feminista que intenta tirar a mulher do espaço 

privado e conquistar o espaço público este serviço do lar passou a ser considerado 

inferior. Outra questão é a dimensão em que se transformou a Igreja, que passou 

de pequenas comunidades domésticas à uma estrutura com um poder estatal 

estabelecido como é o Vaticano, só à guisa de exemplo. 

Διακον/διακονη que assumiu o significado de ministério do serviço, se 

analisarmos o termo sob a ótica de um movimento doméstico que tem como ápice 

de sua liturgia, a refeição e como altar, a mesa (no nosso tempo) em contraposição 

aos banquetes imperiais, não é difícil imaginar que este serviço cumpre um papel 

fundamental. O problema é que quando pensamos cristianismo, nossa mente 

treinada a ver tudo hierarquicamente, vai procurar na igreja primitiva aquele que 

dirige, que, por conseguinte, tem que ser homem e não trabalhar muito, pois o 

papel mais importante para nós é o da administração e não o do serviço, embora 

teoricamente a palavra serviço seja por demais repetida e raramente aplicada. 

É importante notar que quando falamos de organizações antigas como 

coloca Reimer (1995: 45) e Chevitarese (2011), estaremos sempre nos referindo 

no plural por entender que o que há é uma multiplicidade de experiências tanto 

para o cristianismo quanto para o judaísmo. Partindo deste pressuposto, não temos 

origem do cristianismo, mas origens, pois devemos ter em mente as diferenças de 

espaço, cultura, estrutura social etc. A autora, em seu estudo intitulado 

„Cristianismos Originários‟, observa, a partir de paralelos traçados entre textos 

“canônicos”, “apócrifos” e “politeístas”, o papel fundamental e fundante das 

mulheres nas várias comunidades cristãs primitivas. 

Só para citar um exemplo que é recorrente em outros estudos de relevância, 

como o trabalho de Reimer (1995) citado acima e Crossan (2007). Ambos os 

autores, pesquisando as comunidades paulinas, percebem a importância de Tecla 

missionária juntamente com Paulo (Atos de Paulo, Apud Crossan, 2007). No 

ministério com o poder de ensinar. Traçando um paralelo entre História, Teologia e 

Arqueologia, na mesma obra citada acima Crossan resgata uma pintura do V século 

onde Paulo e Tecla são mostrados com a mão direita estendida, sinal que 

simbolizava o mestre ensinando, o mural foi posteriormente depredado numa 

tentativa, segundo Crossan, de apagar a mão de Tecla. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

72 

 

Como afirma Reimer (1995: 48-49) as disputas pelo poder e as tentativas 

de desautorizar e até silenciar o papel das mulheres são constantes e recorrentes 

tanto interna quanto externamente e os motivos e métodos estão relacionados 

nesta ordem. 

O problema aqui colocado segundo Fiorenza é um problema eclesiológico e 

não históricoteológico. A resolução se dá em perceber a Igreja enquanto instituição 

humanamente estruturada e tardia (Fiorenza. 1987: 328), pois o termo “εκκλεζια”, 

bem como “ζυναγογη5” quer dizer reunião assembleias que nem sempre eram 

compostas por fiéis e ter o caráter religioso, mas podiam ser compostas também de 

fiéis, fato é que o termo quer dizer respeito às pessoas que se reúnem e não ao 

local onde estas se encontram. 

 

De acordo com esta reconstrução histórica, a Igreja patriarcal se 
tem mantido fiel as suas origens, entretanto que as heresias haviam 
separado dela e haviam caído no erro sob a influência de mulheres. 
Porém a exegese bíblica tem demonstrado claramente que esta 
imagem “ortodoxa” da história do cristianismo primitivo já não se 
pode manter por muito tempo. Deve ser substituída por outros 
esquemas de compreensão que tomem consciência da pluralidade 
de imagens da Igreja na Antigüidade e na atualidade, e apresentem 
sua história conflitante de modo positivo. 
 
 

A Importância do feminino está para além da teologia, são a própria vida e 

manutenção da vida que estão em jogo, e estas só se manterão vivas através do 

intercâmbio e da variedade de relações exercidas e estabelecidas pelas 

comunidades cristãs primitivas, e quando falo comunidades estamos nos referindo 

a homens e mulheres intercambiando (Fiorenza, 1987: 329). 

Para outro teólogo (Miguez, 1998) são as comunidades pobres urbanas que 

começam a incomodar o Império e com possibilidade de contagiar o campo. 

Considero um estudo importante para a questão de gênero nesta obra a presença 

de comunidades solidárias e esperançosas, que para nós vai desembocar no 

movimento apocalíptico, em diversas regiões onde o poder imperial se faz mais 

presente e, portanto, mais eficaz, tais como a Ásia Menor e na própria capital do 

Império, embora não entenda que a relação se necessariamente do campo para a 

cidade como ele propõe. 

Alguns autores colocam as sociedades tradicionais antigas em um “mesmo 

patamar” de observação de seus usos e costumes (Lessa, 2004: 158), nas relações 

entre feminino e masculino. A localização proposta por este estudo reforça esta 

                                                
5 Termo que deu origem a noção moderna de igreja que é, talvez, sinônimo do termo sinagoga local de 

reunião e culto de cristãos e judeus respectivamente, e não deve ser referido necessáriamente a uma 

construção ou edifício, mas a congregação em si. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

73 

 

postura, já que há influência do helenismo nesta região. Outro fato nos vem da 

arqueologia (Horsley, 2000), que coloca um conjunto de cidades denominadas de 

Decápole como já me referi acima, como um grande centro de interação comercial 

e de trabalho. Assim, se alguém queria comercializar seus produtos, fossem eles 

produzidos nas redes sociais (Lessa, 2004), fosse para trabalhar na construção com 

madeira (Mc 6: 1-6b) era para lá que deveriam ir. Tal fato nos fará inferir questões 

sobre interações culturais a partir de intercâmbio comercial e de trabalho 

observado por diversos autores nas mais diferentes regiões do Império Romano e 

em outros tempos e regiões; para efeito de exemplo cito o trabalho de Bustamante 

(2002: 39-64) para tempo posterior ao aqui tratado com notas e bibliografia 

importantes. 

O debate em torno das categorias de público e privado associadas a poder e 

submissão, com o objetivo de desqualificar a mulher que teoricamente ocuparia o 

espaço privado como sendo o lugar menor e até de enquadramento, como se fosse 

este uma prisão da qual a mulher não pode se libertar, nem tampouco se relacionar 

socialmente deve ser mediado. Neste caso devemos ter o cuidado de, ao falar de 

público e privado na Antiguidade, não cometermos anacronismos, pois, tais 

relações no nosso tempo não têm nada que ver com o que o termo refere, quando 

o tempo histórico é o antigo. Talvez fosse melhor pensar tal relação de exclusão 

como proveniente de estruturação, hierarquização em curso na igreja primitiva, do 

que simplesmente a relação de público e privado que é bem mais complexa do que 

pensamos como mostra o trabalho de Chevitarese e Argôlo (2002: 131-140). 

O mais sensato nesta questão do público e do privado, seja na antiguidade 

clássica (democracia ateniense), seja para antiguidade tardia e até para a idade 

média, é olhar este espaço e o papel das mulheres sem a comum dicotomia 

maniqueísta pior/melhor, mas como mediação, que até pode ser percebido como 

eventos de transgressão, submissão, mas nunca uma unidade fechada desprovida 

de um colorido que é próprio da realidade humana. 

 

A idéia de que essas mulheres de Atenas não apenas eram 
mantidas alijadas do processo político, como também respeitavam 
estritamente os limites impostos pela autoridade masculina, se 
transformou em um lugar comum nos estudos clássicos e foi 
reproduzida durante muito tempo na qualidade de uma verdade 
inquestionável, quase dogmática. O perfil dessas mulheres foi sendo 
definido a partir de uma leitura literal dos textos antigos, como se 
neles se encontrasse o manancial de todo o conhecimento sobre 
aquela sociedade. Decorreu daí a construção de uma figura feminina 
caracterizada pela passividade, pelo silencia, recato, obediência e 
reclusão no oíkos, ou seja, afastada o máximo possível do convívio 
social intenso que movimentava a pólis em seu cotidiano. 
(Chevitarese e Argôlo, 2002: 133) 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

74 

 

Andrade (2002), analisando as obras dos clássicos, propõe que o oikos6 é 

muito mais que um espaço físico utilizado para habitação, e sim um patrimônio, 

uma aquisição, uma gestão. Assim, o espaço privado está eivado de interações, 

sejam elas de poder ou não, de tentativas de silenciar ou não. O que não pode 

ocorrer é deixarmos moldar a nossa observação somente pela leitura clássica, além 

de comportar o espaço do oíkos espaços públicos de recepção de visitantes e 

convivas 

A arte também esteve presente nesse círculo de tensões, contudo este tema 

deve ser tratado de duas maneiras. A primeira deve esclarecer e exemplificar o 

papel das interações culturais nos escritos neotestamentários, sejam eles canônicos 

ou extra canônicos7. A segunda deve dar conta de apresentar o sem número de 

representação de mulher com filho ao colo com o claro objetivo de apresentar Maria 

não como mulher apenas, mas como mãe, numa relação de ausência presença. 

O fato de as mulheres desaparecerem, pelos menos das posições de 

destaque do culto, se deva ao fato de a comercialização ter desestruturado as 

comunidades ao ponto desse cristianismo perder sua característica rural e passar a 

ter que se adaptarao modelo urbano. É comum observarmos um maior 

protagonismo das mulheres hoje nas comunidades eclesiais de base no meio rural 

mais que nas cidades. 

Enfim, o silenciamento das vozes femininas e a invisibilidade por que foram 

submetidas as ações de mulheres fundantes do cristianismo primitivo coincidem 

com a hierarquização da Igreja principiada por volta do segundo século e concluída 

com o Edito de Constantino o qual institui a religião cristã como religião oficial do 

Estado. Cabe ressaltar que a lei não cria costume, antes esta tenta regular 

condutas, e, portanto, vozes femininas e comunidades de iguais (Fiorenza, 1987: 

329) continuam existindo e se organizando, a diferença é que estas podem agora 

ser perseguidas oficialmente sob a acusação de heréticas, pois, o “status quo” 

androcêntrico já está formulado e estabelecido pelo imperador. 

Mas desta primeira conclusão, fica uma pergunta que pretendemos 

responder no capítulo seguinte, a saber: o silenciamento das mulheres pode 

estabelecer algum tipo de relação com a acusação da ilegitimidade de Jesus? O 

desaparecimento das figuras femininas de lugar de destaque é um caminho 

“natural” do processo de hierarquização da Igreja?  

                                                
6 Οικος termo grego para designar a casa na coiné e palácio no grego clásico por aglutinação temos o 

termo οικονομια que nos deu a palavra economia, ou seja, leis da casa. O que nos é mais público hoje 
do que a econimia. 
7 Uso esta terminação para diferenciar os livros que compõem o Novo Testamento da Bíblia Católica., 

por ausência de uma terminologia mais adequada e sem o peso preconceituoso daquilo que é reta 

doutrina em detrimento da falsidade que pesou sobre os textos apócrifos 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

75 

 

Bibliografia: 

a) Bíblia e dicionários: 

BORN, A. Ven Den (org). (1992). Dicionário Enciclopédico da Bíblia. 5ª ed. 

Petrópolis: Vozes. 

BOVER, J. M. e O‟CALLAGHAN. J. (2001). Nuevo testamento Trilingüe. Madri: 

BAC. 

BROMILEY, G.W. LITT. D. (1988). Thological Dictionary of the New Testament. 

Michigam: WM. B. eerdmans Publishing Company. Grand Rapids. Volume VI. 

GÖSSMAM, E. Et al. (1997). Dicionário de Teologia Feminista. Petrópolis: 

Vozes. 

 [S/A] (1973). Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulinas. 

 

b) Documentação antiga: 

CESARÉIA, E. de. (2004). História Eclesiástica. São Paulo: Paulus. 

JOSEPHUS, F. (1989). The Jewish Wer. Trad. H. St. J Thackeray. 9 vol. 

Cambridge/London: Harward University Press. 

_______. (1981). Jewish Antiquities. Trad. L. H. Feldman. 10 Vol. 

Cambridge/London: Harwarad University Press. 

JUSTINO. (2003). Diálogo com Trífon. São Paulo: Paulus. 

LELOUP, J.Y. (2006). O Evangelho de Felipe. (Trad: João batista Kreuch). 

Petrópolis: Vozes. 

___________. (2005). O Evangelho de Maria: Míriam de Mágdala. (Trad; Lise 

Mary Alves de Lima). Petrópolis: Vozes. 

ORÍGENES. (2004). Contra Celso. São Paulo: Paulus. 

OTERO, A. S. (1999). Los Evangelhos Apócrifos. Madri: BAC. 

PLINIO. (1927). Lettres. Paris: Lês Belle Lettres. 

 

c) Textos Teóricos: 

BHABHA, H. K. (2007). O Local da Cultura. Belorizonte: UFMG. 

BOFF, C. (2001). Teoria do Método Teológico. Petrópolis: Vozes. 

_______. (1978). Comunidade Eclesial, Comunidade política: Ensaios de 

Eclesiologia Política. Petrópolis: Vozes. 

BOURDIEU, P. (2003). A Dominação Masculina. São Paulo: Bertran do Brasil. 

BURKE, P.(org). (1991). A Escrita da História: Novas Perspectivas. São Paulo: 

UNESP. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

76 

 

BUSTAMANTE, R. (2002). Circunceilões: Revolta Rural na África Romana. In: 

CHEVITARESE, A. L. Campesinato na História. Rio de Janeiro: 

FAPERJ/Relume Dumará. 

DETIENNE, M. (2004). Comparar o Incomparável. São Paulo: Idéias e Letras. 

CARDOSO, C. F. (1994). Sete olhares sobre a Antigüidade. Brasília: Editora 

UnB. 

CARVALHO, J. M. (2002). Aberturas dos Trabalhos. In: CHEVITARESE, A. L. O 

Campesinato na História. Rio de Janeiro: FAPERJ/Relume Dumará. 

FREIRE, P. (2005). Educação como Prática de Liberdade. 28ª ed. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra. 

GINZBURG, C. (1989). Mithes, Emblemes, Traces: Morphologie et Histoire. 

Paris: Flamarion. 

MIQUEL, E. (2001). El Nuevo Testamiento desde las Ciecias Sociales. Esttela 

(Navarra): Verbo Divino. 

SCOTT. J. (1991) A História das Mulheres. In: BURKE. P. A Escrita da História. 

São Paulo: UNESP. 

THELM, N. BUSTAMENTE, R. (2007). História Comparada. Olhares Plurais. In: 

revista de História Caomparada. Rio de Janeiro: PPGHC-UFRJ, Vol. 1, nº 

1. 

 

d) Bibliografia específica: 

ANDRADE, M.M. (2004). Público, privado e contextos funerários. In Phonix. Rio 

de Janeiro: LHIA-UFRJ. 10: 229-245. 

CHARLESWORTH, J. (1992). Jesus dentro do Judaísmo. Rio de Janeiro: Imago. 

CHEIVITARESE, A. L. ARGÔLO, P. F. (2002). Os Camponeses Áticos e a Democracia 

Ateniense. In: CHEVITARESE, A. L. Campesinato na História. Rio de 

Janeiro: FAPERJ/Relume Dumará. 

______________. (2004) O Uso do Modelo Iconográfico de Tipo Universal (Mãe / 

Filho) pelos Cristãos: Maria, Menino Jesus e a Ilegalidade Física do Filho de 

Deus, in: Estudos de Religião 26, 81-91. 

______________. (2011) Cristianismos: Questões e Debates Metodológicos. 

Rio de Janeiro: Kline Editora. 

_____________. CORNELLI. G. SELVATICI. M. (2006). Jesus de Nazaré: Uma 

outra História. São Paulo: FAPESP/Annablumer. 

_____________. CORNELLI. G. (2007). Judaísmo, Cristianismo e Helenismo: 

Ensaios acerca das Interações Culturais no Mediterrâneo antigo. São 

Paulo: FAPESP/Annablumer. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

77 

 

CORNELLI, G. (2002). Sementes sem Terra e a Luta pelo Pão: O Movimento de 

Jesus e a Luta Pela Terra nas Origens do Cristianismo. In: CHEVITARESE, 

A. L. O Campesinato na História. Rio de Janeiro: FAPERJ/Relume Dumará. 

CROSSAN. J. D. (2004). O Nascimento do Cristianismo. O que Aconteceu nos 

Anos que se seguiram à Execução de Jesus. São Paulo: Paulinas. 

____________. REED, J. L. (2007). Em Busca de Paulo. São Paulo: Paulinas 

____________. REED, J. L. (2207). Em Busca de Jesus. São Paulo: Paulinas. 

____________. BORG, M. J. (2006). The Last Week: What The Gospels Really 

Teach about Jesus’s Final Days in Jerusalem. New York: HarperCollins 

Publishers. 

FIORENZA, E.S. (1994) Mujer y ministério em El cristianismo primitivo. In 

Selecciones de Teologia. São Paulo: Loyola. Nº 132. Vol 32. Out/dez. 

327-337. 

_____________. (1987). In Memory of Her: a Feminist Theological 

Reconstruction of Christian Origins. New York: Crossroad Published. 

BARROSO, A. GUERRA, L. (2006). Influência Pagã na Teoria e na Prática. In: 

História Viva. São Paulo: Duetto Editorial.P. 22-23. 

BARROSO, A. (2011). Limites e Possibilidades do Método em John Domenic 

Crossan. In: CHEVITARESE, A. L. CORNELLI, G. A Descoberta do Jesus 

Histórico. São Paulo: Paulinas, 2ª ed. 

HORSLEY, R. (2000). Arqueologia, História e Sociedade na Galiléia. Contexto 

Social de Jesus edos Rabis. São Paulo: Paulus. 

____________. (2000). Jesus e o Império. São Paulo: Paulus. 

____________. (1989). Sociology and the Jesus Movement. New York: 

Crossroad. 

LESSA. F. S. (2004). O Feminino em Atenas. Rio de Janeiro: Editora Mauad.  

MALINA, E. (2004). O Evangelho Social de Jesus. O Reino de Deus em 

Perspectiva Mediterrânea. São Paulo: Paulus. 

MÍGUEZ, N (1998). Cristianismos originários extrapalestinos (35-138 d.C.). In 

RIBLA. Petrópolis/São Leopoldo: Vozes/Sinodal. Nº 28. 85-121. 

NETO. E. L. F. (2006). Yeshu Ha Notzri e sua viagem ao Egito: uma parábola 

talmúdica. In: CHEVITARESE, A. L. CORNELLI, G. SELVATICI, M. Jesus 

de Nazaré uma outra História. São Paulo: FAPESP7Annablume. 

OVERMAN, J. (1997). O Evangelho de Mateus e o Judaísmo Formativo. O 

Mundo Social da Comunidade de Mateus. São Paulo: Loyola. 

REIMER, I.R. (1995). Cristianismos originários (30-70 d.C.). In RIBLA. 

Petrópolis/São Leopoldo: Vozes/Sinodal. Nº 22. 45-59. 



RJHR VI:11 (2013) – André Luis Barroso 

 

78 

 

__________. (1995). Lenbrar, Transmitir, Agir: mulheres nos inícios do 

cristianismo. In: Revista de Interpretação Bíblica Latino-americana. 

Petrópolis; Vozes. Nº 22. 45-59. 

RGERS. S. C. (1975). Female Forms of Power and the Myth of Male Dominace: a 

Model of Female/Male Interaction in Peasant Society. In: American 

Ethnologist, 2: 727-756. 

SILVA, R. A. (2006). O Reino para Elas: Mulher e Comunidades Cristãs no 

Primeiro Século. Tese de Doutorado. Campinas: UNICAMP. 

STARK, Rodney. (1996). The Rise of Christianity: a Sociologist Reconsiders 

History. Princeton: New Jersey: Princeton Univ. Pres. 

VERMES, G. (1990). Jesus, o Judeu: uma leitura dos evangelhos feita por um 

historiador. São Paulo: Loyola. 

________. (2005). Jesus e o Mundo do Judaísmo. São Paulo: Loyola 

 

 

 

 

 


