
 
 

Notas sobre o ritual batismal nas comunidades paulinas de Corinto e 

Éfeso.  

Juliana B. Cavalcanti1 
Mestranda (PPGHC/UFRJ) 

http://lattes.cnpq.br/6770181406770057 
 

Resumo: O presente artigo visa apresentar alguns dados iniciais da pesquisa em 

curso a respeito da importância do batismo nas comunidades paulinas de Corinto e 

Éfeso do século I EC. Batismo este que será interpretado de formas distintas em 

cada uma destas comunidades. A interpretação dada ao rito implicará num maior 

ou menor diálogo com a proposta de Reino de Deus de Jesus, bem como, com uma 

maior ou menor aproximação com o modelo imperial. Para esta reflexão é mister o 

conceito de patronagem (Wallace-Hadrill); conceito este que possibilita pensar as 

relações de poder traçadas por intermédio do eixo fomentador: o batismo.   

 

Palavras-chave: Batismo, patronagem, comunidade paulinas, círculos paulinos, 

Reino de Deus.  

 

Abstract: This article presents some initial data from ongoing research on the 

importance of baptism in Pauline communities of Corinth and Ephesus in the first 

century CE. Baptism that this will be interpreted in different ways in each of these 

communities. The interpretation of the rite will involve a greater or lesser dialogue 

with the proposal of the Kingdom of God Jesus as well, with a greater or lesser 

proximity to the imperial model. For this discussion it is necessary the concept of 

patronage (Wallace-Hadrill); concept that allows considering the relations of power 

drawn through the axis developers: baptism.  

 

Keywords: Baptism, patronage, Pauline community, Pauline circles, the Kingdom 

of God. 

                                                             
1 Graduada em História pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Mestranda pelo Programa de Pós-

Graduação em História Comparada pela mesma universidade onde obteve o título de bacharel. Orientada 
pelos professores André Leonardo Chevitarese e Norma Musco Mendes. Desenvolvendo o projeto: “Os 

círculos paulinos: um estudo comparativo entre a comunidade coríntia e a comunidade de Éfeso”. 
Bolsista da Capes. 

http://lattes.cnpq.br/6770181406770057


RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

80 
 

I – Introdução:  

Jesus, um judeu camponês de língua aramaica e analfabeto2 instaura ainda 

na primeira metade do século I EC um movimento pautado em: comensalidade, 

justiça e igualdade. Um projeto que dialogava com o ambiente deste indivíduo. Isto 

é, um ambiente em que o ritmo de empobrecimento se ampliava por conta de 

perda de terra dos pequenos e médios camponeses para os grandes proprietários e 

dos altos tributos devidos às elites locais e ao Império Romano. Além de ser uma 

sociedade extremamente hierarquizada. Assim, o projeto de Reino de Deus 

proposto por Jesus tinha uma leitura marcadamente contrária aos moldes do 

Império Romano, Jesus propunha um modelo alternativo ao vigente.  

Jesus por ser mais um dentre os outros indivíduos que se opuseram as 

normas imperais ao se lançar num projeto messiânico3, acabou por ter uma morte 

de cruz. E seu projeto, por sua vez, acabou por morrer com ele. Entretanto como 

nos assevera Faria (2011:36) alguns indivíduos que acreditaram nos ensinamentos 

e palavras de Jesus buscaram dar seguimento ao seu movimento buscando por 

técnicas de memorização transmitir e memorizar os conhecimentos de e sobre 

Jesus. Estes conhecimentos de e sobre Jesus acabaram por gerar um descompasso 

que girava em torno do fato daqueles que lembravam e aqueles que estavam 

autorizados a lembrar. Em outras palavras, os cristianismos originais iniciaram um 

processo de eclosão do movimento originário de Jesus.  

Os escritos mais antigos que se encontram no cânon cristão4 são as cartas 

paulinas e nos dão bons indícios do início da eclosão do movimento instaurado por 

Jesus, eclosão esta que estará promovendo hierarquias que dialogam com a ideia já 

exposta: daqueles que lembravam e aqueles que estavam autorizados a lembrar. 

Em outras palavras, o que se passou a processar após a morte de Jesus são 

distintos projetos ou leituras de Reino de Deus, mas leituras que já irão implicar 

                                                             
2 Koester (2005:80) afirma que Jesus era letrado. No entanto, este não nos apresenta justificativas 
contundentes para tal. Neste sentido, tendemos a concordar com Crossan (2004:274) que diz que quase 

que por definição os camponeses são analfabetos. E por isto mesmo ele afirma “Jesus era um camponês 

de um povoado camponês. Portanto, para mim, Jesus era analfabeto até que o contrário seja provado”. 
Além disso, Hosley (1995:127) nos fala que no século I EC grande parte da população era analfabeta e a 

escrita tinha pouca importância mesmo entre os letrados, sua finalidade na maioria dos casos se 
restringia a certas funções da elite. Faria (2011) ao longo de seu livro abordando sobre questões de 

memória e oralidade acaba por corroborar com as assertivas de Crossan e Hosley, ponderando que o 
movimento originariamente se processou por via oral até mesmo por conta da questão o iletramento.  
3 A esfera político-econômica na Palestina, como foi muito brevemente elucidado aqui, favoreceu a 
diversos movimentos contrários ao Império Romano. Estes movimentos vinham acompanhados de uma 

questão religiosa, onde muitos revindicavam o título de messias provindo da casa de Davi. Por isso ao 
falar da proposta de Jesus falamos em um projeto messiânico. O que é facilmente perceptível quando 

nos voltamos para textos intracanônicos e percebemos que em seus discursos Jesus ponderava a 
questão da observância da lei. Alertamos ainda ao leitor que política e religião no século I EC não eram 

elementos independentes. A política augustana é um bom exemplo disso. A separação entre política e 
religião se processa com o advento iluminista. Para maiores detalhes sobre a questão na Palestina ver 

Hosley (1995) e sobre a distinção entre religião e política ver Hill (2003).  
4 Ainda que não consideremos o termo excelente. Optamos por usar esta nomenclatura diferenciando 

assim da chamada Bíblia Hebraica ou cânon hebraico, ao invés da divisão: Novo e Antigo Testamento, 
que acaba por ser por vezes dogmática demais. 



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

81 
 

distinções do projeto originário por abarcarem uma crescente institucionalização 

que tendia a rotular uma vertente como „oficial‟ e as demais sendo colocadas como 

memórias subterrâneas. 

Na primeira epístola aos coríntios, uma carta autêntica de Paulo, podemos 

observar mais claramente o seu projeto de Reino de Deus que ainda é anti-

imperialista, todavia, já com uma postura hierarquizada; ainda que seja bastante 

fluida em termos comparativos com o Império Romano. Por isto mesmo, proponho 

em meu trabalho monográfico5 uma análise do projeto paulino em duas dimensões: 

o ideológico e o prático. Onde no campo da ideologia não haveria distinção entre 

judeus e gregos ou livres e escravos. Ou ainda entre homens e mulheres. Um 

projeto de reino de iguais e que também está pautado na comensalidade e na 

justiça, em outras palavras, é um projeto de reino ideologicamente falando 

marcadamente anti-imperialista tal como o de Jesus.  

Todavia, em níveis práticos ou organizacionais há outra lógica sendo 

processada, muito por conta da ideia de quem estaria autorizado a lembrar de e 

sobre Jesus. Lógica esta que dialoga com as práticas de gestão do Império 

Romano. Em nível prático o que se constata já em Paulo é o início do processo de 

institucionalização. Tal como aparece em 1 Cor 12:27-30: 

 

27. Ora, vós sois o corpo de Cristo e sois os seus membros, cada 
um por sua parte. 28. E aqueles que Deus estabeleceu na igreja 
são, em primeiro lugar, apóstolos; em segundo lugar, profetas; em 
terceiro lugar, doutores... Vêm, a seguir, o dons dos milagres, das 
curas, da assistência, do governo e o de falar diversas línguas. 29. 
Porventura, são todos apóstolos? Todos profetas? Todos doutores? 
Todos realizam milagres? 30. Todos têm o dom de curar? Todos 
falam línguas? Todos as interpretam? 
 
 

Por intermédio desta perícope o que se pode perceber é que de um lado 

Paulo se vale da ideia “membros do corpo de Cristo” para afirmar que todos são 

iguais. Por outro, esta mesma alegoria “corpo de Cristo” é empregada para se 

legitimar distinções no interior da comunidade. Ao afirmar que nem todos podem 

ser curandeiros, apóstolos, profetas e doutores. E que numa hierarquia 

estabelecida, segundo Paulo, por Deus os primeiros seriam os apóstolos, depois os 

profetas e assim por diante. A hierarquia estabelecida e validada por um discurso 

de autoridade estava ligada a transmissão dos conhecimentos de e sobre Jesus. Por 

isto mesmo que fica a pergunta: que elemento norteador seria dentro das 

                                                             
5 Cavalcanti, Juliana. “Cristo estaria assim dividido?”: as disputas e formas de poder na comunidade 
paulina (Corinto, século I EC). Orientador: André Leonardo Chevitarese. Rio de 

Janeiro:UFRJ/IFCS/Departamento de História; FAPERJ, 2013. Monografia (Bacharelado em História). 
Trabalho também esta questão sobre a leitura do projeto paulino em meu artigo publicado neste mesma 

revista: Cavalcanti, Juliana. “Há, portanto, muitos membros, mas um só corpo”: uma breve análise 
sobre o programa paulino de Reino de Deus. Revista Jesus Histórico, 2013: 80-85.  



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

82 
 

comunidades paulinas que estariam possibilitando a obtenção e a transmissão dos 

conhecimentos sobre e de Jesus? Se hierarquias se fazem necessárias, podemos 

propor então que tais conhecimentos e transmissão dos mesmos não seriam para 

todos? Estaríamos falando assim em práticas de controle do sagrado?  

A partir destas questões se originou a pesquisa em curso de dissertação de 

mestrado que se propõe a compreender a formação e a manutenção dos grupos 

existentes nas comunidades paulinas, tendo como base a comunidade de Corinto. 

Mas mais do que isto. Fazia-se interessante também observar e confrontar 

comunidades que produziram textos atribuindo a autoria a Paulo. Para se verificar 

se o elemento norteador que impulsionava as hierarquias estava também presente 

nestas comunidades. E se estivesse de que forma ele era operante; para isto se 

selecionou a comunidade de Éfeso. Cuja epístola apresenta características muito 

interessantes, ainda mais por ser uma produção datada por volta dos anos 80 do 

primeiro século da Era Comum.6  

Desta maneira, este artigo irá pautas os primeiros caminhos traçados e já 

algumas conclusões a cerca do elemento norteador da formação e manutenção das 

hierarquias e a partir de uma perspectiva comparada como este processo de 

institucionalização será dirigido no decorrer do século I EC. Para tal reflexão é bom 

que se tenha em mente o conceito de patronagem (Hallace-Hadrill). Conceito este 

válido para se pensar relações políticas que todos os níveis de relações: vertical e 

horizontal.  

Assim, a patronagem é útil para se pensar um sistema desigual de trocas de 

serviços e favores entre indivíduos do mesmo nível social e jurídico (como entre os 

senadores) ou de estamentos distintos (um escravo e seu senhor e/ou um 

proprietário de terras e homem livre pobre). A relação de troca sempre era 

desigual, pois o patrono sempre estava em uma condição superior ao seu cliente, 

por oferecer proteção e benefícios, este último por sua vez sempre estava abaixo 

por dever respeito e favores ao seu patrono. Esta relação garantia o acesso ao 

status e ao prestígio. Elemento este que é observável tanto no Império Romano 

quanto nas comunidades paulinas (de produções autênticas ou não), pois o 

conceito definido por Wallace-Hadrill contribui para se pensar as relações e 

perpetuação de poder que são constituídas por intermédios das hierarquizações.  

 

 

 

 

                                                             
6 A datação da carta é quase que unânime entre os críticos. O local de origem que é posto em prova do 

Brown (2012:829-831) por conta de Ef 1:1. Todavia, ele sugere que esta perícope seja uma interpolação 
no decorrer do processo de formação do cânon cristão para atender as demandas das lideranças.  



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

83 
 

II – Batismos que resultam em poder:  

Como foi colocado na introdução buscou-se compreender que dispositivo 

seria este que estava desencadeando desigualdades entre os membros das 

comunidades paulinas. E em 1 Cor 1:14:16 Paulo nos dá uma pista do que se pode 

estar processando: 

 

14. Dou graças a Deus por não ter batizado ninguém entre vós a 
não ser Crispo e Caio. 15. Assim ninguém pode me dizer que foi 
batizado em meu nome. 16. É verdade, batizei também a família e 
Estéfanas; quanto ao mais, não me recordo de ter batizado algum 
outro de voz.  
 
 

A partir desta informação ponderou-se não só a respeito das disputas de 

poder tendo como base o batismo, mas também o tipo de projeto de Reino de Deus 

que estava sendo proposto onde o batismo era não só um elemento de iniciação, 

mas também de formação de hierarquias; já que o próprio Paulo diz que aquele 

batiza acaba por estabelecer relações de poder sobre os que por este foram 

batizados e ganham automaticamente notoriedade frente aqueles que não foram 

batizados pelo apóstolo e fundador da comunidade coríntia.  

Primeiramente se faz importante relembrar que o batismo era uma prática 

comum do contexto e ambiente em que se inserem os cristianismos originários. 

Theissen (2009:182-183) assevera que ritos de iniciação contendo rituais de pureza 

com a água faziam parte do contexto judaico e judaico-cristão. João, cognominado 

Batista, empregava o batismo de água exatamente com esta conotação.7 E Jesus 

tendo sido seu discípulo provavelmente teria aprendido com ele. O diferencial do 

batismo de Batista para o batismo de Jesus seria que no ato do batismo deste 

último a pessoa seria possuída por um espírito.  

A partir das considerações de Smith (1973) ao tratar sobre o evangelho 

secreto de Marcos; foi possível perceber que o batismo nas comunidades judaico-

cristãs estava servindo de base para formação de cultos de mistérios. Onde apenas 

alguns iniciados teriam acesso ao conhecimento detido pelo líder do culto. Sua 

afirmação esta calcada num relato que está em Mc 14:51-52 que aborda sobre um 

jovem que estava apenas de lençol e que acompanhava Jesus. Através do 

evangelho secreto, Smith conclui que estes versículos que aparentemente estão 

desconexos com a narrativa que se sucede ao evangelho de Marcos na verdade 

estariam indicando uma leitura de projeto de Reino de Deus calcada na 

transmissão, para alguns iniciados, de determinados conhecimentos que estariam 

                                                             
7 Eliade (2010:109-114) nos alerta quanto ao papel da água nas religiões e experiências religiosas como 

um todo. Sendo sempre interpretada como um elemento responsável pela pura, mas também por ritos 
de passagem.   



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

84 
 

intimamente ligados à questão da possessão pelo Espírito. Espírito este que unia os 

membros e orientava-os em suas ações, como aparece em 1Cor 2: 10-13: 

 

10. A nós, porém, Deus o revelou pelo Espírito. Pois o Espírito 
sonda todas as coisas, até mesmo as profundidades de Deus. 11. 
Quem, pois, dentre os homens conhece o que é do homem, senão o 
espírito do homem que nele está? Da mesma forma, o que está em 
Deus, ninguém o conhece senão o Espírito de Deus. 12. Quanto a 
nós, não recebemos o espírito do mundo, mas o Espírito que vem 
de Deus, a fim de que conheçamos os dons da graça de Deus. 13. 
Desses dons não falamos segundo a linguagem ensinada pela 
sabedoria humana, mas segundo aquela que o Espírito ensina, 
exprimindo realidades espirituais em termos espirituais. 
 
 

Esta passagem ainda dá indícios de que este Espírito é capaz de remeter a 

conhecimentos ocultos quando diz que ele não só interliga o possuído “as 

profundidades de Deus”, mas também ensina certos dons. Dons estes que 

requerem um líder de culto. 

Buscando compreender melhor o batismo de Jesus o autor indica ainda que 

Paulo não só se insere nesta concepção de formação de cultos de mistério, já que 

seu batismo implicava em rituais de pureza e impureza, mas também porque este 

teria ensinamentos que provinham de Jesus. Visto que seu batismo implicava na 

possessão do Espírito por partes dos iniciados, possibilitando o acesso as 

“realidades espirituais”. Paulo diz em 1 Cor 15:1-8: 

 

1. Lembro-vos, irmãos, o evangelho que vos anunciei, que 
recebestes, no qual permaneceis firmes, 2. e pelo qual sois salvos, 
se os guardais como vo-lo anunciei; doutro modo, teríeis acreditado 
em vão. 3. Transmiti-vos, em primeiro lugar, aquilo que eu mesmo 
recebi. Cristo morreu por nossos pecados, segundo as Escrituras. 
Foi sepultado, ressuscitado ao terceiro dia, segundo as Escrituras. 
5. Apareceu a Cefas, e depois aos Doze. 6. Em seguida, apareceu a 
mais de quinhentos irmãos de uma só vez, a maioria dos quais 
ainda vive, enquanto alguns já adormeceram. 7. Posteriormente 
apareceu a Tiago e, depois a todos os apóstolos. 8. Em último lugar, 
apareceu também a mim como a um abortivo. 9. Pois sou o menor 
dos apóstolos, nem sou digno de ser chamado apóstolo, porque 
persegui a Igreja de Deus. 
 
 

Esta perícope tem muitos trechos interessantes. O primeiro deles diz 

respeito aos termos “anunciar” “transmitir” e “guardar”. São verbos que indicam 

ensino e conhecimento de algo que é apenas de conhecimento de pessoas iniciadas 

a algum culto de mistério.8 Faria (2011:101-104) também pondera sobre os verbos 

”anunciar” e “transmitir”, afirmando que são verbos que expressam oralidade e que 

                                                             
8 Klauck (2011:70-75) alerta para o fato destes verbos estarem não só presentes não só nos judaísmos 
e nos movimentos judaico-cristãos, mas também nos cultos de mistério como um todo. Crossan e Reed 

(2007:80-81) também sinalizam isto ao observarem a composição e organização dos cristianismos 
originários.   



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

85 
 

também designam que estaria responsável por executar as ações de ensino. Apesar 

do autor não dizer nada sobre a expressão “guardar”, este nos dá bons indícios 

para refletir que nem todos estavam autorizados a recebê-las, já que as tensões 

entre os que lembravam e aqueles que poderiam lembrar eram constantes.  

Dentro desta lógica de transmissão Paulo não é só um indivíduo que recebeu 

conhecimentos, mas que por intermédio de um enquadramento de memória, ao 

afirmar que Jesus apareceu por último a ele, este também legitima o seu direito de 

ter memórias de e sobre Jesus. E mais do isto de transmitir os conhecimentos 

recebidos e também o que este aprendeu por intermédio da experiência que este 

teve com o Jesus ressuscitado; sendo inclusive o mecanismo empregado por Paulo 

para se autodenominar apóstolo, um mestre. 9 Inclusive em uma nota de rodapé 

Chevitarese (2011:32) admite que 1Cor 15:3 estaria mesmo caracterizando um 

esquema modular de mestre-discípulo. Indicando inclusive outros documentos 

judaico-cristãos (entre eles cita Gl 1:11-12; TR 184-185) onde esta mesma relação 

é presente. 

Crossan (1995:172-173) sinaliza que o anuncio paulino era mais um dentre 

outras visões querigmáticas. O que ajuda a entender também os nomes citados por 

Paulo refletir A passagem acima apontada também chama atenção para o fato 

explicitado em 1 Cor 1:12-13: 

 

12. Explico-me: cada um de vós diz: "Eu sou de Paulo!", ou "Eu sou 
de Apolo!", ou "Eu sou de Cefas!" ou "Eu sou de Cristo!" 13. Cristo 
estaria dividido? 

 

 

Nesta passagem Paulo lista outros nomes que estariam sinalizando 

lideranças no interior da comunidade paulina que poderiam estar também inserindo 

nesta comunidade suas leituras sobre o querigma de ressurreição e outros 

conhecimentos aos seus iniciados a partir do ritual batismal.  

Todavia, a percepção do batismo como formador de cultos de mistérios, 

onde os líderes destes cultos estariam rivalizando entre si buscando legitimar sua 

leitura de Reino de Deus. Em outras palavras, compreende-se que o batismo 

contribuía para a formação de grupos no interior destas comunidades. E para se 

entender melhor a conformação destes grupos isto se faz necessário recorrermos o 

trabalho de Meier (1992). O autor ao refletir sobre grupos que estavam ao redor de 

Jesus propõe um modelo que divide estes indivíduos em três camadas: (a) as 

multidões, (b) os discípulos e os (c) Doze. Dos três níveis apenas os Doze seriam 

                                                             
9 Chevitarese (2012:31-38) demonstra que a perícope 1 Cor 15:3-7 apresenta a sistematização por 

Paulo do querigma da ressurreição de Jesus que já se encontrava na casa-igreja de Corinto a pelo 
menos duas décadas. E o autor diz ainda que o fato dele em 1Cor 15:1-2  usar verbos relacionados à 

atividade mnemônica isto estaria indicando o reforçamento por Paulo deste querigma. E mais do que 
isso, Paulo aproveita esta visão querigmática para inserir a legitimação de sua apostolicidade. 



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

86 
 

aqueles que estariam em contato direto com Jesus e teriam acesso aos seus 

conhecimentos. Os discípulos passam um tempo com Jesus e depois partem. As 

multidões por sua vez estão apenas presentes no momento dos milagres e 

manifestações públicas de Jesus.  

Este modelo de círculos parece ser de certa forma percebida nas casas-

igrejas paulinas. À medida que Paulo detém membros que são mais próximos a ele, 

rivalizando e mesmo circundando estas casas-igrejas (como aparece em 1 Cor 

14:23), além de ter os indivíduos que constituem como um todo as casas-igrejas 

independentemente de sua conexão partidária. Em outras palavras, a proposta de 

transpor o conceito de Meier para as comunidades paulinas é válido não só para 

auxiliar na leitura dos líderes que estavam instaurando cultos de mistérios nestas 

comunidades, mas também o conceito de Meier é útil, pois nos permite 

compreender com mais clareza o processo de institucionalização dos cristianismos 

originários que ainda em Paulo se dá de forma fluída.  

Tal fluidez já parece estar ausente no projeto proposto pelas lideranças que 

compuseram a epístola aos efésios. Em outras palavras, as segregações parecem 

também presentes numa forma mais rígida. De forma que a possibilidade destes 

indivíduos permearem entre estas camadas é muito mais complexa. 

Diferentemente, do caso da comunidade coríntia em meados do século I EC onde 

apesar de haver hierarquias elas ainda não fixas já que o próprio projeto de Reino 

de Deus em níveis ideológicos deixava clara a ideia de igualdade entre os membros.  

A perceptível alteração na estruturação destes grupos na comunidade 

coríntia para com os grupos das casas-igrejas de Éfeso parece dialogar com uma 

distinção entre o projeto paulino e o projeto da „escola‟ dos efésios. E mais ainda 

estas distinções refletem ecos dos embates entre o programa imperial frente aos 

programas de Reino de Deus que vão ser tecidos tanto no caso de efésios quanto 

dos coríntios. Esta rigidez nas estruturas organizacionais é perceptível, por 

exemplo, em Ef 3:5-6: 

 

Às gerações e aos homens do passado este mistério não foi dado a 
conhecer, como foi agora revelado aos seus santos apóstolos e 
profetas, no Espírito: os gentios são co-herdeiros, membros do 
Corpo e coparticipantes da promessa em Cristo Jesus, por meio do 
evangelho.  
 
 

Percebam que há já uma clara distinção não só entre gentios e nãos gentios. 

Mas na forma organizacional como um todo. Onde o Espírito se restringe a sua 

manifestação primeiramente aos apóstolos e por segundo aos profetas. O 

conhecimento obtido no caso pelos gentios se restringe aos anuncio. Em outras 

palavras, o que se observa é que nem todos tem acesso às ações do Espírito, elas 



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

87 
 

estariam restritas as lideranças que propunham este projeto de Reino de Deus. Um 

projeto de Reino de Deus que já não demonstra distinção entre o campo ideológico 

e prático; a sociedade alternativa de efésios10 estava muito mais dialogando com a 

forma estrutural do Império Romano do que se distanciando da mesma. 

E pensando nestes diálogos estabelecidos entre as comunidades cristãs com 

seus ambientes que um estudo também sobre as cidades de Corinto e Éfeso se 

torna necessário. Ou seja, pensar em que propostas de reinos estão sendo postas 

nas casas-igrejas de Éfeso e de Corinto, e quem seriam os indivíduos que compõe 

estas comunidades. Bem como refletir, se elas se distanciam ou não do modelo 

romano. Para isto, será fundamental o conhecimento destas cidades romanas.  Para 

que desta maneira possamos dissocia-las das cidades gregas retratadas por 

Estrabão em Geografia. Neste sentido, o estudo quer refletir as questões acima 

expostas a partir das dinâmicas político-econômicas e sociais próprios de cidades 

que no século I EC estavam sujeitas as práticas imperialistas romanas. Além de 

serem importantes polos religiosos e econômicos. De um lado temos Corinto que 

era capital da Acaia e um importante centro comercial. Do outro temos Éfeso que 

também tinha destaque por ser um centro comercial, mas acima de tudo religioso; 

famosa pelo culto a deusa Ártemis (CROSSAN; REED: 224-225).  

Em outras palavras, a importância do conhecimento destas cidades se faz 

importante para que possamos pensar em que medida a postura romana contribui 

para a formação de culturas de resistência a mesma. Culturas estas que são 

respostas a um imperialismo. Todavia, estas respostas produzidas podem estar em 

diferentes intensidades (CHEVITARESE; CORNELLI, 2003:10-15).  

 

III – Considerações finais:  

O objetivo deste artigo foi tecer algumas considerações iniciais de uma 

pesquisa em curso sobre as relações de poder fomentadas pelo ritual batismal que 

estará a partir de diferentes projetos de Reino de Deus sendo também adaptado e 

reinterpretado. Como fora apontado, estes rituais batismais acabam instituindo 

hierarquias no interior das comunidades cristãs. Estas hierarquias poderão ser mais 

ou menos fluidas. O fator determinante da fluidez ou não é perceptível com a 

confrontação entre os dois níveis em que se processam estes projetos de Reino de 

Deus: o ideológico e o prático.  

Observamos também que os projetos de Reino de Deus estarão diretamente 

ligados à tensão estabelecida entre os que lembram e aqueles que estão 

autorizados a lembrar de e sobre Jesus. O que trará implicações quanto ao agente 

Espírito que sofrerá também mudanças como ele será visto pelas comunidades 

                                                             
10 Estamos fazendo referência ao trabalho de Hosley (2004:238-247) quando analisa o projeto paulino. 



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

88 
 

cristãs. Uma vez que num primeiro momento este é capaz de revelar sabedorias a 

todos, mas que com o embate de outras visões a manifestação deste Espírito 

parece se restringir apenas as lideranças.  

Por fim e não menos importante é bom que se registre a relevância deste 

artigo, ainda que a pesquisa que o origina esteja no presente momento em curso, 

que se dá pelo fato do objeto de pesquisa ser atualmente pouco estudado. 

Principalmente para o enfoque que a presente pesquisa visa dar. Os trabalhos 

produzidos sobre grupos em torno das lideranças paulinas perpassam no âmbito 

muitas delas de análises superficiais e com uma perspectiva quase sempre 

teológica. Tendo visto que a documentação por integrar ao chamado cânon cristão 

acaba por muitas das vezes não sendo devidamente refletida. 

E mais do que isso, sobre as cartas deuteropaulinas ou pseudopaulinas 

convencionou-se a leitura das chamadas „escolas paulinas‟11, que nada mais seria 

do que uma forma de instituir herdeiros de Paulo em sua teologia. Todavia, a 

expressão „escolas paulinas‟, acaba por não revelar os embates e tensões entre os 

diferentes projetos que irão não só se configurar a partir da figura de Paulo num 

contexto a posteriori, mas leituras que irão emergir já no período paulino. 

Apontando ainda que a posição de herdeiro é bastante problemática e que 

necessita sempre de enquadramentos de memórias.12 Diferentemente da leitura 

proposta no presente artigo, à conotação de círculos. Conceito este que abarca não 

só processo de institucionalização nos dois níveis de projeto de Reino de Deus: 

prático e ideológico, bem como, revela que esta herança é constantemente 

moldada e reestruturada.   

 

IV – Bibliografia:  

1. Fontes. 

Primeira Epístola aos Coríntios. In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora Paulus, 

2010.  

Segunda Epístola aos Coríntios. In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora 

Paulus, 2010.  

Epístola aos Efésios. In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora Paulus, 2010.  

 

2. Trabalhos Teóricos. 

                                                             
11 Entre os autores que leem estas cartas como escolas estão Gnilka (2006) e Koester (2005).  
12 Como nos dá bons indícios Crossan em Borg (2009) num estudo sobre as releituras de Paulo a partir 
de projetos de Reino de Deus menos igualitários.  



RJHR VI:11 (2013) – Juliana B. Cavalcanti 

 
 

89 
 

WALLACE-HADRILL, Andrew. Patronage in Roman society: from republic to 

empire. In: WALLACE-HADRILL, Andrew. Patronage in Ancient society. New York: 

Routledge, 1989. 

3. Textos Específicos. 

BORG, Marcus. J.; CROSSAN, John. D. First Paul: Reclaiming the Radical Visionary 

Behind the Church’s Conservative Icon. New York: HarperOne, 2009. 

BROWN, Raymond E. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 

2012.  

Cavalcanti, Juliana. “Há, portanto, muitos membros, mas um só corpo”: uma 

breve análise sobre o programa paulino de Reino de Deus. Revista Jesus Histórico, 

2013: 80-85. 

CHEVITARESE, André Leonardo; CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, cristianismo, 

helenismo. Ensaios sobre interações culturais no Mediterrâneo antigo. Itu: Ottoni 

Editora, 2003. 

CROSSAN, John D; REED, Jonathan L. Em busca de Paulo: Como o apóstolo de 

Jesus opôs o Reino de Deus ao Império Romano. São Paulo: Paulinas, 2007.  

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: 

Editora WMF, 2010. 

FARIA, Lair Amaro dos Santos. “Quem vos ouve, ouve a mim”: oralidade e 

memória nos cristianismos originários. Rio de Janeiro: Kline, 2011.  

GNILKA, Joachim. Pedro e Roma: a figura de Pedro nos dois primeiros séculos. 

São Paulo: Paulinas, 2006.  

HILL, Christopher. A Bíblia Inglesa e as Revoluções do século XVII. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2003. 

HORSLEY, Richard & HANSON, J.S. Bandidos, profetas e messias. Movimentos 

populares no tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995.  

KLAUCK, Hans-Josef. O entorno religioso do cristianismo primitivo 1: religião civil, 

e religião doméstica, cultos de mistérios, crença popular. São Paulo: Loyola, 2011. 

KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento: história e literatura do 

cristianismo primitivo (vol.2). Trad.: Euclides Luiz Calloni. São Paulo: Paulus, 2005. 

 


