TS 0'__,_..:...‘—..". oy . .
- 5 SRR O S

. ‘a ?
L
A0 IQ(\ o ¥

UMA DISCUSSAO TEORICA SOBRE AS INTERPRETACOES
DO MITO FUNDADOR DA UMBANDA

José Henrique Motta de Oliveira®
IE/UFRR]
http://lattes.cnpq.br/8964971573370614

Resumo: A manifestacdo do caboclo das Sete Encruzilhadas no médium Zélio de
Moraes, ocorrida numa sessdo da Federagdao Espirita de Niterdi, no dia 15 de
novembro de 1908, é considerado pelos umbandistas como marco fundador dessa
religido. O evento, entretanto, estd envolvido por uma aura que entremeia
realidade e fantasia. Este artigo oferece outro olhar sobre o mito fundador da
umbanda e privilegia o valor simbdlico que adquiriu para os atuais adeptos da
religido. As teorias de Pierre Bourdieu sobre o funcionamento do campo religioso,
linguagem e poder simbdlico auxiliaram na tarefa de justificar o ostracismo vivido
por Zélio de Moraes sem que isso invalide seu protagonismo dentro do meio
religioso. Nossa hipotese é que o que estava em jogo naquele momento ndo era
identificar quem fora o precursor da umbanda, mas legitimar sua praticas a fim de

minimizar a perseguicdo policial e o preconceito da sociedade.

Palavras-Chaves: Umbanda; Mito Fundador; Zélio de Moraes

! professor substituto do Departamento de Teoria e Planejamento da Educagdo, no Instituto de Educacio
da Universidade Federal do Rural do Rio de Janeiro.


http://lattes.cnpq.br/8964971573370614

RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

Abstract: The manifestation of the caboclo Sete Encruzilhadas in medium Zélio de
Moraes, ocurred in a session of the Spirite Federation of Niter6i, on November 15,
1908, is considered as a landmark by umbandistas founder of this religion. This
event, however, is surrounded by an aura that interweaves reality and fantasy. This
article offers another look at the founding myth of Umbanda. Our analysis will
privilege the symbolic value that the event acquired for current adherents of that
religion. Pierre Bourdieu's theories about the functioning of the religious, language
and symbolic power assist in the task of justifying the ostracism experienced by
Zélio de Moraes without this invalidates his role within the religious environment.
Our hypothesis is that what was at stake at that time was not to identify who was
the pioneer of Umbanda, but legitimize their practices in order to minimize police

harassment and prejudice of society.

Key Words: Umbanda; Myth Founder; Zélio de Moraes

91



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

Introducao

A manifestacdo de espiritos de negros e de indios ocorria espontaneamente
nos rituais da macumba desde meados do século XIX. Longe de ser um culto
organizado, a macumba era um agregado de elementos da cabula banto, do culto
aos orixas jeje-nag0l, das tradicGes indigenas e do catolicismo popular, sem o
suporte de uma doutrina capaz de integrar as diversas partes que lhe davam
forma. E desse conjunto heterogéneo, acrescida de individuos egressos do
kardecismo, que nascera uma nova religido: a umbanda.

Mas qual a origem da umbanda? O umbandista Matta e Silva (1996:33-34),
nas primeiras paginas do livro "Umbanda de Todos Nos" (1996:33-34), apresenta
um revisao bibliografica de algumas obras de Nina Rodrigues, Jodo do Rio e Manuel
Querino nas quais ndao encontra qualquer registro ao termo umbanda. A mesma
auséncia sera observada nas obras de Donald Pierson, "Brancos e Negros na Bahia"
(1945); Roger Bastide, "Imagens do Nordeste Mistico" (1945); e Gilberto Freire,
"Estudos Afro-brasileiros" (1934).

Somente em Artur Ramos, no livro "O Negro Brasileiro" (1934), que Matta e
Silva encontrarad o primeiro registro aos termos umbanda e embanda designado
chefe do terreiro ou, simplesmente, sacerdote, mas nunca como modalidade
religiosa (1996:33-34). As referéncias de Artur Ramos para o significado da palavra
umbanda remetem ao folclorista estadunidense Heli Chatelain, "Folk Tales of
Angola" (1894), no qual o termo deriva do quimbundo mbanda, significando arte de
curar por meio de medicina natural ou da medicina sobrenatural 2. Ao recorrer a
obra de Edison Carneiro, "Religides Negras" (1936), o umbandista encontrou a
mesma informacgdo contida em Artur Ramos e o registro de um cantico: "Ké ké min
ké umbanda/ Todo mundo min ké/umbanda" (1987:36), o qual Edison Carneiro
afirma ter obtido em visita a um "candomblé de caboclo". Entretanto, Matta e Silva
(1996:36) estranha que o autor, no livro "Candomblés da Bahia", tanto na edicdo
de 1948 quanto na edicdo revisada e ampliada publicada em 1954, nao facga
qualquer referencia aos termos encontrados na década de 1930 (1987:36).

Em publicacdo posterior, "Umbanda e o Poder da mediunidade", Matta e
Silva (1987:13) afirma que o termo umbanda, como bandeira religiosa, nao
aparece antes de 1904. Entretanto, o umbandista comenta que, em 1935,
conhecera um médium com 61 anos, de nome de Nicanor, que praticava a

umbanda desde os 16 anos - ou seja, desde 1890 -, incorporando o caboclo Cobra

2 Cf. CHATELAIN. Folk Tales of Angola. Apud. MATTA E SILVA. Op. Cit; p. 65.

92



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

Coral®. Outro autor umbandista, Diamantino Trindade, reproduziu no livro "Umbanda
e Sua Historia" parte de uma entrevista do jornalista Leal de Souza - publicada no
Jornal de Umbanda, em Outubro de 1952 - na qual afirmava que o “precursor da
Linha Branca fora o caboclo Curugucgu, que trabalhou até o advento do caboclo das
Sete Encruzilhadas” (TRINDADE, 1991:56).

O termo umbanda serd elevado a categoria de religido* quando o caboclo das
Sete Encruzilhadas, manifestado no médium Zélio de Moraes, no dia 15 de novembro
de 1908, anuncia numa sessao kardecista o inicio de uma nova pratica religiosa.

Misto de lenda e de realidade, a "anunciacdo da umbanda"

sofre algumas variagoes
na narrativa, mas a estrutura basica se mantém inalterada. Zélio de Moraes, aos 17
anos, comegou apresentar alguns distlrbios os quais a familia acreditou que fossem
de ordem mental e encaminhou o rapaz para um hospital psiquiatrico. Dias depois,
ndo encontrando os sintomas que ele apresentava em nenhuma literatura médica, foi
sugerido a familia que fosse levado a igreja para um ritual de exorcismo. O padre,
por sua vez, ndao obteve qualquer resultado satisfatério. Por ultimo, Zélio foi tratado
por uma benzedeira, muito famosa na regidao onde morava, que lhe diagnosticou o
dom da mediunidade e recomendou-lhe que “trabalhasse para a caridade”.

Por sugestdo de um amigo de seu pai, Zélio foi levado a Federagdao Espirita
de Niterdi. Essa visita ocorreu no feriado de 15 de novembro de 1908, quando se
comemora a Proclamacdo da Republica. Ao chegar a federacdo, o rapaz foi
convidado pelo dirigente daquela instituicdo a participar da sessdao. Logo em
seguida, contrariando as normas do culto, Zélio levantou-se dizendo que ali faltava
uma flor. Foi ao jardim, apanhou uma rosa branca e colocou-a no centro da mesa.
A atitude do rapaz provocou uma estranha confusdo no local: ele incorporou um
espirito e, simultaneamente, em diversos médiuns manifestaram-se espiritos indios
e pretos. Advertido pelo dirigente do trabalho, a entidade incorporada no rapaz
perguntou por que era proibida a presenca daqueles espiritos. Outro médium, que
tinha o dom da vidéncia, quis saber da entidade o porqué dela falar daquele modo,

pois via que era o espirito de um padre® e lhe perguntou o nome. A resposta foi:

3 Idem, ibidem, p. 14.

* Defino religifo como um constructo, posto que é o resultado de uma operacdo cultural realizada pelo
homem para reviver a experiéncia do sagrado. Para atingir este fim, cria uma complexa rede de
conexdes: organiza e esquematiza mitos, rituais, invocacgodes, preces, e sacrificios. Constroi templos e
imagens, manipula objetos, elabora simbolos. E, ainda, estabelece normas morais e condutas sociais.

® Tomo emprestado aqui o significado de “anunciacdo” a semelhanca do que ocorreu na passagem
biblica quando o Anjo Gabriel apareceu a Virgem Maria para anunciar a vinda do messias.

% Mais tarde, se identificard como sendo o espirito do jesuita Gabriel Malagrida, que atuou como
missionario na regido nordeste do Brasil e acabou condenado a morte pela inquisicdo portuguesa.

93



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

se julgam atrasados os espiritos de pretos e indios, devo dizer que
amanha estarei na casa deste aparelho, para dar inicio a um culto
em que estes pretos e indios poderdo dar sua mensagem e, assim,
cumprir @ missdo que o plano espiritual lhes confiou. Sera uma
religido que falaré aos humildes, simbolizando a igualdade que deve
existir entre todos os irmdos encarnados e desencarnados. E se
querem saber meu nome que seja Caboclo das Sete Encruzilhadas,
porque ndo havera caminhos fechados para mim’.

No dia seguinte, no bairro de Neves - municipio de S3do Gongalo, regido
metropolitana do Rio de Janeiro -, estavam presentes a casa do médium diversos
membros da Federagdo Espirita, parentes, amigos, vizinhos e do lado de fora uma
multiddo de desconhecidos. As 20 horas, o caboclo se manifestou no corpo de Zélio
de Moraes e disse que naquele momento iniciava-se um novo culto, no qual os
espiritos de africanos e de indios poderiam trabalhar em beneficio de seus irmaos
encarnados e disse, também, que a nova religido se chamaria umbanda. O grupo
criado pelo caboclo das Sete Encruzilhadas recebeu o nome de Tenda Espirita Nossa
Senhora da Piedade, porque “assim como Maria acolhe em seus bracos o Filho, a

Tenda acolheria aos que a ela recorrerem nas horas de afligdo” 8.

Interpretacao classica do mito de origem da umbanda

Para um grupo significativo de umbandistas, a data daquela manifestacao
assumiu o carater de marco fundador® da religido: um divisor de &guas entre a
macumba e a umbanda. A primeira, era compreendida na época como “baixo-
espiritismo”, cuja pratica nem sempre estaria direcionada para objetivos mais dignos.
Ja o “espiritismo de umbanda” teria como principio o0 amor ao proximo e a pratica da
caridade. Entretanto, a antropdloga estadunidense Diana Brown!° indica o
aparecimento da umbanda apenas na década de 1920 e aponta Zélio de Moraes e

seus seguidores como egressos do espiritismo.

Zélio de Moraes, que no relato da sua doencga, da posterior cura, e
da revelagao de sua missao especial para fundar uma nova religiao
chamada Umbanda fornece aquilo que considero um mito de origem
da Umbanda. Nao posso estar totalmente certa de que Zélio foi o

7 Os grifos em italico sdo meus a fim de iluminar parte do falar do caboclo na qual anuncia, para o dia
seguinte, o inicio de uma nova pratica religiosa. Cf. TRINDADE. Op. Cit.; p. 60.

8 Idem. Ibidem, p. 62. A Tenda Espirita Nossa Senhora da Piedade encontra-se ainda em atividade no
municipio de Cachoeira de Macacu, regido serrana do Rio de Janeiro. Atualmente, é dirigida por Lygia Cunha,
neta do médium Zélio de Moraes.

° Para Marilena Chaui o termo fundagio evoca um momento passado imaginario, visto como instante de
origem, que se mantém vivo e presente no curso do tempo. Cf. CHAUI. Brasil: Mito Fundador e
Sociedade Autoritaria. S3o Paulo: Perseu Abramo, 2006; p. 10.

10 BROWN, Diana. Uma histéria da Umbanda no Rio. In: Umbanda e Politica. Cadernos do ISER, N. 18,
RJ, Marco Zero-ISER, 1985, p. 9-42.

94



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

fundador da Umbanda, ou mesmo que a Umbanda tenha tido um
Unico fundador, muito embora o centro de Zélio e aqueles fundados
por seus companheiros tenham sido os primeiros que encontrei em
todo o Brasil que se identificavam conscientemente como
praticantes de Umbanda (...).

Muitos integrantes deste grupo de fundadores eram, como Zélio,
kardecistas insatisfeitos, que empreenderam visitas a diversos
centros de “macumba” localizados nas favelas dos arredores do Rio
de Janeiro e de Niterdill.

De fato, ndo se pode ter certeza de que Zélio de Moraes tenha efetivamente
fundado a umbanda. Principalmente porque alguns dados referentes a aquele
evento ndo puderam ser confirmados, havendo inclusive varias divergéncias entre
as informagdes contidas no mito da “anunciacdo”. A narrativa faz referéncia a
participacdo de Zélio na mesa kardecista atendendo ao convite do presidente da
Federacdo Espirita de Niterdi, José de Souza. Entretanto, consultando o Livro de
Atas n©. 1 desta instituicdo, constata-se que o cargo era ocupado por Eugénio
Olimpio de Souza. Ndao encontramos o nome da pessoa que teria autorizado Zélio
de Moraes a tomar lugar a mesa entre os membros da diretoria, como também ndo
fora localizado na relagdo dos associados até aquele momento. Tampouco consta
no referido livro de atas a realizacdo de reunido naquela data.

Yeda Hungria, Diretora de Divulgacdo do Instituto Espirita Bezerra de
Menezes, informou que, a federacdo ndo dispunha de sede proépria. Ocupou até
meados da década de 1910 uma sala na Rua da Conceicdao n° 33, no Centro de
Niteroi, entdo capital do antigo estado do Rio de Janeiro, dividindo o espago com o
Grupo Espirita Santo Agostinho. Ndo haveria, portanto, condi¢ées do rapaz buscar
rapidamente uma flor para enfeitar a mesa. A narrativa menciona que o médium
levantou-se da mesa dizendo que ali faltava uma flor e que teria ido busca-la no
jardim. Podemos inferir, assim, que aquela reunido teria ocorrido em uma casa com
jardim florido, o qual despertara a atencdo de Zélio ao entrar no imoével. Logo, se o
fato aconteceu realmente como foi descrito, ndao ocorrera no endereco da
federacdo, mas talvez em algum centro espirita filiado a esta, cujo nome se perdera
ao longo das repeticdes dessa tradigdo oral®?.

Apesar de Diana Brown indicar o inicio das praticas umbandistas em meados
da década de 1920, o umbandista Leal de Souza, em artigo publicado no livro "O

Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda" (1933:78), afirma que o

11 BROWN. Op. Cit.; p. 10-11.

12 Segundo Yeda Hungria, a instituicio realizava sessbes espiritas em suas dependéncias, mas estas
reunides ndo geravam atas. Logo, ndo ha como afirmar se houve sessdo naquele dia. Quanto ao registro
de disturbio provocado pela manifestagdo de espiritos indesejados, ndo haveria também motivo para ser
realizado, pois a manifestacdo desses espiritos, considerados como obsessores, e a consequente
doutrinagdo é pratica corriqueira no kardecismo.

95



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

caboclo das Sete Encruzilhadas “baixava” ha 23 anos em uma casa pobre nos
arredores de Niteréi. Isto &, pelo menos, desde 1910. A década de 1920 ficou
marcada pelo movimento de expansao do numero de tendas criadas por
recomendacdao do caboclo das Sete Encruzilhadas e que eram filiadas a Tenda
Nossa Senhora da Piedade. Ao todo, foram criadas sete tendas, até mesmo os
responsaveis pela direcdo dos novos templos foram indicados pelo guia. Assim,
temos: Tenda Nossa Senhora da Guia, com Durval de Souza; Tenda Nossa Senhora
da Conceicdo, com Leal de Souza; Tenda Santa Barbara, com Jodo Aguiar; Tenda
Sdo Pedro, com José Meireles; Tenda Oxald, com Paulo Lavois; Tenda Sao Jorge,
com Jodo Severino Ramos; e Tenda S&o Jeronimo, com José Alvares Pessoa®>. Além
destas, muitas outras foram criadas por orientacdo do caboclo das Sete
Encruzilhadas em S3do Paulo, Minas Gerais, Espirito Santo, Rio Grande do Sul e
Para™.

Com relacdo a proximidade de Zélio de Moraes com o kardecismo, além do
fato do caboclo ter se manifestado em uma sessao espirita, poderia ser justificado
pelo costume do patriarca da familia, Joaquim Ferdinando Costa, de realizar
encontros para a leitura das obras de Allan Kardec. Ubiratan Machado (1997:224)
sublinha que, na virada do século XIX para o XX, era comum a realizagdo de
reunides para estudar o espiritismo sem que isso representasse uma conversao,
muitos reafirmavam que continuavam catdlicos. Zilméia de Moraes Cunha, filha do
médium e carinhosamente chamada de Mde Zilméia no meio umbandista, garante
gue seu pai nunca fora kardecista. Pelo contrario, a familia era tradicionalmente
catdlica. Ela destaca, contudo, que apdés a manifestacdo do caboclo das Sete
Encruzilhadas, muitos kardecistas passaram a frequentar assiduamente o grupo
formado por seu pai, vindo alguns deles ingressaram no corpo medilnico da casa.
Diamantino Trindade reforca a hipotese de proximidade de Zélio com o catolicismo,
tanto na presenca de muitas imagens de santos no altar da Tenda Nossa Senhora
da Piedade, quanto no habito de homenagear santos catdlicos ao nomear o0s

templos filiados a casa matriz*>.

13 N3o ha registros confidveis sobre as datas de fundacgio de todas as tendas, sabe-se apenas que a
primeira foi inaugurada em 1918 e a Ultima em 1935, ou seja, Zélio de Moraes levou 17 anos para
cumprir a determinacgdo da entidade responséavel pelos trabalhos.

14 TRINDADE. Op. Cit, p. 69.

15 TRINDADE. Op. Cit., p. 68.

96



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira
Anadlise comparativa da “"anunciacao” da umbanda

A pergunta que se faz neste momento é qual a relevancia de se identificar
quem, quando ou como a umbanda comegou a ser praticada? Penso que a resposta
esteja no valor simbdlico atribuido pelos atuais adeptos a manifestacdo do caboclo
das Sete Encruzilhadas na pessoa de Zélio de Moraes. Os simbolos sdo, para Pierre
Bourdieu (2010:10), instrumentos para a integracao social, possibilitando o
consenso acerca do sentido do mundo social e contribuindo para manté-lo em
ordem. A forca do mito da "anunciagdo" pode ser observado no calendario litrgico
da religido, no qual o dia 15 de Novembro®® aparece ao lado das tradicionais datas
alusivas aos orixas. Nesse dia, os templos realizam sessao festiva e rendem
homenagens tanto ao guia quanto ao médium. E possivel encontrar em alguns
terreiros até a fotografia de Zélio ocupando lugar de destaque no conga ao lado de
imagens de santos e de orixas. Além disso, a data passou integrar o calendario
oficial do pais em 2012, quando a presidenta da Republica, Dilma Rousseff,
sancionou a Lei Federal 12.644', instituindo o Dia Nacional da Umbanda.

Mesmo sendo um “mito de origem”, a manifestacdo do caboclo das Sete
Encruzilhadas adquiriu para os fiéis, guardando-se as devidas proporgcdes, um valor
simbolico comparavel ao Natal para os cristdos. Como explica Marilena Chaui, o
mito de origem é marcado pelo modo como "poe a transcendéncia e a imanéncia do
momento fundador: a fundacdo aparece como emanando da sociedade e,
simultaneamente, como engendrando essa prdpria sociedade da qual emana"®®. E
gue, por isso mesmo, o mito oferece um repertorio de representagoes da realidade
0S quais podem ser reorganizados, do ponto de vista de sua hierarquia interna, de
acordo com o momento histdérico, bem como ter o seu sentido ampliado por novos
elementos a fim de permitir que o mito se repita indefinidamente'®,

Emerson Giumbelli (2003:189), por sua vez, compreende o mito fundador
da umbanda, centrado na figura de Zélio de Moraes e na manifestagdo do caboclo
das Sete Encruzilhadas, como uma construcdo tardia, que se inicia
contemporaneamente a morte do médium (1975) e que corresponderia a um

periodo de dispersdo doutrinaria e ritual e de uma divisdo institucional. Apesar de

6 Artur César Isaia chama atengdo para a coincidéncia da data de fundagdo da umbanda com a
Proclamacgdo da Republica: "a relagdo entre a histéria recente do Brasil e o surgimento da umbanda é
constante na obra dos intelectuais umbandistas da primeira metade do século, que assumem um carater
claramente evolucionista". Cf. ISAIA. Ordenar Progredindo: A Obra dos Intelectuais de Umbanda na
Brasil da Primeira Metade do Século XX. In: Anos 90. Porto Alegre, n° 11, julho de 1999; p. 104.

17 Cf. BRASIL. Lei Ordindria 12.644/2012. <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-
2014/2012/lei/112644.htm>.

8 cHAUL. Op. Cit.; p. 10.

9 1dem. Ibidem; p.11.

97



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

Eric Hobsbawn (2008:9) lembrar que muitas tradicdes que parecem antigas sao, na
verdade, invengdes recentes a fim de imprimir valores e continuidade em relacao
ao passado. Penso que a construcao de um mito fundador apresentaria resultados
duvidosos enquanto estratégia de aglutinacdo das liderangcas umbandistas em torno
de uma hierarquizacdo da religido. O maior risco seria desaguar numa espécie de
"papado". Primeiro, porque Zélio de Moraes deixara herdeiros e, segundo, pela
admissdo tacita da primazia da Tenda Nossa Senhora da Piedade sobre os demais
templos, fazendo dela o modelo de doutrindrio a ser seguido. Essa situacao,
proporcionaria uma zona de desconforto com outros templos que na&o
compartilhassem da mesma ritualistica, que poderiam ser compreendido como
heréticos mediante a ortodoxia do modelo de umbanda praticado na Piedade,
contribuindo para agravar a dispersao doutrinaria e a divisao institucional.

Para se ter uma ideia da dimensdao que esse problema poderia alcancar,
analisaremos a opinido de Mde Zilméia sobre o uso do atabaque e outros elementos
no ritual de umbanda. Em entrevista publicada na Revista Espiritual de Umbanda,
ela foi enfatica ao afirmar que "nada disso era utilizado. Faco o que aprendi com Pai
Antonio e o Caboclo das Sete Encruzilhadas, porque todos os terreiros que tenho
frequentado nem parecem terreiro do Caboclo das Sete Encruzilhadas, fazem coisas
esquisitas"?°.

A comparacdao com o modelo ideal de ritual praticado na Piedade foi
imediata: "nem parece terreiro do Caboclo das Sete Encruzilhadas”". A
desaprovacdo veio em seguida: "fazem coisas esquisitas”. Mae Zilméia fala com a
autoridade de quem aprendeu tudo sobre a religidao diretamente com os guias que
assistiam seu pai: o caboclo das Sete Encruzilhadas e o preto-velho Pai Antonio.
Mas, como explica Pierre Bourdieu (1996:91), a opinido de Mde Zilméia somente
ganhara relevancia se for reconhecido como legitimo o direito dela ser porta-voz da
religido. A representatividade de Zilméia comega a ser construida a partir do
momento em que, ao lado da irma Zélia, assumiu a conducdo da tenda matriz em
1963. A sucessao na direcdo do grupo ocorreu porque Zélio de Moraes decidira fixar
residéncia no interior do Rio de Janeiro. Antes disso acontecer, a Tenda Nossa
Senhora da Piedade fora reconhecida publicamente como o primeiro templo de
umbanda, quando o presidente da Unido Espiritista de Umbanda do Brasil (UEUB)

n21

concedeu em 1954 o "diploma de filiada nimero um No mesmo ano, Zélio

Moraes fora nomeado "inspetor" da federacao com a obrigacao de supervisionar as

20 Revista Espiritual de Umbanda. N° 3. S3o Paulo: Escala, 2006. p. 6.
2L Jornal de Umbanda, Dezembro de 1954. Apud GIUMBELLI. Op. Cit.; p. 193.

98



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

atividades dos templos filiados*?. A notoriedade de M3e Zilméia pode ser percebida
nas paginas da Revista Espiritual de Umbanda, onde é "sempre apontada como
continuadora das tradicdes e dos rituais da umbanda fundada pelo pai"*. Alias, o
mito da "anunciagao", Zélio de Moraes, a tenda matriz e a préopria Zilméia, foram
tema de matéria jornalistica em 14 das 20 edicdes desse periddico, publicados
entre 2003 e 2008, periodo que compreende o lancamento da revista e a
comemoracdo do centendrio de fundagdo da religido?*.

A divergéncia entre os rituais admitidos como sendo de umbanda e o modelo
ideal praticado na Piedade torna-se ainda mais evidentes quando estamos diante do
ritual realizado pela UEUB. A instituicdo apresenta-se como "Casa Mater da
Umbanda", criada em 1939 com o nome de Federagdo Espirita de Umbanda,
atendendo as orientagdes diretas do caboclo das Sete Encruzilhadas®*. Em 2006,
assisti a sessdo comemorativa dos 98 anos de fundagdo da religido promovida pela
UEUB. O culto fora conduzido pelo presidente da instituicao, Pedro Miranda, que
acumulava também o mesmo cargo na Tenda Sao Jorge, uma das sete casas
criadas pelo caboclo das Sete Encruzilhadas. O ritual transcorreu ao som de
atabaques e os médiuns paramentavam-se, depois que incorporavam os caboclos,
como se fossem indigenas vestidos para a guerra: utilizavam cocares com penas
coloridas na cabeca e arco e flecha nas maos. O que mais nos chamou atencao
naquela homenagem ao aniversario de fundagcao da umbanda foi o fato do ritual
conter os elementos qualificados como "coisas esquisitas” pela filha de Zélio de
Moraes. Que, por isso mesmo, "nem parecem terreiros do Caboclo das Sete
Encruzilhadas”. No meu entender, a divergéncia entre as praticas umbandistas
realizadas por M3e Zilméia e aquelas realizadas na UEUB - que busca legitimidade
no fato de também ter sido criada por iniciativa do guia que se manifestara em
Zélio de Moraes - é um forte indicio de que a construgdo de um mito fundador para
a umbanda seria mais problematico do que uma solucdo para a dispersao
doutrinaria.

Outra questdo a se considerar era o fato de que a unido dos umbandistas
entorno de um 6rgdo regulador da religido sempre foi circunstancial e estava mais

restrita aos aspectos legais da pratica religiosa do que aos aspectos doutrinarios.

22 Jornal de Umbanda, Fevereiro de 1954. Apud Idem. Ibidem.

23 PINHEIRO, André de Oliveira. Revista Espiritual de Umbanda: Mito Fundador, Tradicdo e
Tensdes no Campo Umbandista. Dissertacdo. Florianopolis (SC): UFSC, 2009; p. 42.

24 Cf. Idem. Ibidem; p. 40.

% A intersecdo do caboclo das Sete Encruzilhadas para a criacdo da primeira federacdo umbandista
consta no site oficial da Tenda Espirita Nossa Senhora da Piedade
<http://www.tendaespiritanspiedade.com.br/>, acesso em 22/09/2013, as 10h40min; e no blog
mantido pela Unido Espiritista de Umbanda do Brasil <http://ueub.blogspot.com.br/>, acesso em
22/09/2013, as 15h.

99



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

Haja vista o excessivo numero de federagdes, confederacdes, unides e conselhos
disputando a preferéncia dos umbandistas para negociar com o Estado o fim da
repress3o policial as casas de culto®®. Para Patricia Birman, as tentativas de avancar
na direcdo de hierarquizar a umbanda como uma 'igreja", com fronteiras
institucionais bem definidas, privilegiavam as questdes de ordem social e politica®’.
Para resolver a fraqueza das federagbes enquanto estruturas de poder sobre o
conjunto de terreiros, Patricia Birman lembra que trés delas tentaram negociar
durante as eleicbes de 1982, com politicos de diferentes partidos, a criacdo do
Conselho Nacional dos Cultos Afro-brasileiros, o qual ficaria vinculado ao Ministério

da Educacdo e Cultura, e teria plenos poderes para disciplinar a religiao®.

"Juntando as fronteiras legais com as fronteiras religiosas, as
federagdes poderiam se estabelecer como instdncias, no plano
religioso, que teria a delegacdo do Estado para exercer o controle
sobre as dimensdes religiosas e sociais dos terreiros"?°.

No que diz respeito as questbes doutrinarias e rituais, desde a realizagdo do
Primeiro Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda (1941)%°, as relagdes
sempre foram tensas entre o grupo que defendia o rompimento da umbanda com
as praticas mais africanizadas e aqueles que delas ndo abriam mdo. Ao tentar
normatizar o culto, a fim de minimizar as perseguicdes policiais, a federacao
acabou classificando como heréticos aqueles que fugissem a ortodoxia por ela
fixada. Em resposta, o umbandista Tancredo da Silva Pinto dizia que achava graca
guando ouvia os “lideres da Umbanda Branca” dizendo que a religido sofre
influéncia das tradigoes africanas. Para ele “a Umbanda é africana, € um patrimoénio
da raca negra”!. Tancredo da Silva Pinto, inclusive, rompeu com a FEU e fundou a

Congregacdo Espirita de Umbanda do Brasil (CEUB), na década de 1950.

% Cf. BIRMAN, Patricia. Registrado em cartério, com firma reconhecida: a mediagdo politica das
Federagbes de Umbanda. Umbanda e Politica. Rio de Janeiro: ISER, n. 18, 1985; p. 81.

27 Idem. Ibidem; p. 91.

2 1d. Ibid.; p. 94.

2 1d. Ibid.; p. 93.

30 0 primeiro congresso de umbanda, realizado no Rio de Janeiro, foi promovido pela Federacdo Espirita
de Umbanda com a finalidade unificar a culto a partir de uma doutrina minima, pautada em dogmas
cristdos e kardecistas. Cf. OLIVEIRA, José Henrique Motta de. Das Macumbas a Umbanda: uma
analise histdérica da construgao de uma religido brasileira. Limeira (SP): Conhecimento, 2008; p.
22.

31 FREITAS, Byron Torres de; e PINTO, Tancredo da Silva. Fundamentos de Umbanda. Rio de Janeiro:
Souza, 1957, p. 58.

100



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira
Zélio de Moraes e a umbanda

Emerson Giumbelli continua a andlise do mito fundador discorrendo,
primeiro, sobre vasta bibliografia etnografica na qual Zélio de Moraes e o caboclo
das Sete Encruzilhadas nao aparecem antes da década de 1970, quando vieram a
publico as pesquisas de Diana Brown e de Renato Ortiz*2. Depois, volta-se para
varias obras umbandistas e para o Jornal de Umbanda, nos quais o nome do
médium, quando citado, ocorre de modo discreto. O autor conclui que as
referéncias a Zélio de Moraes, principalmente aquelas que circulavam no meio
umbandista, apenas reconheciam a antiguidade dos vinculos dele com a umbanda,

contudo jamais chegaram ao ponto de alga-lo a posicdo de fundador da religido®:.

Mas do que isso, insinuam uma subordinacdo de Zélio ora a sua
condicdo de médium (como tanto outros na umbanda), ora a sua
condigdo de intermediario de uma entidade espiritual (que, diga-se,
nao lhe devia exclusividade). Sendo assim, compreende-se por que
mesmo o0s textos que tratam das origens ou da historia da
umbanda, ou do Caboclo das Sete Encruzilhadas, no jornal da UEUB
no final da década de 1950 ndo se sentem obrigados a mencionar o
nome de Zélio3.

Entretanto, na edicdo de outubro de 1952 do Jornal de Umbanda, o
jornalista e umbandista Leal de Souza relatou que coubera ao caboclo das Sete
Encruzilhadas a incumbéncia de organizar a “Linha Branca de Umbanda”, seguindo

as determinagdes dos “guias superiores” que regem o planeta®.

Quando se apresentou pela primeira vez, em 15 de novembro de
1908, para iniciar sua missao, mostrou-se como um velho de longa
barba branca; vestia uma tunica alvejante, que tinha em letras
luminosas a palavra Caridade. Depois, por longos anos, assumiu o
aspecto de um caboclo vigoroso; hoje é uma claridade azul no
ambiente das Tendas®®.

Na mesma entrevista, Leal de Souza fez referéncia a Pai Anténio, um preto-
velho, que se manifestou no mesmo dia em que fora fundada a Piedade. “Pai
Antonio, o principal auxiliar do Caboclo das Sete Encruzilhadas, e que baixa no

mesmo aparelho, Zélio de Moraes, e que eu ja vi discutir medicina com doutores. E

32 GIUMBELLI. Op. Cit.; p. 191.

33 Idem. Ibidem; p. 194.

3 1d. Ibid.

3 Jornal de Umbanda, Outubro de 1952. Apud TRINDADE. Op. Cit.; p. 56.
3 SOUZA. Apud Idem. Ibidem.

101



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

o0 espirito mais poderoso do meu conhecimento”®’. Admito, contudo, que o espaco
ocupado pela entrevista de Leal de Souza é pequeno diante do conjunto editorial do
Jornal de Umbanda. Assim, recorro mais uma vez a Pierre Bourdieu, agora, para
me auxiliar na tarefa de compreender o ostracismo vivido por Zélio de Moraes no
meio umbandista. Parto do principio de que as publicaces estudadas por Emerson
Giumbelli foram produzidas num periodo em que a prioridade dos intelectuais-
sacerdotes era racionalizar as praticas e as representagdes umbandistas como parte
de uma estratégia de legitimacgado social e politica.

Segundo Pierre Bourdieu (2004:37), somente um corpo sacerdotal
hierocraticamente organizado teria condicdes de promover a racionalizacao de uma
religido de modo que ela evoluisse na diregcdo de um campo religioso auténomo. O
trabalho de exegese imposto aos intelectuais da umbanda passaria, portanto, pela
administracdo do conflito entre tradicbes mitico-rituais e os interesses dos grupos
sacerdotais, cujo resultado visa substituir a "sistematicidade objetiva das mitologias

"3  Desse modo, Pierre Bourdieu

pela coeréncia intencional das teologias
compreende que "a autonomia do campo religioso afirma-se na tendéncia dos
especialistas fecharem-se na referéncia autarquica ao saber religioso ja
acumulado"* destinado, a principio, aos proprios produtores.

No momento em que Zélio de Moraes fosse elevado a condicdo de fundador
da umbanda pelos intelectuais-sacerdotes, o monopodlio do poder sistematizador da
nova religido se deslocaria da estrutura hierocratica — centrada na instituicdo
religiosa (UEUB) e na capacidade dela legitimar a agao sistematizadora dos proprios
intelectuais-sacerdotes - para o médium. Ele deixaria de ser compreendido como
um dos pioneiros da religido — ao lado de tantos outros de sua época — para ser
investido na condicdo de profeta: aquele sem o qual ndo haveria a religido. A
investidura, para Pierre Bourdieu, € um ato magico que consagra e santifica uma
diferenca social, fazendo-a conhecida e reconhecida pelo agente investido e pelos
demais®. Zélio de Moraes passaria, assim, a dispor de "capital religioso na
concorréncia pelo monopolio da gestdo dos bens de salvagdo e do exercicio legitimo

"1 O reconhecimento do protagonismo de Zélio de Moraes na

do poder religioso
umbanda poderia inviabilizar o projeto de hierarquizacdo da religido, como uma

"igreja", iniciado em 1939 com a criacao da primeira federacao.

37 1d. 1bid.; p. 57.

38 Idem. Ibidem; p. 38.

¥ 1d. Ibid.

40 BOURDIEU. 1996; p. 99.
41 BOURDIEU. 2004; p. 57.

102



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

A argumentagdo acima nado explica, contudo, a submissdao do médium a
autoridade da federagao na condugao dos interesses da religiao. Penso que o
caminho para uma resposta esteja no entendimento de que Zélio de Moraes ndo se
sentia submisso a federagdo, mas as determinagbes do guia que lhe assistia. Ainda
mais porque, segundo a lenda que envolve essa entidade, apds a criacdo das sete
tendas filiadas a Piedade em meados da década de 1930, o caboclo teria
determinado a criacdo de uma federacdo para congregar os umbanditas*’. Sua
subordinacdo ndo seria ao poder temporal da UEUB, mas a esfera espiritual da qual
0 caboclo das Sete Encruzilhadas era porta-voz.

Zélio de Moraes ndo encarnaria, portanto, o modelo de profeta que disputa
com a "igreja" o monopodlio do capital religioso. Ao contrario, ele endossava a
organizacao de um aparelho burocratico que fosse capaz de negociar com o Estado
e a sociedade a insercdo da umbanda no campo religioso nacional. Como explica
Pierre Bourdieu, "o reconhecimento da legitimidade do monopdlio eclesiastico (e da

"3 abre espago para que o profeta seja anexado a

hierarquia que o garante)
estrutura de poder™. No caso da federac3o, essa "anexacdo" traduziu-se em
pequenas homenagens concedidas ainda em vida pelos servicos prestados a
religido, como nomea-lo para o posto de “inspetor”, reconhecer a Tenda Espirita
Nossa Senhora da Piedade como o primeiro templo de umbanda, ou conferindo ao
médium o titulo de “decano dos Babalads da Unido”*°. A partir do momento que a
direcdo da Piedade foi transferida para as filhas e ele parte para um “exilio”
voluntario na Regido Serrana do Rio de Janeiro, vindo a falecer alguns anos depois,
abre-se espaco para as liderancas umbandistas reconhecerem a manifestacao do
caboclo das Sete Encruzilhadas como fundadora da religido e o protagonismo de

Zélio de Moraes naquele evento.

Consideracoes finais

N3o quero aqui defender a tese de que as praticas umbandistas ndo existiam
antes da "anunciacdo" da umbanda pelo caboclo das Sete Encruzilhadas. Pelo
contrario, reconheco que a manifestacdo de espiritos de indigenas e africanos ja
ocorria a algum tempo nos rituais da macumba e nas sessoes do espiritismo popular.
O que procurei enfatizar neste artigo foi que a manifestacao daquela entidade

marcou o rompimento entre aquilo que era compreendido como “baixo-espiritismo”

42 Cf. Nota 37.

43 BOURDIEU. Op. Cit.; p. 62.

4 Idem. Ibidem.

45 Cf. GIUMBELLI. Op. Cit.; p. 193-194.

103



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira

com o que se convencionou chamar de “Espiritismo de Umbanda” na obra dos
intelectuais da nova religidao. Para mim, a divisdao é clara: o que havia antes era um
culto heterogéneo, praticado por segmentos subalternos da sociedade. O que passou
a existir depois foi uma religidao que se apropriou da filosofia kardecista e de dogmas
cristaos, sendo professada por elementos de uma classe média em ascensdo. Nesta
perspectiva, Zélio de Moraes e o caboclo das Sete Encruzilhadas adquiram papel de
relevancia na trajetéria da religido. Foi a partir da acdo deste, dentre outros
pioneiros, que se intensificou a busca pela legitimagcdao da umbanda, minimizando-
se assim a acao da Delegacia de Toéxicos e Mistificacbes sobre os terreiros e a
intolerancia religiosa dos segmentos conservadores da sociedade.

Ao longo do processo de reconhecimento da umbanda enquanto uma
religido, foi atribuido a Unido Espiritista de Umbanda do Brasil a dupla fungdo: (1)
de porta-voz dos interesses dos adeptos junto aos érgaos publicos; (2) e de 6rgédo
normatizador das praticas umbandistas. Estou convicto de que os interesses
coletivos sobrepujaram aos interesses particulares, nao cabendo, portanto, uma
figura messianica para a umbanda. Penso que Zélio de Moraes estava ciente de seu
lugar na religido e, por isso mesmo, ndo pleiteava altos postos na administracao
daquela instituicdo a qual ajudou a criar. Nao quero dizer que ele fosse uma pessoa
abnegada e altruista ao ponto de ndo ser atraida pelo brilho da notoriedade, mas a
humildade foi sua maior virtude. Talvez tenha se espelhado no exemplo do caboclo
das Sete Encruzilhadas que se apresentava dizendo: “sou apenas um caboclo

brasileiro”.

104



RJHR VI:11 (2013) - José Henrique Motta de Oliveira
Bibliografia

BIRMAN, Patricia. Registrado em cartério, com firma reconhecida: a mediagao
politica das Federacbes de Umbanda. Umbanda e Politica. Rio de Janeiro: ISER,
n. 18, 1985.

BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Linguisticas. Sdo Paulo: Edusp, 1996.
BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbdlico. 142 Ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil,
2010.

BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Simbodlicas. 52 Ed. Sdo Paulo:
Perspectiva, 2004.

GIUMBELLI, Emerson. Zélio de Moraes e as Origens da Umbanda no Rio de Janeiro.
SILVA, Vagner Gongalves (Org). In: Caminhos da Alma. Sao Paulo: Selo Negro,
2003.

HOBSBAWN, Eric; e RANGER, Terence. A Invencédo das Tradicdes. 6 Ed. Sao Paulo:
Paz e Terra, 2008.

MACHADO, Ubiratan. Os Intelectuais e o Espiritismo. Niteroi: Lachatre, 1997.
MATTA E SILVA. Umbanda de Todos Nés. 92 ed. S&o Paulo: Icone, 1996.

MATTA E SILVA. Umbanda e o Poder da Mediunidade. 32 ed. Rio de Janeiro: Freitas
Bastos, 1987.

OLIVEIRA, José Henrique Motta de. Das Macumbas a Umbanda: uma analise
historica da construcdo de uma religido brasileira. Limeira (SP): Conhecimento,
2008.

TRINDADE, Diamantino F. Umbanda e Sua Histéria. Sdo Paulo, icone, 1991.
SOUZA, Leal. O Espiritismo, Magia e as Sete Linhas de Umbanda. Rio de Janeiro:
[s.n], 1933.

105



