
 
 

 
UMA DISCUSSÃO TEÓRICA SOBRE AS INTERPRETAÇÕES 

DO MITO FUNDADOR DA UMBANDA 
 

 
José Henrique Motta de Oliveira1 

IE/UFRRJ 

http://lattes.cnpq.br/8964971573370614 

 

 

Resumo: A manifestação do caboclo das Sete Encruzilhadas no médium Zélio de 

Moraes, ocorrida numa sessão da Federação Espírita de Niterói, no dia 15 de 

novembro de 1908, é considerado pelos umbandistas como marco fundador dessa 

religião. O evento, entretanto, está envolvido por uma aura que entremeia 

realidade e fantasia. Este artigo oferece outro olhar sobre o mito fundador da 

umbanda e privilegia o valor simbólico que adquiriu para os atuais adeptos da 

religião. As teorias de Pierre Bourdieu sobre o funcionamento do campo religioso, 

linguagem e poder simbólico auxiliaram na tarefa de justificar o ostracismo vivido 

por Zélio de Moraes sem que isso invalide seu protagonismo dentro do meio 

religioso. Nossa hipótese é que o que estava em jogo naquele momento não era 

identificar quem fora o precursor da umbanda, mas legitimar sua práticas a fim de 

minimizar a perseguição policial e o preconceito da sociedade. 

 

Palavras-Chaves: Umbanda; Mito Fundador; Zélio de Moraes 

 

 

 

 

 

                                                        
1 Professor substituto do Departamento de Teoria e Planejamento da Educação, no Instituto de Educação 

da Universidade Federal do Rural do Rio de Janeiro. 

http://lattes.cnpq.br/8964971573370614


RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

91 
 

Abstract: The manifestation of the caboclo Sete Encruzilhadas in medium Zélio de 

Moraes, ocurred in a session of the Spirite Federation of Niterói, on November 15, 

1908, is considered as a landmark by umbandistas founder of this religion. This 

event, however, is surrounded by an aura that interweaves reality and fantasy. This 

article offers another look at the founding myth of Umbanda. Our analysis will 

privilege the symbolic value that the event acquired for current adherents of that 

religion. Pierre Bourdieu's theories about the functioning of the religious, language 

and symbolic power assist in the task of justifying the ostracism experienced by 

Zélio de Moraes without this invalidates his role within the religious environment. 

Our hypothesis is that what was at stake at that time was not to identify who was 

the pioneer of Umbanda, but legitimize their practices in order to minimize police 

harassment and prejudice of society. 

 

Key Words: Umbanda; Myth Founder; Zélio de Moraes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

92 
 

Introdução 

A manifestação de espíritos de negros e de índios ocorria espontaneamente 

nos rituais da macumba desde meados do século XIX. Longe de ser um culto 

organizado, a macumba era um agregado de elementos da cabula banto, do culto 

aos orixás jeje-nagô, das tradições indígenas e do catolicismo popular, sem o 

suporte de uma doutrina capaz de integrar as diversas partes que lhe davam 

forma. É desse conjunto heterogêneo, acrescida de indivíduos egressos do 

kardecismo, que nascerá uma nova religião: a umbanda.  

Mas qual a origem da umbanda? O umbandista Matta e Silva (1996:33-34), 

nas primeiras páginas do livro "Umbanda de Todos Nós" (1996:33-34), apresenta 

um revisão bibliográfica de algumas obras de Nina Rodrigues, João do Rio e Manuel 

Querino nas quais não encontra qualquer registro ao termo umbanda. A mesma 

ausência será observada nas obras de Donald Pierson, "Brancos e Negros na Bahia" 

(1945); Roger Bastide, "Imagens do Nordeste Místico" (1945); e Gilberto Freire, 

"Estudos Afro-brasileiros" (1934). 

Somente em Artur Ramos, no livro "O Negro Brasileiro" (1934), que Matta e 

Silva encontrará o primeiro registro aos termos umbanda e embanda designado 

chefe do terreiro ou, simplesmente, sacerdote, mas nunca como modalidade 

religiosa (1996:33-34). As referências de Artur Ramos para o significado da palavra 

umbanda remetem ao folclorista estadunidense Heli Chatelain, "Folk Tales of 

Angola" (1894), no qual o termo deriva do quimbundo mbanda, significando arte de 

curar por meio de medicina natural ou da medicina sobrenatural 2. Ao recorrer à 

obra de Edison Carneiro, "Religiões Negras" (1936), o umbandista encontrou a 

mesma informação contida em Artur Ramos e o registro de um cântico: "Ké ké min 

ké umbanda/ Todo mundo min ké/umbanda" (1987:36), o qual Edison Carneiro 

afirma ter obtido em visita a um "candomblé de caboclo". Entretanto, Matta e Silva 

(1996:36) estranha que o autor, no livro "Candomblés da Bahia", tanto na edição 

de 1948 quanto na edição revisada e ampliada publicada em 1954, não faça 

qualquer referencia aos termos encontrados na década de 1930 (1987:36). 

Em publicação posterior, "Umbanda e o Poder da mediunidade", Matta e 

Silva (1987:13) afirma que o termo umbanda, como bandeira religiosa, não 

aparece antes de 1904. Entretanto, o umbandista comenta que, em 1935, 

conhecera um médium com 61 anos, de nome de Nicanor, que praticava a 

umbanda desde os 16 anos – ou seja, desde 1890 –, incorporando o caboclo Cobra 

                                                        
2 Cf. CHATELAIN. Folk Tales of Angola. Apud. MATTA E SILVA. Op. Cit; p. 65. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

93 
 

Coral3. Outro autor umbandista, Diamantino Trindade, reproduziu no livro "Umbanda 

e Sua História" parte de uma entrevista do jornalista Leal de Souza – publicada no 

Jornal de Umbanda, em Outubro de 1952 – na qual afirmava que o “precursor da 

Linha Branca fora o caboclo Curuguçu, que trabalhou até o advento do caboclo das 

Sete Encruzilhadas” (TRINDADE, 1991:56).  

O termo umbanda será elevado à categoria de religião4 quando o caboclo das 

Sete Encruzilhadas, manifestado no médium Zélio de Moraes, no dia 15 de novembro 

de 1908, anuncia numa sessão kardecista o início de uma nova prática religiosa. 

Misto de lenda e de realidade, a "anunciação da umbanda"5 sofre algumas variações 

na narrativa, mas a estrutura básica se mantém inalterada. Zélio de Moraes, aos 17 

anos, começou apresentar alguns distúrbios os quais a família acreditou que fossem 

de ordem mental e encaminhou o rapaz para um hospital psiquiátrico. Dias depois, 

não encontrando os sintomas que ele apresentava em nenhuma literatura médica, foi 

sugerido à família que fosse levado a igreja para um ritual de exorcismo. O padre, 

por sua vez, não obteve qualquer resultado satisfatório. Por último, Zélio foi tratado 

por uma benzedeira, muito famosa na região onde morava, que lhe diagnosticou o 

dom da mediunidade e recomendou-lhe que “trabalhasse para a caridade”.  

Por sugestão de um amigo de seu pai, Zélio foi levado a Federação Espírita 

de Niterói. Essa visita ocorreu no feriado de 15 de novembro de 1908, quando se 

comemora a Proclamação da República. Ao chegar à federação, o rapaz foi 

convidado pelo dirigente daquela instituição a participar da sessão. Logo em 

seguida, contrariando as normas do culto, Zélio levantou-se dizendo que ali faltava 

uma flor. Foi ao jardim, apanhou uma rosa branca e colocou-a no centro da mesa. 

A atitude do rapaz provocou uma estranha confusão no local: ele incorporou um 

espírito e, simultaneamente, em diversos médiuns manifestaram-se espíritos índios 

e pretos. Advertido pelo dirigente do trabalho, a entidade incorporada no rapaz 

perguntou por que era proibida a presença daqueles espíritos. Outro médium, que 

tinha o dom da vidência, quis saber da entidade o porquê dela falar daquele modo, 

pois via que era o espírito de um padre6 e lhe perguntou o nome. A resposta foi: 

  

                                                        
3 Idem, ibidem, p. 14. 
4 Defino religião como um constructo, posto que é o resultado de uma operação cultural realizada pelo 

homem para reviver a experiência do sagrado. Para atingir este fim, cria uma complexa rede de 
conexões: organiza e esquematiza mitos, rituais, invocações, preces, e sacrifícios. Constrói templos e 

imagens, manipula objetos, elabora símbolos. E, ainda, estabelece normas morais e condutas sociais. 
5 Tomo emprestado aqui o significado de “anunciação” a semelhança do que ocorreu na passagem 

bíblica quando o Anjo Gabriel apareceu a Virgem Maria para anunciar a vinda do messias. 
6 Mais tarde, se identificará como sendo o espírito do jesuíta Gabriel Malagrida, que atuou como 

missionário na região nordeste do Brasil e acabou condenado a morte pela inquisição portuguesa. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

94 
 

se julgam atrasados os espíritos de pretos e índios, devo dizer que 
amanhã estarei na casa deste aparelho, para dar início a um culto 
em que estes pretos e índios poderão dar sua mensagem e, assim, 
cumprir a missão que o plano espiritual lhes confiou. Será uma 
religião que falará aos humildes, simbolizando a igualdade que deve 
existir entre todos os irmãos encarnados e desencarnados. E se 
querem saber meu nome que seja Caboclo das Sete Encruzilhadas, 
porque não haverá caminhos fechados para mim7. 
 
 

No dia seguinte, no bairro de Neves – município de São Gonçalo, região 

metropolitana do Rio de Janeiro –, estavam presentes à casa do médium diversos 

membros da Federação Espírita, parentes, amigos, vizinhos e do lado de fora uma 

multidão de desconhecidos. Às 20 horas, o caboclo se manifestou no corpo de Zélio 

de Moraes e disse que naquele momento iniciava-se um novo culto, no qual os 

espíritos de africanos e de índios poderiam trabalhar em benefício de seus irmãos 

encarnados e disse, também, que a nova religião se chamaria umbanda. O grupo 

criado pelo caboclo das Sete Encruzilhadas recebeu o nome de Tenda Espírita Nossa 

Senhora da Piedade, porque “assim como Maria acolhe em seus braços o Filho, a 

Tenda acolheria aos que a ela recorrerem nas horas de aflição” 8. 

 

Interpretação clássica do mito de origem da umbanda 

 

Para um grupo significativo de umbandistas, a data daquela manifestação 

assumiu o caráter de marco fundador9 da religião: um divisor de águas entre a 

macumba e a umbanda. A primeira, era compreendida na época como “baixo-

espiritismo”, cuja prática nem sempre estaria direcionada para objetivos mais dignos. 

Já o “espiritismo de umbanda” teria como princípio o amor ao próximo e a prática da 

caridade. Entretanto, a antropóloga estadunidense Diana Brown10 indica o 

aparecimento da umbanda apenas na década de 1920 e aponta Zélio de Moraes e 

seus seguidores como egressos do espiritismo. 

 

Zélio de Moraes, que no relato da sua doença, da posterior cura, e 
da revelação de sua missão especial para fundar uma nova religião 
chamada Umbanda fornece aquilo que considero um mito de origem 
da Umbanda. Não posso estar totalmente certa de que Zélio foi o 

                                                        
7 Os grifos em itálico são meus a fim de iluminar parte do falar do caboclo na qual anuncia, para o dia 

seguinte, o início de uma nova prática religiosa. Cf. TRINDADE. Op. Cit.; p. 60. 
8 Idem. Ibidem, p. 62. A Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade encontra-se ainda em atividade no 

município de Cachoeira de Macacu, região serrana do Rio de Janeiro. Atualmente, é dirigida por Lygia Cunha, 
neta do médium Zélio de Moraes. 
9 Para Marilena Chauí o termo fundação evoca um momento passado imaginário, visto como instante de 
origem, que se mantém vivo e presente no curso do tempo. Cf. CHAUÍ. Brasil: Mito Fundador e 

Sociedade Autoritária. São Paulo: Perseu Abramo, 2006; p. 10. 
10 BROWN, Diana. Uma história da Umbanda no Rio. In: Umbanda e Política. Cadernos do ISER, N. 18, 

RJ, Marco Zero-ISER, 1985, p. 9-42. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

95 
 

fundador da Umbanda, ou mesmo que a Umbanda tenha tido um 
único fundador, muito embora o centro de Zélio e aqueles fundados 
por seus companheiros tenham sido os primeiros que encontrei em 
todo o Brasil que se identificavam conscientemente como 
praticantes de Umbanda (...). 
Muitos integrantes deste grupo de fundadores eram, como Zélio, 
kardecistas insatisfeitos, que empreenderam visitas a diversos 
centros de “macumba” localizados nas favelas dos arredores do Rio 
de Janeiro e de Niterói11.  
 
 

De fato, não se pode ter certeza de que Zélio de Moraes tenha efetivamente 

fundado a umbanda. Principalmente porque alguns dados referentes a aquele 

evento não puderam ser confirmados, havendo inclusive várias divergências entre 

as informações contidas no mito da “anunciação”. A narrativa faz referência à 

participação de Zélio na mesa kardecista atendendo ao convite do presidente da 

Federação Espírita de Niterói, José de Souza. Entretanto, consultando o Livro de 

Atas nº. 1 desta instituição, constata-se que o cargo era ocupado por Eugênio 

Olímpio de Souza. Não encontramos o nome da pessoa que teria autorizado Zélio 

de Moraes a tomar lugar à mesa entre os membros da diretoria, como também não 

fora localizado na relação dos associados até aquele momento. Tampouco consta 

no referido livro de atas à realização de reunião naquela data.  

Yeda Hungria, Diretora de Divulgação do Instituto Espírita Bezerra de 

Menezes, informou que, a federação não dispunha de sede própria. Ocupou até 

meados da década de 1910 uma sala na Rua da Conceição nº 33, no Centro de 

Niterói, então capital do antigo estado do Rio de Janeiro, dividindo o espaço com o 

Grupo Espírita Santo Agostinho. Não haveria, portanto, condições do rapaz buscar 

rapidamente uma flor para enfeitar a mesa. A narrativa menciona que o médium 

levantou-se da mesa dizendo que ali faltava uma flor e que teria ido buscá-la no 

jardim. Podemos inferir, assim, que aquela reunião teria ocorrido em uma casa com 

jardim florido, o qual despertara a atenção de Zélio ao entrar no imóvel. Logo, se o 

fato aconteceu realmente como foi descrito, não ocorrera no endereço da 

federação, mas talvez em algum centro espírita filiado a esta, cujo nome se perdera 

ao longo das repetições dessa tradição oral12. 

Apesar de Diana Brown indicar o início das práticas umbandistas em meados 

da década de 1920, o umbandista Leal de Souza, em artigo publicado no livro "O 

Espiritismo, a Magia e as Sete Linhas de Umbanda" (1933:78), afirma que o 

                                                        
11 BROWN. Op. Cit.; p. 10-11. 
12 Segundo Yeda Hungria, a instituição realizava sessões espíritas em suas dependências, mas estas 
reuniões não geravam atas. Logo, não há como afirmar se houve sessão naquele dia. Quanto ao registro 

de distúrbio provocado pela manifestação de espíritos indesejados, não haveria também motivo para ser 

realizado, pois a manifestação desses espíritos, considerados como obsessores, e a consequente 

doutrinação é prática corriqueira no kardecismo.  



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

96 
 

caboclo das Sete Encruzilhadas “baixava” há 23 anos em uma casa pobre nos 

arredores de Niterói. Isto é, pelo menos, desde 1910. A década de 1920 ficou 

marcada pelo movimento de expansão do número de tendas criadas por 

recomendação do caboclo das Sete Encruzilhadas e que eram filiadas a Tenda 

Nossa Senhora da Piedade. Ao todo, foram criadas sete tendas, até mesmo os 

responsáveis pela direção dos novos templos foram indicados pelo guia. Assim, 

temos: Tenda Nossa Senhora da Guia, com Durval de Souza; Tenda Nossa Senhora 

da Conceição, com Leal de Souza; Tenda Santa Bárbara, com João Aguiar; Tenda 

São Pedro, com José Meireles; Tenda Oxalá, com Paulo Lavois; Tenda São Jorge, 

com João Severino Ramos; e Tenda São Jerônimo, com José Álvares Pessoa13. Além 

destas, muitas outras foram criadas por orientação do caboclo das Sete 

Encruzilhadas em São Paulo, Minas Gerais, Espírito Santo, Rio Grande do Sul e 

Pará14. 

Com relação à proximidade de Zélio de Moraes com o kardecismo, além do 

fato do caboclo ter se manifestado em uma sessão espírita, poderia ser justificado 

pelo costume do patriarca da família, Joaquim Ferdinando Costa, de realizar 

encontros para a leitura das obras de Allan Kardec. Ubiratan Machado (1997:224) 

sublinha que, na virada do século XIX para o XX, era comum a realização de 

reuniões para estudar o espiritismo sem que isso representasse uma conversão, 

muitos reafirmavam que continuavam católicos. Zilméia de Moraes Cunha, filha do 

médium e carinhosamente chamada de Mãe Zilméia no meio umbandista, garante 

que seu pai nunca fora kardecista. Pelo contrário, a família era tradicionalmente 

católica. Ela destaca, contudo, que após a manifestação do caboclo das Sete 

Encruzilhadas, muitos kardecistas passaram a frequentar assiduamente o grupo 

formado por seu pai, vindo alguns deles ingressaram no corpo mediúnico da casa. 

Diamantino Trindade reforça a hipótese de proximidade de Zélio com o catolicismo, 

tanto na presença de muitas imagens de santos no altar da Tenda Nossa Senhora 

da Piedade, quanto no hábito de homenagear santos católicos ao nomear os 

templos filiados à casa matriz15.  

 

 

 

 

                                                        
13 Não há registros confiáveis sobre as datas de fundação de todas as tendas, sabe-se apenas que a 
primeira foi inaugurada em 1918 e a última em 1935, ou seja, Zélio de Moraes levou 17 anos para 

cumprir a determinação da entidade responsável pelos trabalhos. 
14 TRINDADE. Op. Cit, p. 69. 
15 TRINDADE. Op. Cit., p. 68. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

97 
 

Análise comparativa da “anunciação” da umbanda 

 

 A pergunta que se faz neste momento é qual a relevância de se identificar 

quem, quando ou como a umbanda começou a ser praticada? Penso que a resposta 

esteja no valor simbólico atribuído pelos atuais adeptos à manifestação do caboclo 

das Sete Encruzilhadas na pessoa de Zélio de Moraes. Os símbolos são, para Pierre 

Bourdieu (2010:10), instrumentos para a integração social, possibilitando o 

consenso acerca do sentido do mundo social e contribuindo para mantê-lo em 

ordem. A força do mito da "anunciação" pode ser observado no calendário litúrgico 

da religião, no qual o dia 15 de Novembro16 aparece ao lado das tradicionais datas 

alusivas aos orixás. Nesse dia, os templos realizam sessão festiva e rendem 

homenagens tanto ao guia quanto ao médium. É possível encontrar em alguns 

terreiros até a fotografia de Zélio ocupando lugar de destaque no congá ao lado de 

imagens de santos e de orixás. Além disso, a data passou integrar o calendário 

oficial do país em 2012, quando a presidenta da República, Dilma Rousseff, 

sancionou a Lei Federal 12.64417, instituindo o Dia Nacional da Umbanda. 

Mesmo sendo um “mito de origem”, a manifestação do caboclo das Sete 

Encruzilhadas adquiriu para os fiéis, guardando-se as devidas proporções, um valor 

simbólico comparável ao Natal para os cristãos. Como explica Marilena Chauí, o 

mito de origem é marcado pelo modo como "põe a transcendência e a imanência do 

momento fundador: a fundação aparece como emanando da sociedade e, 

simultaneamente, como engendrando essa própria sociedade da qual emana"18. E 

que, por isso mesmo, o mito oferece um repertório de representações da realidade 

os quais podem ser reorganizados, do ponto de vista de sua hierarquia interna, de 

acordo com o momento histórico, bem como ter o seu sentido ampliado por novos 

elementos a fim de permitir que o mito se repita indefinidamente19.  

Emerson Giumbelli (2003:189), por sua vez, compreende o mito fundador 

da umbanda, centrado na figura de Zélio de Moraes e na manifestação do caboclo 

das Sete Encruzilhadas, como uma construção tardia, que se inicia 

contemporaneamente à morte do médium (1975) e que corresponderia a um 

período de dispersão doutrinária e ritual e de uma divisão institucional. Apesar de 

                                                        
16 Artur César Isaia chama atenção para a coincidência da data de fundação da umbanda com a 
Proclamação da República: "a relação entre a história recente do Brasil e o surgimento da umbanda é 

constante na obra dos intelectuais umbandistas da primeira metade do século, que assumem um caráter 
claramente evolucionista". Cf. ISAIA. Ordenar Progredindo: A Obra dos Intelectuais de Umbanda na 

Brasil da Primeira Metade do Século XX. In: Anos 90. Porto Alegre, nº 11, julho de 1999; p. 104. 
17 Cf. BRASIL. Lei Ordinária 12.644/2012. <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-

2014/2012/lei/l12644.htm>. 
18 CHAUÍ. Op. Cit.; p. 10. 
19 Idem. Ibidem; p.11. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

98 
 

Eric Hobsbawn (2008:9) lembrar que muitas tradições que parecem antigas são, na 

verdade, invenções recentes a fim de imprimir valores e continuidade em relação 

ao passado. Penso que a construção de um mito fundador apresentaria resultados 

duvidosos enquanto estratégia de aglutinação das lideranças umbandistas em torno 

de uma hierarquização da religião. O maior risco seria desaguar numa espécie de 

"papado". Primeiro, porque Zélio de Moraes deixara herdeiros e, segundo, pela 

admissão tácita da primazia da Tenda Nossa Senhora da Piedade sobre os demais 

templos, fazendo dela o modelo de doutrinário a ser seguido. Essa situação, 

proporcionaria uma zona de desconforto com outros templos que não 

compartilhassem da mesma ritualística, que poderiam ser compreendido como 

heréticos mediante a ortodoxia do modelo de umbanda praticado na Piedade, 

contribuindo para agravar a dispersão doutrinária e a divisão institucional. 

 Para se ter uma ideia da dimensão que esse problema poderia alcançar, 

analisaremos a opinião de Mãe Zilméia sobre o uso do atabaque e outros elementos 

no ritual de umbanda. Em entrevista publicada na Revista Espiritual de Umbanda, 

ela foi enfática ao afirmar que "nada disso era utilizado. Faço o que aprendi com Pai 

Antônio e o Caboclo das Sete Encruzilhadas, porque todos os terreiros que tenho 

frequentado nem parecem terreiro do Caboclo das Sete Encruzilhadas, fazem coisas 

esquisitas"20.  

 A comparação com o modelo ideal de ritual praticado na Piedade foi 

imediata: "nem parece terreiro do Caboclo das Sete Encruzilhadas". A 

desaprovação veio em seguida: "fazem coisas esquisitas". Mãe Zilméia fala com a 

autoridade de quem aprendeu tudo sobre a religião diretamente com os guias que 

assistiam seu pai: o caboclo das Sete Encruzilhadas e o preto-velho Pai Antônio. 

Mas, como explica Pierre Bourdieu (1996:91), a opinião de Mãe Zilméia somente 

ganhará relevância se for reconhecido como legítimo o direito dela ser porta-voz da 

religião. A representatividade de Zilméia começa a ser construída a partir do 

momento em que, ao lado da irmã Zélia, assumiu a condução da tenda matriz em 

1963. A sucessão na direção do grupo ocorreu porque Zélio de Moraes decidira fixar 

residência no interior do Rio de Janeiro. Antes disso acontecer, a Tenda Nossa 

Senhora da Piedade fora reconhecida publicamente como o primeiro templo de 

umbanda, quando o presidente da União Espiritista de Umbanda do Brasil (UEUB) 

concedeu em 1954 o "diploma de filiada número um"21. No mesmo ano, Zélio 

Moraes fora nomeado "inspetor" da federação com a obrigação de supervisionar as 

                                                        
20 Revista Espiritual de Umbanda. Nº 3. São Paulo: Escala, 2006. p. 6. 
21 Jornal de Umbanda, Dezembro de 1954. Apud GIUMBELLI. Op. Cit.; p. 193. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

99 
 

atividades dos templos filiados22. A notoriedade de Mãe Zilméia pode ser percebida 

nas paginas da Revista Espiritual de Umbanda, onde é "sempre apontada como 

continuadora das tradições e dos rituais da umbanda fundada pelo pai"23. Aliás, o 

mito da "anunciação", Zélio de Moraes, a tenda matriz e a própria Zilméia, foram 

tema de matéria jornalística em 14 das 20 edições desse periódico, publicados 

entre 2003 e 2008, período que compreende o lançamento da revista e a 

comemoração do centenário de fundação da religião24.  

A divergência entre os rituais admitidos como sendo de umbanda e o modelo 

ideal praticado na Piedade torna-se ainda mais evidentes quando estamos diante do 

ritual realizado pela UEUB. A instituição apresenta-se como "Casa Máter da 

Umbanda", criada em 1939 com o nome de Federação Espírita de Umbanda, 

atendendo às orientações diretas do caboclo das Sete Encruzilhadas25. Em 2006, 

assisti a sessão comemorativa dos 98 anos de fundação da religião promovida pela 

UEUB. O culto fora conduzido pelo presidente da instituição, Pedro Miranda, que 

acumulava também o mesmo cargo na Tenda São Jorge, uma das sete casas 

criadas pelo caboclo das Sete Encruzilhadas. O ritual transcorreu ao som de 

atabaques e os médiuns paramentavam-se, depois que incorporavam os caboclos, 

como se fossem indígenas vestidos para a guerra: utilizavam cocares com penas 

coloridas na cabeça e arco e flecha nas mãos. O que mais nos chamou atenção 

naquela homenagem ao aniversário de fundação da umbanda foi o fato do ritual 

conter os elementos qualificados como "coisas esquisitas" pela filha de Zélio de 

Moraes. Que, por isso mesmo, "nem parecem terreiros do Caboclo das Sete 

Encruzilhadas". No meu entender, a divergência entre as práticas umbandistas 

realizadas por Mãe Zilméia e aquelas realizadas na UEUB – que busca legitimidade 

no fato de também ter sido criada por iniciativa do guia que se manifestara em 

Zélio de Moraes – é um forte indício de que a construção de um mito fundador para 

a umbanda seria mais problemático do que uma solução para a dispersão 

doutrinária. 

Outra questão a se considerar era o fato de que a união dos umbandistas 

entorno de um órgão regulador da religião sempre foi circunstancial e estava mais 

restrita aos aspectos legais da prática religiosa do que aos aspectos doutrinários. 

                                                        
22 Jornal de Umbanda, Fevereiro de 1954. Apud Idem. Ibidem. 
23 PINHEIRO, André de Oliveira. Revista Espiritual de Umbanda: Mito Fundador, Tradição e 

Tensões no Campo Umbandista. Dissertação. Florianópolis (SC): UFSC, 2009; p. 42. 
24 Cf. Idem. Ibidem; p. 40. 
25 A interseção do caboclo das Sete Encruzilhadas para a criação da primeira federação umbandista 
consta no site oficial da Tenda Espírita Nossa Senhora da Piedade 

<http://www.tendaespiritanspiedade.com.br/>, acesso em 22/09/2013, às 10h40min; e no blog 

mantido pela União Espiritista de Umbanda do Brasil  <http://ueub.blogspot.com.br/>, acesso em 

22/09/2013, às 15h. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

100 
 

Haja vista o excessivo número de federações, confederações, uniões e conselhos 

disputando a preferência dos umbandistas para negociar com o Estado o fim da 

repressão policial às casas de culto26. Para Patrícia Birman, as tentativas de avançar 

na direção de hierarquizar a umbanda como uma "igreja", com fronteiras 

institucionais bem definidas, privilegiavam as questões de ordem social e política27. 

Para resolver a fraqueza das federações enquanto estruturas de poder sobre o 

conjunto de terreiros, Patrícia Birman lembra que três delas tentaram negociar 

durante as eleições de 1982, com políticos de diferentes partidos, a criação do 

Conselho Nacional dos Cultos Afro-brasileiros, o qual ficaria vinculado ao Ministério 

da Educação e Cultura, e teria plenos poderes para disciplinar a religião28.  

 

"Juntando as fronteiras legais com as fronteiras religiosas, as 
federações poderiam se estabelecer como instâncias, no plano 
religioso, que teria a delegação do Estado para exercer o controle 
sobre as dimensões religiosas e sociais dos terreiros"29.  
 
 

No que diz respeito às questões doutrinárias e rituais, desde a realização do 

Primeiro Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda (1941)30, as relações 

sempre foram tensas entre o grupo que defendia o rompimento da umbanda com 

as práticas mais africanizadas e aqueles que delas não abriam mão. Ao tentar 

normatizar o culto, a fim de minimizar as perseguições policiais, a federação 

acabou classificando como heréticos aqueles que fugissem à ortodoxia por ela 

fixada. Em resposta, o umbandista Tancredo da Silva Pinto dizia que achava graça 

quando ouvia os “líderes da Umbanda Branca” dizendo que a religião sofre 

influência das tradições africanas. Para ele “a Umbanda é africana, é um patrimônio 

da raça negra”31. Tancredo da Silva Pinto, inclusive, rompeu com a FEU e fundou a 

Congregação Espírita de Umbanda do Brasil (CEUB), na década de 1950. 

 

 

 

 

                                                        
26 Cf. BIRMAN, Patrícia. Registrado em cartório, com firma reconhecida: a mediação política das 

Federações de Umbanda. Umbanda e Política. Rio de Janeiro: ISER, n. 18, 1985; p. 81. 
27 Idem. Ibidem; p. 91. 
28 Id. Ibid.; p. 94. 
29 Id. Ibid.; p. 93. 
30 O primeiro congresso de umbanda, realizado no Rio de Janeiro, foi promovido pela Federação Espírita 
de Umbanda com a finalidade unificar a culto a partir de uma doutrina mínima, pautada em dogmas 

cristãos e kardecistas. Cf. OLIVEIRA, José Henrique Motta de. Das Macumbas à Umbanda: uma 
análise histórica da construção de uma religião brasileira. Limeira (SP): Conhecimento, 2008; p. 

22. 
31 FREITAS, Byron Torres de; e PINTO, Tancredo da Silva. Fundamentos de Umbanda. Rio de Janeiro: 

Souza, 1957, p. 58. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

101 
 

Zélio de Moraes e a umbanda 

 

Emerson Giumbelli continua a análise do mito fundador discorrendo, 

primeiro, sobre vasta bibliografia etnográfica na qual Zélio de Moraes e o caboclo 

das Sete Encruzilhadas não aparecem antes da década de 1970, quando vieram a 

público as pesquisas de Diana Brown e de Renato Ortiz32. Depois, volta-se para 

várias obras umbandistas e para o Jornal de Umbanda, nos quais o nome do 

médium, quando citado, ocorre de modo discreto. O autor conclui que as 

referências a Zélio de Moraes, principalmente aquelas que circulavam no meio 

umbandista, apenas reconheciam a antiguidade dos vínculos dele com a umbanda, 

contudo jamais chegaram ao ponto de alçá-lo à posição de fundador da religião33. 

 

Mas do que isso, insinuam uma subordinação de Zélio ora à sua 
condição de médium (como tanto outros na umbanda), ora à sua 
condição de intermediário de uma entidade espiritual (que, diga-se, 
não lhe devia exclusividade). Sendo assim, compreende-se por que 
mesmo os textos que tratam das origens ou da história da 
umbanda, ou do Caboclo das Sete Encruzilhadas, no jornal da UEUB 
no final da década de 1950 não se sentem obrigados a mencionar o 
nome de Zélio34. 
 
 

 Entretanto, na edição de outubro de 1952 do Jornal de Umbanda, o 

jornalista e umbandista Leal de Souza relatou que coubera ao caboclo das Sete 

Encruzilhadas a incumbência de organizar a “Linha Branca de Umbanda”, seguindo 

as determinações dos “guias superiores” que regem o planeta35.  

 

Quando se apresentou pela primeira vez, em 15 de novembro de 
1908, para iniciar sua missão, mostrou-se como um velho de longa 
barba branca; vestia uma túnica alvejante, que tinha em letras 
luminosas a palavra Caridade. Depois, por longos anos, assumiu o 
aspecto de um caboclo vigoroso; hoje é uma claridade azul no 
ambiente das Tendas36. 
 
 

 Na mesma entrevista, Leal de Souza fez referência a Pai Antônio, um preto-

velho, que se manifestou no mesmo dia em que fora fundada a Piedade. “Pai 

Antônio, o principal auxiliar do Caboclo das Sete Encruzilhadas, e que baixa no 

mesmo aparelho, Zélio de Moraes, e que eu já vi discutir medicina com doutores. É 

                                                        
32 GIUMBELLI. Op. Cit.; p. 191. 
33 Idem. Ibidem; p. 194. 
34 Id. Ibid. 
35 Jornal de Umbanda, Outubro de 1952. Apud TRINDADE. Op. Cit.; p. 56. 
36 SOUZA. Apud Idem. Ibidem. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

102 
 

o espírito mais poderoso do meu conhecimento”37. Admito, contudo, que o espaço 

ocupado pela entrevista de Leal de Souza é pequeno diante do conjunto editorial do 

Jornal de Umbanda. Assim, recorro mais uma vez a Pierre Bourdieu, agora, para 

me auxiliar na tarefa de compreender o ostracismo vivido por Zélio de Moraes no 

meio umbandista. Parto do princípio de que as publicações estudadas por Emerson 

Giumbelli foram produzidas num período em que a prioridade dos intelectuais-

sacerdotes era racionalizar as práticas e as representações umbandistas como parte 

de uma estratégia de legitimação social e política.  

 Segundo Pierre Bourdieu (2004:37), somente um corpo sacerdotal 

hierocraticamente organizado teria condições de promover a racionalização de uma 

religião de modo que ela evoluísse na direção de um campo religioso autônomo. O 

trabalho de exegese imposto aos intelectuais da umbanda passaria, portanto, pela 

administração do conflito entre tradições mítico-rituais e os interesses dos grupos 

sacerdotais, cujo resultado visa substituir a "sistematicidade objetiva das mitologias 

pela coerência intencional das teologias"38. Desse modo, Pierre Bourdieu 

compreende que "a autonomia do campo religioso afirma-se na tendência dos 

especialistas fecharem-se na referência autárquica ao saber religioso já 

acumulado"39 destinado, a princípio, aos próprios produtores. 

 No momento em que Zélio de Moraes fosse elevado à condição de fundador 

da umbanda pelos intelectuais-sacerdotes, o monopólio do poder sistematizador da 

nova religião se deslocaria da estrutura hierocrática – centrada na instituição 

religiosa (UEUB) e na capacidade dela legitimar a ação sistematizadora dos próprios 

intelectuais-sacerdotes – para o médium. Ele deixaria de ser compreendido como 

um dos pioneiros da religião – ao lado de tantos outros de sua época – para ser 

investido na condição de profeta: aquele sem o qual não haveria a religião. A 

investidura, para Pierre Bourdieu, é um ato mágico que consagra e santifica uma 

diferença social, fazendo-a conhecida e reconhecida pelo agente investido e pelos 

demais40. Zélio de Moraes passaria, assim, a dispor de "capital religioso na 

concorrência pelo monopólio da gestão dos bens de salvação e do exercício legítimo 

do poder religioso"41. O reconhecimento do protagonismo de Zélio de Moraes na 

umbanda poderia inviabilizar o projeto de hierarquização da religião, como uma 

"igreja", iniciado em 1939 com a criação da primeira federação. 

                                                        
37 Id. Ibid.; p. 57. 
38 Idem. Ibidem; p. 38. 
39 Id. Ibid. 
40 BOURDIEU. 1996; p. 99. 
41 BOURDIEU. 2004; p. 57. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

103 
 

 A argumentação acima não explica, contudo, a submissão do médium à 

autoridade da federação na condução dos interesses da religião. Penso que o 

caminho para uma resposta esteja no entendimento de que Zélio de Moraes não se 

sentia submisso à federação, mas às determinações do guia que lhe assistia. Ainda 

mais porque, segundo a lenda que envolve essa entidade, após a criação das sete 

tendas filiadas a Piedade em meados da década de 1930, o caboclo teria 

determinado a criação de uma federação para congregar os umbanditas42. Sua 

subordinação não seria ao poder temporal da UEUB, mas à esfera espiritual da qual 

o caboclo das Sete Encruzilhadas era porta-voz.  

 Zélio de Moraes não encarnaria, portanto, o modelo de profeta que disputa 

com a "igreja" o monopólio do capital religioso. Ao contrário, ele endossava a 

organização de um aparelho burocrático que fosse capaz de negociar com o Estado 

e a sociedade a inserção da umbanda no campo religioso nacional. Como explica 

Pierre Bourdieu, "o reconhecimento da legitimidade do monopólio eclesiástico (e da 

hierarquia que o garante)"43, abre espaço para que o profeta seja anexado a 

estrutura de poder44. No caso da federação, essa "anexação" traduziu-se em 

pequenas homenagens concedidas ainda em vida pelos serviços prestados à 

religião, como nomeá-lo para o posto de “inspetor”, reconhecer a Tenda Espírita 

Nossa Senhora da Piedade como o primeiro templo de umbanda, ou conferindo ao 

médium o título de “decano dos Babalaôs da União”45. A partir do momento que a 

direção da Piedade foi transferida para as filhas e ele parte para um “exílio” 

voluntário na Região Serrana do Rio de Janeiro, vindo a falecer alguns anos depois, 

abre-se espaço para as lideranças umbandistas reconhecerem a manifestação do 

caboclo das Sete Encruzilhadas como fundadora da religião e o protagonismo de 

Zélio de Moraes naquele evento.  

 

Considerações finais 

 

 Não quero aqui defender a tese de que as práticas umbandistas não existiam 

antes da "anunciação" da umbanda pelo caboclo das Sete Encruzilhadas. Pelo 

contrário, reconheço que a manifestação de espíritos de indígenas e africanos já 

ocorria a algum tempo nos rituais da macumba e nas sessões do espiritismo popular. 

O que procurei enfatizar neste artigo foi que a manifestação daquela entidade 

marcou o rompimento entre aquilo que era compreendido como “baixo-espiritismo” 
                                                        
42 Cf. Nota 37. 
43 BOURDIEU. Op. Cit.; p. 62. 
44 Idem. Ibidem. 
45 Cf. GIUMBELLI. Op. Cit.; p. 193-194. 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

104 
 

com o que se convencionou chamar de “Espiritismo de Umbanda” na obra dos 

intelectuais da nova religião. Para mim, a divisão é clara: o que havia antes era um 

culto heterogêneo, praticado por segmentos subalternos da sociedade. O que passou 

a existir depois foi uma religião que se apropriou da filosofia kardecista e de dogmas 

cristãos, sendo professada por elementos de uma classe média em ascensão. Nesta 

perspectiva, Zélio de Moraes e o caboclo das Sete Encruzilhadas adquiram papel de 

relevância na trajetória da religião. Foi a partir da ação deste, dentre outros 

pioneiros, que se intensificou a busca pela legitimação da umbanda, minimizando-

se assim a ação da Delegacia de Tóxicos e Mistificações sobre os terreiros e a 

intolerância religiosa dos segmentos conservadores da sociedade.  

Ao longo do processo de reconhecimento da umbanda enquanto uma 

religião, foi atribuído a União Espiritista de Umbanda do Brasil a dupla função: (1) 

de porta-voz dos interesses dos adeptos junto aos órgãos públicos; (2) e de órgão 

normatizador das práticas umbandistas. Estou convicto de que os interesses 

coletivos sobrepujaram aos interesses particulares, não cabendo, portanto, uma 

figura messiânica para a umbanda. Penso que Zélio de Moraes estava ciente de seu 

lugar na religião e, por isso mesmo, não pleiteava altos postos na administração 

daquela instituição a qual ajudou a criar. Não quero dizer que ele fosse uma pessoa 

abnegada e altruísta ao ponto de não ser atraída pelo brilho da notoriedade, mas a 

humildade foi sua maior virtude. Talvez tenha se espelhado no exemplo do caboclo 

das Sete Encruzilhadas que se apresentava dizendo: “sou apenas um caboclo 

brasileiro”.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VI:11 (2013) – José Henrique Motta de Oliveira 
 

 

105 
 

Bibliografia 

 

BIRMAN, Patrícia. Registrado em cartório, com firma reconhecida: a mediação 

política das Federações de Umbanda. Umbanda e Política. Rio de Janeiro: ISER, 

n. 18, 1985. 

BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Linguísticas. São Paulo: Edusp, 1996. 

BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. 14ª Ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 

2010. 

BOURDIEU, Pierre. A Economia das Trocas Simbólicas. 5ª Ed. São Paulo: 

Perspectiva, 2004. 

GIUMBELLI, Emerson. Zélio de Moraes e as Origens da Umbanda no Rio de Janeiro. 

SILVA, Vagner Gonçalves (Org). In: Caminhos da Alma. São Paulo: Selo Negro, 

2003. 

HOBSBAWN, Eric; e RANGER, Terence. A Invenção das Tradições. 6 Ed. São Paulo: 

Paz e Terra, 2008. 

MACHADO, Ubiratan. Os Intelectuais e o Espiritismo. Niterói: Lachâtre, 1997. 
MATTA E SILVA. Umbanda de Todos Nós. 9ª ed. São Paulo: Ícone, 1996. 

MATTA E SILVA. Umbanda e o Poder da Mediunidade. 3ª ed. Rio de Janeiro: Freitas 

Bastos, 1987. 

OLIVEIRA, José Henrique Motta de. Das Macumbas à Umbanda: uma análise 

histórica da construção de uma religião brasileira. Limeira (SP): Conhecimento, 

2008. 

TRINDADE, Diamantino F. Umbanda e Sua História.  São Paulo, Ícone, 1991. 

SOUZA, Leal. O Espiritismo, Magia e as Sete Linhas de Umbanda. Rio de Janeiro: 

[s.n], 1933. 


