
 

 

DUNN, James D. G. Jesus em nova perspectiva: o que os estudos sobre o Jesus 

histórico deixaram para trás. São Paulo: Paulus, 2013. 

 

Resenhado por Bruno Ribeiro Nascimento1 

PPGCOM/UFPB 

http://lattes.cnpq.br/4210778274129446 

 

Em Jesus em Nova Perspectiva, James D. G. Dunn procura corrigir 

algumas pressuposições antigas sobre o desenvolvimento das tradições sobre o 

Jesus Histórico. Na introdução, o professor de Teologia da Universidade de Durham 

e Ph. D. pela Universidade de Cambridge afirma que a “busca do Jesus Histórico” é 

observada através da lente de uma cultura literária estabelecida há séculos. Os 

estudiosos quase que exclusivamente aderiram ao paradigma do desenvolvimento 

literário. Os três capítulos que formam o corpo livro mais o apêndice foram escritos 

a fim de dialogar sobre a tríplice falha que ronda os estudos históricos sobre Jesus. 

A missão de Dunn é fornecer uma nova perspectiva sobre os estudos do Jesus 

histórico. Esse novo olhar parte de uma base: quando vivo, Jesus deve ter causado 

um impacto significativo nos seus discípulos. 

 No capítulo um, A primeira fé: quando a fé se tornou fator na tradição de 

Jesus?, Dunn começa argumentando que “as buscas anteriores [do Jesus Histórico] 

fracassaram porque partiram do lugar errado, de premissas errôneas,e examinaram 

informações relevantes de uma perspectiva equivocada” (p. 19). Para ele, essas 

buscas esqueceram aquilo que seria algo óbvio e de suma importância numa 

investigação dessa natureza: o impacto que Jesus exerceu sobre aqueles que 

chamou para o discipulado. Em outras palavras, os estudos do Jesus histórico 

falharam em não reconhecer o impacto criador de fé que Jesus exerceu sobre os 

discípulos, mesmo antes de sua morte.  

                                                             
1 Mestrando no Programa de Pós Graduação em Comunicação e Culturas Midiáticas pela Universidade 

Federal da Paraíba, sob orientação do Prof. Dr. Wellington Pereira (PPGCOM/UFPB). Pesquisa: 

Imaginários sobre a língua portuguesa na revista Veja. Bolsista Reuni/CAPES. 

http://lattes.cnpq.br/4210778274129446


RJHR VI:11 (2013) – Bruno Ribeiro Nascimento 

 

 

2 

 

 De acordo com Dunn, o viés do paradigma literário criou um dos traços 

característicos da busca do Jesus Histórico: o contraste entre o “Jesus da história” e 

o “Cristo da fé”. Essa antítese objetivava “relegar o Cristo da fé para recuperar o 

Jesus histórico” (p. 22) procurando assim resgatar um Jesus que viveu em Nazaré, 

mas que foi „perdido‟ através de vários acréscimos posteriores das primeiras 

comunidades de fé. Estudiosos como F. D. Schleiermacher, D. F. Satraus, Ernest 

Renan, entre outros, foram responsáveis pela tentativa de separar o Cristo 

Dogmático, não mais crível para a mente racionalista, de um lado; e Jesus de 

Nazaré histórico, do outro.  

Não surpreende que esses autores moldaram um Jesus bem diferente do 

Jesus tal como encontrado nos Evangelhos. Mateus, Marcos, Lucas e João não eram 

mais vistos como historicamente confiáveis sobre a vida e aos ensinos sobre Jesus, 

mas passaram a expressar a teologia dos autores. 

Em seguida, Dunn argumenta que, a partir disso, a tradição sobre Jesus era 

visto como sendo fruto de um Sitz im Leben, de um contexto vital, das 

preocupações de fé de uma determinada comunidade. Dessa forma, para os 

estudiosos do Jesus históricos, os Evangelhos refletiam não a vida de Jesus, mas a 

situação da igreja que produziu determinada tradição. Jesus foi tão „encoberto‟ pela 

tradição e preocupação de fé das comunidades que qualquer sucesso na tentativa 

na busca do Jesus histórico não era mais possível. A única coisa a ser feita era 

investigar as várias situações ou comunidades que deram origens ao Cristo da fé. O 

último representante dessa expressão é o Jesus Seminar, que, como admite o 

decano Robert Funk, objetiva “resgatar Jesus das mãos do cristianismo” (p. 26).  

A conclusão lógica desse raciocínio é que, nos estudos sobre o Jesus 

Histórico, a fé é vista como um obstáculo, um empecilho, um caminho errado, uma 

barreira que impede o investigador de reconhecer o Jesus histórico de Nazaré. “A fé 

é má, a história é boa” (p. 27). Tudo que pode ser atribuído às comunidades ou a 

teologia do autor deve ser eliminado.  

Para Dunn, a falácia do raciocínio está em afirmar que “toda tradição de 

Jesus é produto da fé, motivo pelo qual deve ser ignorada” (p. 27). Esse ceticismo 

com relação à fé deixa de levar em conta uma das realidades históricas mais 

importantes sobre Jesus de Nazaré: um ponto de partida inevitável e apropriado 

para qualquer busca sobre o homem de Nazaré deve ser o fato histórico de que, em 

vida, Jesus causou um impacto significativo naqueles que chamou para serem seus 



RJHR VI:11 (2013) – Bruno Ribeiro Nascimento 

 

 

3 

 

discípulos. “Podemos considerar a profunda impressão que Jesus produziu durante 

sua missão como um dos a prioris históricos mais sólidos e incontestáveis” (p. 27). 

 Afinal, a missão de Jesus mudou a vida dos discípulos de tal forma que eles 

se tornaram seus seguidores, renunciando seus afazeres, abandonaram suas 

famílias, seus trabalhos, comprometam-se com a missão do Nazareno. Isso tudo 

não apenas por dias ou semanas, mas provavelmente por anos. E todo esse 

processo é difícil de descrever a não ser pela palavra fé. Para Dunn, a impressão 

que Jesus causou nos discípulos tornou-se um impacto que originou nesses últimos 

a fé, e é desse impacto original que decorre tudo o que veio a acontecer 

posteriormente. A fé moldou a tradição de Jesus desde o principio – e não apenas 

junto à cruz ou no dia da Páscoa, mas muito antes. 

 Provavelmente, os discípulos falavam uns com os outros sobre os 

ensinamentos de Jesus, antes mesmo de sua morte. Por isso, as tradições sobre 

Jesus já estavam em desenvolvimento antes mesmo do evento da crucificação. 

Esse é um dos a prioris seguros sobre a tradição de Jesus: os discípulos começaram 

a tradição nos moldes de formulações orais à medida que eles falavam entre si 

sobre o impacto que Jesus causara em cada um deles, ainda que seja para se 

certificarem de que estavam fazendo a coisa certa ao seguirem Jesus. E tudo isso é 

fruto da fé. 

 Para Dunn, o que ilustra bem a importância dessa questão são os debates 

relacionados com o documento „Q‟. Dois aspectos desse documento se destacam: a 

ausência de um relato da paixão, bem como sua perspectiva Galileia. Esses dois 

aspectos são melhores explicados se levarmos em consideração que Q apareceu na 

Galileia e lá recebeu uma estrutura estável antes da morte de Jesus em Jerusalém. 

Por isso, „Q‟ é uma forte evidência do impacto de fé que Jesus causou durante seu 

ministério. Por fim, Dunn questiona o pressuposto de que o Jesus histórico tem que 

ser diferente do Jesus que suscita fé, quando na tradição mais antiga, tanto o seu 

fraseado quanto o seu estilo dá testemunho do impacto causado por Jesus. Além 

disso, esse é o único Jesus que temos acesso. O Jesus que foi lembrado pelos seus 

discípulos e que se encontra nos Evangelhos. Não temos outra fonte que ofereça 

uma imagem alternativa sobre Jesus. Esse é o único Jesus que está à disposição do 

pesquisador. Qualquer „Jesus alternativo‟ seria reconstruído baseado na criatividade 

e valores do próprio historiador. 

 No capítulo dois, Antes dos Evangelhos: o que significava lembrar Jesus nos 

primeiros tempos, Dunn desafia o paradigma literário dominante empregado no 



RJHR VI:11 (2013) – Bruno Ribeiro Nascimento 

 

 

4 

 

desenvolvimento de teorias que procuram explicar as formulações das tradições 

sobre Jesus. Depois de fazer um breve histórico sobre a teoria das duas fontes, 

Dunn afirma que, atualmente, só conseguimos compreender a tradição de Jesus em 

termos de processo literário, avaliando assim a confiabilidade da tradição oral como 

negativa. A tese do autor é que uma pesquisa que busque compreender o período 

de tradição oral sobre Jesus pode nos dar uma idéia mais clara tanto do modo 

como a tradição de Jesus surgiu, quanto do seu caráter duradouro. 

A raiz do problema, para Duun, está na nossa incapacidade de, como „seres 

literários‟ imaginar como seria o período oral. No entanto, Dunn afirma que aqueles 

que se tornaram discípulos de Jesus foram impactados. E esse impacto incluía a 

formação da tradição oral que recordava o que havia provocado tal força, uma vez 

que provavelmente os discípulos teriam sido funcionalmente analfabetos. Apesar da 

idéia muito vaga que temos sobre como funcionaria a tradição oral, podemos 

contornar um pouco essa deficiência observando pesquisas atuais sobre como a 

memória é repassada em sociedades orais contemporâneas – apesar dos muitos 

problemas que ainda existem em estudos nessa área.  

Por fim, Dunn fornece o que ele acredita que sejam traços característicos da 

tradição oral. Primeiro é o desempenho, ou seja, a representação oral não é como a 

leitura de um texto literário. É um acontecimento, tendo o caráter de uma 

representação. Segundo, a tradição oral é de natural essencialmente comunal. Ela 

só continua a existir porque há uma comunidade para quem essa tradição é 

importante. Terceiro, dentro da comunidade, um ou mais indivíduos são 

responsáveis pela manutenção e realização dessa tradição. Quarto, a tradição oral 

transtorna a idéia de uma „versão original‟, uma vez que cada representação ou 

cada versão é um „original‟. Quinto, a tradição oral é caracteristicamente uma 

combinação de fixidez e flexibilidade, estabilidade e diversidade. 

 No terceiro capítulo, O Jesus característico: da exegese atomística as 

ênfases sistemáticas, Dunn afirma que um terceiro erro nos estudos do Jesus 

histórico está em “procurar um Jesus peculiar, peculiar no sentido de diferente do 

seu meio ambiente” (p. 70). O protestantismo liberal buscou um Jesus não judeu, 

que contrastava com o judaísmo de sua época. No entanto, descobertas recentes, 

como a dos Manuscritos do Mar Morto, permitiu reconstruir uma visão do judaísmo 

do primeiro século que é marcado por uma grande diversidade. Com essa imagem 

mais clara do contexto no qual Jesus viveu e ensinou, “a terceira busca nos 

possibilita deslocar do Jesus distinto e diferente para o Jesus característico” (p. 76). 



RJHR VI:11 (2013) – Bruno Ribeiro Nascimento 

 

 

5 

 

A judeidade de Jesus é um ponto de partida válido. No entanto, não se deve cair no 

extremo oposto, supondo que Jesus seria absolutamente judeu. 

 Dunn continua afirmando que, além do erro de buscar um Jesus não judeu, 

os historiadores do Jesus históricos tentaram fazer com que o sucesso dessa busca 

dependesse de algum dito essencial ou ação que possa ser historicamente 

demonstrada com certo grau de probabilidade, se tornando em seguida base em 

torno dos quais outros materiais façam sentido. É a busca por critérios, como o da 

dessemelhança, das múltiplas comprovações, da coerência, entre outros, 

possibilitando identificar qualquer dito ou ação como vindos de Jesus. O perigo 

disso está na inversão da pirâmide, ou seja, tenta-se construir uma imagem e uma 

compreensão de Jesus muitas vezes a partir de um único versículo, construindo 

assim uma base muito frágil para sustentar todo um edifício.  

 Por isso, devemos deixar de procurar o Jesus distinto a fim de perceber o 

Jesus característico, tanto o Jesus característico enquanto judeu, quanto o Jesus 

característico da tradição dos Evangelhos. Esse novo paradigma visa buscar os 

ensinamentos e atos de Jesus que tiveram um impacto duradouro sobre seus 

discípulos. Dessa forma, reconhece-se tanto o judaísmo de Jesus; quanto seu 

antagonismo com a tradição dos Fariseus; bem como seu ministério na Galiléia tal 

como encontramos na tradição sinóptica; sua pregação sobre o Reino ou o governo 

régio de Deus; a tradição, bem evidente nos Evangelhos, sobre o filho do 

homem/Filho do Homem. Além disso, reconhece-se também o Jesus exorcista, seu 

característico uso do termo “amém”, o reconhecimento de que sua missão teve 

como ponto de partida a missão de João Batista, e o motivo de julgamento sobre 

„essa geração‟. 

 Dunn conclui reafirmando suas três teses: Jesus causou um impacto sobre 

seus discípulos antes de morrer; o modo como esse impacto foi transmitido se deu 

através de formulações orais; e o Jesus característico que encontramos na tradição 

dos Evangelhos nos dá uma indicação clara da impressão que Jesus causou nos 

seus discípulos durante sua missão  

 Por fim, o livro é concluído com um longo apêndice: Alterando a 

configuração padrão: nova perspectiva sobre a transmissão original da tradição de 

Jesus. Nele, Duun compara as predisposições do paradigma literário nos estudos do 

Jesus histórico com as pré definições de um computador. Para ele, os estudiosos 

instintivamente trabalham a tradição sobre Jesus dentro do paradigma literário – o 



RJHR VI:11 (2013) – Bruno Ribeiro Nascimento 

 

 

6 

 

que funcionaria como uma configuração padrão que, a fim de vislumbrar qualquer 

mudança, é necessário um grande esforço. 

 Aqui, Dunn esclarece que não rejeita a teoria das duas fontes, a prioridade 

marcana ou a fonte „Q‟. O que ele faz é argumentar que a hipótese da 

interdependência literária é insuficiente para explicar todos os dados. Dessa forma, 

são oferecidos vários exemplos nos Evangelhos Sinópticos, através de comparações 

paralelas, que seriam mais bem explicados pela transmissão oral. 

 O livro Jesus em nova perspectiva oferece provocações importantes nos 

estudos sobre o Jesus histórico, além de possíveis insights sobre novas pesquisas 

no campo do estudo da transmissão oral. James Dunn é um dos mais importantes 

biblistas vivos que estuda o Novo Testamento. Seus argumentos são embasados, 

atuais e oferecem pontos de discussão importantes caso queiramos partir para um 

debate mais aprofundada sobre o tema. O autor dialoga com vários estudiosos 

importantes do Jesus histórico. Apesar da brevidade, o livro serve como uma 

importante introdução para os estudos sobre a tradição de Jesus que levem em 

conta a transmissão oral, o Jesus característico da tradição dos Evangelhos e do 

Judaísmo do séc. I e a percepção do impacto causado nos primeiros discípulos. 


