Revista ©
/ ISSN 19834810

Revista de Estidos sobre o ests Historico e s Recepead

* e h ﬁ.‘“.- : =
v SN \‘%. e vty o T LR

o -

Recebido em: 04/04/2014
Aceito em: 30/06/2014

No principio era o Logos... a encarnagao divina no evangelho de Jodo na

perspectiva da filosofia grega.

Daniel Soares Veiga®
Doutorando (PPGH/UERJ)
http://lattes.cnpg.br/6808655301090296

Resumo:

O objetivo deste artigo é buscar entender como se originou a crenca na
transcendéncia de Jesus dentro da comunidade joanina, considerando-se as
especulacgoes filosoficas gregas concernentes ao conceito do Logos. Neste sentido, o
presente artigo também é relevante na medida em que ele nos recorda do
constante didlogo e interacdo que ocorria entre o querigma cristdo e as formas do

pensamento metafisico grego, correntes no mundo mediterranico.

Palavras-chave: Logos, filosofia, Jodo, divinizagcdo e transcendéncia.

Abstract:

This paper’'s goal is try to understand how to start the belief in the
transcendence of Jesus within Johannine’s community, regarding the greek
philosophical speculations about the concept of Logos. In this point of view, the
present paper is also important as it recalls us for usual dialogue and interaction
that happened between the Christian kerygma and the current ways of greek

metaphysical thought in the Mediterranean world.

Key-words: Logos, philosophy, John, divinization and transcendence.

! Desenvolvendo atualmente a pesquisa “Jesus: uma anélise do processo histérico que culminou na sua
divinizagdo pelo evangelho de Jodo no final do século I, dentro do contexto da sociedade imperial
romana”, orientado pelo Prof. Dr. Edgard Leite.


http://lattes.cnpq.br/6808655301090296

RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

Antes de tudo, eu devo evidenciar logo de inicio, a titulo de esclarecimento,
gue o eixo norteador da minha pesquisa é a hipétese de que a comunidade judaico-
cristd que comp6s o circulo joanino teve o seu herdi mitico fundador na figura do
patriarca Enoque; a contrapartida judaica de Romulo, o fundador mitico de Roma.

Para tanto, existem indicios na literatura enoquiana que podem sustentar
essa minha teoria. O estudioso Andrei Orlov (2007) apontou a existéncia de
evidéncias na literatura enoquiana atribuindo a Enoque caracteristicas tipicas de um
escriba. (ORLOV, 2007:114-118).

Nas tradicbes mais antigas sobre Enoque, ele é descrito como alguém que
realiza atividades proprias de um escriba, ao mesmo tempo em que ele é iniciado
nos segredos celestiais. O motivo da iniciacdo nos segredos celestiais como ponto
de partida para suas tarefas de escriba ocupa um destaque especial no Livro
Astronémico de 1 Enoque (compreendendo os capitulos 72 a 82) que, segundo
Andrei Orlov, é o estrato mais antigo do material enoquiano. (ORLOV, 2007:116).

Em 1 En 74:2 o patriarca é descrito como aquele que escreve as instrucdes
do anjo Uriel, considerando os segredos das lumindrias celestiais e seus
movimentos. Em 1 En 81:6, Uriel aconselha o patriarca a redigir o conhecimento
por ele recebido na realeza celestial a fim de que ele possa compartilha-lo com seus
filhos durante sua breve visita a terra. Na opinido de Andrei Orlov, portanto, os
registros do patriarca feitos no céu parecem desempenhar um papel importante na
transmissao dos segredos celestiais aos humanos em geral e, em particular, ao seu
filho Matusalém, conforme pode ser lido em 1 En 82:1. (ORLOV, 2007:117).

Entretanto, as atribuicdes de Enoque como um escriba ndo cessam por ai. O
pesquisador Loren T. Stuckenbruck (2013) ressalta que no Livro dos Observadores,
Enoque é introduzido como um escriba logo no comego do capitulo 12 (1 En 12:3).
L4, Enoque é formalmente apresentado por um intermedidrio angelical como o
“escriba da justica” e, como tal, ele € comissionado para anunciar o julgamento
divino contra os “Observadores dos Céus”. (1 En 12:4). Um pouco adiante, em 1 En
15:1, Enoque é chamado de “escriba da verdade”, justamente na parte da obra
onde ele é encarregado de reportar aos anjos caidos que a punicdo deles é
irreversivel. Loren T. Stuckenbruck argumenta, porém, que neste ponto do
desenvolvimento do drama, a identidade escrituristica de Enoque tem menos a ver
com a fungao de escrever e mais com a atividade de promotor que formaliza as
acusacoes trazidas contra os anjos rebeldes. (STUCKENBRUCK, 2013:322).

Visando um melhor entendimento da minha linha de raciocinio, é mister
levarmos em conta o significado do oficio de escriba nas sociedades do antigo

oriente proximo. O escriba é aquele que codifica e sistematiza as leis, as normas de

7



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

conduta, os interditos, e expressa por escrito, de forma inexoravel, a dindmica da
vida dos seres que habitam aquele universo circunscrito onde ele atua; sendo este,
por sua vez, um reflexo dos mundos superiores das divindades. Ciro Flamarion
Cardoso (1994) afirmou certa vez que a separacao entre o dominio religioso e
outros campos da atividade humana, que hoje nos parece trivial, ndo fazia sentido
para os antigos orientais. Nas palavras do autor: “"Governo e culto, astronomia e
astrologia, lei divina e lei humana, etc. ndo eram vistos como coisas distintas ou
separaveis entre si. A religido estava em toda parte, tudo penetrava...”.
(CARDQOSO, 1994:57).

No caso especifico de Enoque, ele é um escriba que recebe e registra as
instrucoes ditadas pelo préprio Deus, por intermédio dos seres angelicais, com a
finalidade de repassa-las para a humanidade. Procedendo assim, ele age de
maneira similar a Romulo que, uma vez divinizado, da recomendacdes aos seus
pares sobre como eles devem se comportar se quiserem alcangar grandes dadivas.

Em suma, Enoque atua como um organizador e um sistematizador das
condigbes de vida, que irdo dar sustentagdao a toda uma civilizagdo. Como principio
organizador que encerra dentro de si uma verdade de natureza divina (ele conhece
os segredos celestiais), Enoque assemelha-se ao /ogos como forga criadora e fonte
de ética. Enoque consegue reunir prerrogativas que o colocam na posigdo de heroi
fundador e de /ogos.

O vinculo de Enoque com Jesus € feito por intermédio da personagem do
Filho do Homem, entidade que, como nds ja vimos, se confunde com a figura do
patriarca.

Desta feita, se Enoque é o /ogos, o Filho do Homem também o é. E através
da construcdo da imagem de Jesus como Filho do Homem, elaborada pela
comunidade joanina, Jesus também alcanca o status de logos, pelo que se |é no
prélogo do evangelho: “No principio era o Verbo (Adoyoc) e o Verbo estava com
Deus (...) e o Verbo se fez carne e habitou entre nés”.? (Jo 1:1, 14).

Devemos, contudo, nos inteirar sobre como ocorreu a evolugdo do conceito
do /ogos no pensamento do mundo antigo e sob qual critério ele foi assimilado pelo
evangelho de Jodo a ponto de se tornar o elemento ontoldgico da natureza de Jesus
e, por isso mesmo, norteador da sua divindade na cristologia joanina.

Conceito filoséfico de origem pré-socratica, o logos emerge como fruto das
reflexdes de Heraclito de Efeso (que viveu na transicdo do século VI para o V a.C.)
a respeito do que ele considerava como a permanente mutabilidade de todas as
coisas existentes no universo, donde ele deduziu a necessidade da

imprescindibilidade de uma sabedoria transcendente responsavel por manter o

2 A Biblia de Jerusalém traduz o termo grego logos como Verbo.



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

movimento continuo de tudo quanto existe no mundo, numa dindmica perpétua.’
Heraclito resumiu a sua definicdo de logos como sendo “a lei comum que rege
todas as coisas e que comporta em si mesma uma inteligéncia universal”. (REALE,
2009:69).

Na tradicdo filosofica grega, o Logos é primeiro encontrado como
uma poténcia césmica divina em Heraclito. O Logos € aquilo que
explica a continuidade no meio de todo o fluxo que é visivel no
universo. Logos, de acordo com Heraclito, € o ‘principio’ eterno da
ordem no universo que faz do mundo um cosmos. (SADANANDA,
2004:164).

Mais tarde, os pitagdricos* aperfeigoardo o conceito heraclitiano do /ogos.
Com os pitagéricos, passa-se a ter a compreensao de um universo constituido pelo
numero, com o numero e segundo o numero. E assim fica claro que este universo
devia se tornar, para os pitagdricos, um "cosmo”, palavra grega que significa
“ordem”.

Nesta nova senda, trilhada pelos pitagéricos, o /ogos carimbou sua
impressao decisiva no pensamento ocidental: o mundo deixou de ser o dominio de
forcas obscuras, campo de misteriosas e indecifraveis poténcias e tornou-se,
justamente, a “ordem”, e, como tal, tornou-se transparente ao espirito. A ordem
diz nUmero e numero diz racionalidade, cognoscibilidade e permeabilidade ao
pensamento. (REALE, 2009:85). A partir dai o pitagorismo define o /ogos como
sindbnimo de razdo, ciéncia e consciéncia.

Inspirando-se no pitagorismo, o estoicismo (século IV a.C.), com Zendo de
Citio®>, ampliard a percepcdo do /ogos. Para Zendo, o logos, que ndo representa
somente a razdo pensante e cognoscente, mas também o principio espiritual que
confere forma a todo o universo, reina tanto no cosmos quanto no homem e
fornece-nos a chave para captar ndo sé o significado do mundo, mas também o da
nossa existéncia espiritual, e para conhecer o nosso destino efetivo. (REALE,
2011:18). De acordo com o fildsofo, a impressdo do que € a realidade no universo
ndo depende de nds, ja que depende da acdo que os objetos exercem sobre os

nossos sentidos, e noés ndo somos livres para acolhé-la ou evita-la; todavia nods

® Para Heréclito, o fogo era o principio de todas as coisas, na medida em que ele encerra dentro de si um
fluxo perene de movimento, pois suas chamas estdo sempre ora expandindo-se, ora retraindo-se enquanto
gueima o combustivel que lhe da vida, como que num eterno “pulsar” que corroboraria a nogdo de que o
imobilismo € antinatural ao universo. Cf. REALE, Giovanni. Pré-socraticos e orfismo., pp. 63-71.

* Afirma-se que Pitagoras nasceu em Samos. O apogeu da sua vida teria ocorrido por volta de 532 a.C. e
sua morte nos primeiros anos do século V. Das tardias Vidas de Pitdgoras ndo € possivel abstrair quase
nada de historicamente seguro. Ao que tudo indica, fundou uma escola em Crotona, na Italia, que
alcangou um enorme sucesso, propondo um novo estilo de vida, mistico e ascético.

5 Zendo nasceu em Citio, na ilha de Chipre, cidade grega que abrigara colonos fenicios, por volta de 334-
32 a.C., vindo a falecer em 262 a.C. Aos 22 anos tranferiu-se para Atenas, fundando uma escola
conhecida como Portico. O seu ensinamento mereceu grande estima e respeito, por causa do seu elevado
senso de moral. Sua retiddo e morigeragdo tornaram-se proverbiais, vindo a obter grande admiragdo entre
0s atenienses.



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

somos livres para tomar posicdao diante das impressdes e representacdes que esta
realidade exerce sobre nds, dando-lhes o assenso do nosso /ogos, ou recusando-lhe
este assenso. Entdo, consoante Zendo e os estdicos, o logos assume a funcdo de
senso critico que embasa nossa capacidade de fazer escolhas. (REALE, 2011:23).

Concomitantemente ao desenvolvimento da filosofia, devemos investigar o
vicejamento das chamadas “religides de mistérios”, em peculiar o orfismo, e sua
incidéncia sobre a constituicdo da problematica na filosofia antiga. O orfismo,
enquanto ‘“religido de mistério”, é posterior aos poemas homéricos (que nao
apresentam nenhum traco dele) e a Hesiodo. E certo o seu florescimento ou
reflorescimento no século VI a.C. Segundo Giovanni Reale (2009), o nucleo
fundamental das crencas ensinadas pelo orfismo consiste na proposicdo de que no
homem coabita um principio divino, um daiuwv, que imergiu no corpo humano
devido a um ato faltoso perpetrado numa vida anterior. (REALE, 2009:24). Este
daiuwv, preexistente ao corpo, é imortal e, portanto, ndo morre com o corpo, mas
estd destinado a reencarnar-se sempre em corpos sucessivos através de uma série
de renascimentos para expiar a sua culpa.

A idéia de uma alma divina pode ser encontrada nas “laminas aureas” (tipos
de placas com escritas gravadas de teor mistico), descobertas em alguns timulos,
das quais se conclui que tal idéia constituia o fulcro da fé orfica. Abaixo temos um
exemplar de uma dessas plaquetas, descoberta em Turi:

Venho dentre os puros, 6 pura Rainha dos Infernos,
Eucles e Eubuleu, bem como outros deuses imortais.
Assim, pois, eu suplico que possamos ser de sua raca
afortunada.

Mas a Moira me sobreveio e outros deuses imortais

... e fulgurante como relampagos.

Voei para longe do ciclo de doloroso e pesado lamento.
Subi na desejada coroa com pés velozes.

Afundei sob o seio da senhora, Rainha Ctonica.

Desci da desejada coroa com pés velozes.

Afortunado e bem-aventurado, que seja divino em oposigao
a mortal.

Cabrito®, cai no leite.

(Lé&mina de Turi III. B.1.3)

Giovanni Reale argumenta que este novo esquema de crengca numa alma
divina revolucionou a tradicional concepgao filosofica da vida e da morte; de toda
existéncia humana, enfim. (REALE, 2009:181). O platonismo ndo ficou imune a
essa tendéncia. Platdo (428/27 a 348/47 a.C.) certa vez afirmou que os fildsofos,
como os poetas, sdo habitados pelas divindades, sendo por elas que eles falam tao
bem. Esta visdo platonica da fruicdo de uma alma divina fica evidente na obra O

Banguete, que narra um debate ficticio entre varios pensadores acerca do tema do

® Uma referéncia a Dionisio, que era venerado sob varias formas, dentre elas a de um cabrito. Cf.
GAZZINELLI, Gabriela Guimardes. Fragmentos Orficos., p.109.

10



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

amor. A estéria comeca com o discurso de Fedro, ao qual tomo a liberdade de
reproduzir alguns fragmentos, conforme se |é a seguir:

“Grande deus é Eros, digno da admiragdo dos homens e dos deuses,
por muitos e varios motivos, entre os quais ndo é menor o de sua
génese, que o coloca no niumero dos mais antigos deuses. Ndo teve
nem pai, nem mde, nem o nome dos que o geraram é mencionado
por nenhum prosador ou poeta. Hesiodo ensina que houve primeiro
o Caos, vindo em seguida a Terra de amplo seio, eterno e inabalavel
sustentaculo de todas as coisas; depois, Eros. Fa-lo, pois, nascer
apos o Caos e a Terra. Parménides diz que Eros foi o primeiro de
todos os deuses gerados da deusa que governa o mundo. (...) E,
deus antigo, é também por isso a fonte dos maiores bens que a
nds, mortais, nos advém. (...) [Neste ponto, Fedro pde-se a
discorrer sobre o heroismo de Aquiles]: Advertido por sua mae de
que morreria em combate se matasse um dia a Heitor, e, se ndo o
matasse, recobraria o lar para sé expirar na velhice, este guerreiro
ndo hesitou em socorrer Patroclo, ndo somente pronto a morrer
para vinga-lo, mas ainda a matar-se sobre o cadaver do seu amado.
Os deuses exultaram com esta morte e recompensaram,
especialmente, a Aquiles por essa dedicagdo ao seu amado. (...) O
apaixonado €&, realmente, mais divino que o eleito, por isso que é
inspirado por um deus. Eis porque os deuses preferiram honrar
Aquiles a Alceste, enviando-o as ilhas dos bem-aventurados.
Concluo, pois, dizendo que entre os [deuses] imortais, € o Eros o
mais antigo, o mais augusto e o0 mais apto a garantir aos homens a
posse da virtude e da felicidade na vida e na morte”.

(Platdo. O Banquete. Discurso de Fedro)

Pelo exposto acima, verifica-se que para os platonicos o homem era um
receptaculo que poderia acolher uma esséncia divina ou que sua alma poderia
perfeitamente compartilhar da natureza das divindades (neste caso, do deus Eros),
tornando-se ela prépria, divina. Gabriele Cornelli participa da opinido de que o
poder de um mago (ou um “*homem-divino”, conforme o entendimento de cada um)
estd relacionado a um conhecimento do “cosmos”. O autor alinha-se com o
pensamento de uma corrente antropoldgica, segundo a qual se um xama tem
conhecimento de quem sao realmente os deuses que integram seu pantedo, entdo
ele usufrui de um acesso direto a energia que eles possuem. Por isso, o
conhecimento do cosmos é um elemento significativo que deve estar associado a
magia. (CORNELLI, 2006:93).

Sob tal viés, fica compreensivel o relato mitico que Porfirio faz de Pitagoras,
onde o fildsofo consegue apaziguar as ondas do mar; pois na medida em que este
era um espaco fisico reservado ao deus Poseidon, s6 se torna factivel seu dominio
sobre o oceano se Pitagoras tivesse algum contato com esta divindade.

Lembram-se dele [Pitagoras] predicOes infaliveis de terremotos,
que ele rapidamente desviou pestes, deteve ventos violentos e uma
chuva de granizo, acalmou as ondas dos rios e do mar, a fim de que
permitissem travessia facil aos seus adeptos. (Porfirio. Vida de
Pitédgoras 29)’

” Apud. COUSIN, Hugues. Narragdo de milagres em ambientes judeu e pag4o., p.74.

11



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

As praticas da magia atribuidas a Pitagoras parecem ter incluido certas
acoes de exorcismos, ou pelo menos assim é sugerido do relato do mesmo Porfirio:
"Por meio de ritmos, de canticos, de encantamentos, aliviava ele [Pitagoras] os
sofrimentos da alma e do corpo”. (Porfirio. Vida de Pitdgoras 30).8

Aquele, porém, a quem é reputado a fama de ter sido, de fato, um
conspicuo exorcista, foi Apoldnio de Tiana®, ele proprio um adepto do pitagorismo.
Vegetariano e continente, seu estilo de vida pretendia ser fiel ao ideal pitagdrico. A
Vida de Apolbnio de Tiana contém uma coletanea de milagres, dentre os quais
lemos uma narragao de ressurreicao, cinco narrativas de curas, quatro exorcismos
e seis trechos muito breves mostrando o poder de Apol6nio sobre a natureza
inanimada. Para o nosso estudo, interessam os relatos de exorcismos por ele
efetuados. Eles sao como seguem abaixo:

Ele [Apolonio] fez entrar uma pobre mulher que suplicava por seu
filho; ela contou que ele tinha onze anos e que ha dois anos estava
em poder de um demonio cuja natureza consistia em zombar e
mentir. (...) [Diz a mulher]: ‘Quando planejei vir aqui, o deménio
me falou, servindo-se, para se exprimir, da pessoa do meu filho, e
me disse que ele era o fantasma de um homem morto ha muito
tempo na guerra e que, quando morreu, era apaixonado por sua
mulher, mas ela insultou seu leito conjugal desposando outro
homem trés dias depois de sua morte, o que o tinha levado a odiar
o amor das mulheres e a escolher como domicilio esse menino’. (...)
Mas o demOnio me ameaga com precipicios e barrancos e diz que
matard meu filho se eu o trouxer até aqui’. ‘Coragem’, disse o
sabio, ‘ele ndo matara teu filho depois que tiver lido isto’, e tirando
de suas vestes uma carta, deu-a a mulher. Aparentemente a carta
era dirigida ao fantasma e continha ameagas terriveis. (Fildstrato,
Vida de Apolbnio de Tiana 111, 38).

Um dia em que Apolbnio discutia a
questdo das libagdes, aconteceu que
assistia ao debate um jovem elegante
que tinha tal reputacdo de debochado,
que se tornara objeto de versos
grosseiros... Eis que o jovem
interrompe o discurso com um riso
alto e indecente. Apolénio olhou para
ele e disse: ‘Ndo és tu que me insultas
assim, mas o demoOnio, o qual te
diriges sem que o saibas’. De fato, o
jovem, sem o saber, era possesso do
demoénio. Porque ele ria de coisas que
nao faziam ninguém rir e,
bruscamente, caia em lagrimas, sem
nenhum motivo, e falava consigo
mesmo e cantava sozinho. (...)
guando Apolénio olhou para ele, o

® - Apud. Ibid., 74.

°. Originario de Tiana, cidade grega da Capaddcia, Apol6nio teria percorrido, como pregador itinerante,
uma grande parte do mundo conhecido no século | d.C.. Morreu por volta de 98 d.C., sendo, portanto,
posterior a Jesus pelo espaco de uma geragdo. A pedido da imperatriz Julia Domna, o retor ateniense
Filéstrato reuniu varios documentos para redigir, em cerca de 217 d.C., uma Vida de Apolénio de Tiana,
a qual devemos tudo o que se sabe sobre esta personagem.

12



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

demonio soltou gritos de terror e
colera, como os dos supliciados que
sdo queimados ou acoitados, e jurou
que abandonaria o jovem e nao
entraria  mais em nenhum ser
humano. Mas Apolbnio, falando-lhe
como senhor a escravo astuto,
manhoso e sem-vergonha, ordenou-
lhe com a voz irritada que mostrasse
por meio de sinal \visivel que
realmente tinha saido. O demonio
respondeu: ‘Vou derrubar esta
estatua’, designando uma das que se
achavam no Pértico Real, diante do
qual se desenrolava essa cena;
quando a estadtua comegou a mexer-
se e, depois, caiu por terra, quem
poderia descrever o tumulto que se
verificou e os aplausos maravilhados
da multiddao? (Filéstrato, Vida de
Apolbnio de Tiana 1V, 20).

Essa mescla, esse intercambio, esse “casamento” entre o orfismo e as
diferentes filosofias gerou uma alteracdo bastante profunda e inelutavel no
pensamento ocidental, redesenhando o conceito heraclitiano original do /ogos. Se
no pitagorismo, o logos podia ser traduzido como “razdao”, “potencial para se
adquirir conhecimento”, sua combinacdo com a crencga orfica numa “alma divina”
forjou a conviccdo de que era a divindade da alma que facultava ao homem o
exercicio da razdo (Aoyog), através da qual o ser humano aspirava a penetrar nos
segredos do mundo do divino. De posse desse conhecimento esotérico, o filésofo
iluminado seria capaz de agir sobre o mundo material e espiritual, mudando suas
configuragdes em consonancia com seus desejos e interesses.

A sintese entre orfismo e pitagorismo encontra sua vazdo nos relatos
atribuidos a Empédocles (495 - 435/30 a.C.), ele mesmo um simpatizante do
pitagorismo. Na mitologia grega, Orfeu (a quem os fundadores do orfismo
consagram como seu patrono) era um poeta, filho da musa Caliope com o deus
Apolo. Orfeu era apaixonado por Euridice, mas esta veio a falecer apds ser mordida
por uma serpente. Angustiado, ele resolveu ir até o mundo dos mortos a fim de
buscar a alma da sua amada e trazé-la novamente a vida. Chegando 13, Hades, o
deus do submundo, consentiu que Orfeu levasse consigo a alma de Euridice sob a
condicao de que ele ndo olhasse para ela até que ela estivesse inteiramente sob a
luz do sol. Infelizmente, ja quase no limiar da saida do submundo, Orfeu olhou para
certificar-se de que Euridice o acompanhava, quebrando o acordo feito com Hades.
Por causa disto, Hades a tomou novamente. Por um momento, Orfeu a viu, perto

da saida do tunel escuro, perto da vida outra vez. Mas enquanto ele a olhava, ela

13



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

se tornou de novo um fantasma, desvanecendo-se na sua frente para regressar
definitivamente ao mundo dos mortos.*°

O que isto tem a ver com Empédocles? Empédocles foi, dentre outras coisas,
um filésofo e médico grego. Sustentava a teoria de que o universo era constituido
por quatro principios fundamentais: terra, ar, agua e fogo. Crente devotado aos
mistérios érficos, ele aproveitou muito do que havia aprendido do pitagorismo para
compor seus trabalhos. Era tido como um poderoso magico, capaz de controlar o
vento, as chuvas e as tempestades e de livrar cidades de pestes.!!

Em um fragmento extraido do seu poema Sobre a Natureza, Empédocles faz
uma autodescricao dos seus dons miraculosos e sobre si mesmo ele afirma que
“trard de volta do Hades a alma de um homem ja morto”. (Empédocles. Sobre a
natureza, fragmento 111).'> Notamos ai a extraordindria semelhanga com Orfeu.
Vemos que tanto Empédocles quanto Orfeu detinham poder sobre entidades
espirituais, a ponto de serem capazes de resgata-las do Hades. Tamanho poder
sobre espiritos satisfaria as habilidades de um exorcista na hora em que ele tivesse
de expurgar um demodnio.

E aqui nos reaproximamos de Jesus de Nazaré, um dos maiores exorcistas
judeus da antiguidade, cujo logos o permitia compartilhar dos segredos de Deus
(ndo percamos de vista sua identificacgdo com o Filho do Homem enoquiano) e,
como retribuicdo por tal aptidao, ele era capaz de comandar e dominar os seres
espirituais demoniacos.

Aos olhos das pessoas da sua época, Jesus poderia bem ser considerado um
Pitdgoras ou um Empédocles judeu. Tal identificacdo, entretanto, ocasionaria um
problema para a cristologia joanina, pois haveria o risco desta comparacao resultar
numa atitude refrataria quanto a crenca na ressurreicdo de Jesus. A questdo é que,
se por um lado Pitdgoras e Empédocles eram portadores de um Jlogos que lhes
facultava realizar acGes taumaturgicas; por outro lado, suas vidas eram cerceadas
pela finitude de suas respectivas existéncias terrenas.

Para a comunidade joanina, Jesus morreu na Terra, mas isto nao foi o fim da
sua existéncia, posto que ele ressuscitou. E uma vez que o quarto evangelho ja
havia homologado Jesus como o Filho do Homem enoquiano, sua preexisténcia
implicava numa eternidade que ndo podia se restringir e que ultrapassava a finitude
natural dos seres, condicionada pela sua duragdo bioldgica limitada, mesmo de
homens como Pitdgoras ou Empédocles (sem citar os imperadores ja

mencionados).

19 pseudo-Apolodoro. Biblioteca, 1.2.3.
1 Diggenes Laércio. Vida e doutrina dos filésofos ilustres V111,
12 Apud. COUSIN, Hugues. Narracéo de milagres em ambientes judeu e pag&o., pp. 74-75.

14



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

Afinal, ndo ha registros de que Pitagoras, Empédocles ou Apoldnio
houvessem ressuscitado, de modo que se Jesus fosse igualado a essas
personagens, isto poderia levar os cristdos a dispensar a necessidade da crencga na
ressurreicao de Jesus.

Em suma, se Jesus fosse visto como “apenas” mais um portador do /ogos,
isto daria margem a que terceiros (judeus, gentios e inclusive membros da igreja)
guestionassem a pertinéncia da sua ressurreicdo. Como Filho do Homem
encarnado, o Jesus joanino teria de migrar da condicao de “"portador” do logos para
se transformar no préprio Logos. O Logos, definido como a “razao” dos pitagdricos,
ganharia corpo na pessoa humana de Jesus que, como Filho do Homem
preexistente, ja guardava em si a sabedoria divina.

E aqui faz sentido a assertiva de Gabriele Boccaccini (2007) quando ele diz
que a identificagdo de Jesus com o Filho do Homem é o resultado das mesmas
dindmicas que produziram a identificacdo entre Enoque e o Filho do Homem, isto &,
a idéia de que o messias escatolégico é o revelador mais propicio da sabedoria de
Deus e que tal fungdo jamais poderia ser dividida entre dois mediadores diferentes
e igualmente importantes. (BOCCACCINI, 2007:278).

O capitulo 49 das Parabolas de Enoque descortina-se com esta afirmagao:
"Sua sabedoria [do Ungido/Filho do Homem] foi vertida como dgua e a gldria ndo
esmorecera na sua presenca para sempre e sempre”, (1 En 49:1). Dois versos
depois, o autor das Parabolas diz do Filho do Homem que: “"Nele habitam o espirito
da sabedoria e o espirito da clarividéncia, e o espirito de instrucdo e poder, e o
espirito daqueles que adormeceram na justica”. (1 En 49:3). Numa passagem do
capitulo anterior da obra é dito que a sabedoria serd a chave para que os eleitos
reconhecam o Filho do Homem:

E a sabedoria do Senhor dos Espiritos revelou-o [0 Filho do
Homem]

aos santos e aos justos;

haja vista que ele preservou o lugar dos justos.

Uma vez que eles odiaram e desprezaram esta era de
injustigas.

De fato, por meio de todas as suas agles e de todos os
modos, eles a odiaram

[a injustica de sua época] em nome do Senhor dos
Espiritos.

Dado que em seu nome eles foram salvos,

e ele é o vingador de suas vidas. (1 En 48:7).

Por este motivo, eu discordo radicalmente da afirmacdo de Daniel R.
Sadananda de que o titulo de Filho do Homem n&o teria auxiliado em nada o quarto
evangelista na formulagdo da sua cristologia do /logos. Em contraposicdo, eu
considero acertado o seu posicionamento de que o /ogos encampa uma nova

“categoria mitoldgica reflexiva” (sic), uma forma de teologia que se apropriou de

15



RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

uma linguagem, de material e de padrdoes miticos e usou esses padrées, motivos e
configuracdes para suas proprias preocupacoes teoldgicas. Ainda consonante Daniel
R. Sadananda, tal teologia ndo esta interessada em reproduzir o mito em si mesmo
ou 0s materiais miticos na sua tipologia tradicional; mas, em vez disso, ela procura
tomar e adotar os diversos elementos miticos para suas préprias apreensdes
teoréticas e suas metas teoldgicas.

Logos fornece para o autor do Quarto Evangelho uma categoria
mitolégica reflexiva, contextual, que transcende suas fronteiras
raciais e religiosas. Logos foi compreendido no seu contexto por
todos de acordo com suas préprias maneiras distintas de interpreta-
lo. As diferentes compreensdes provaram ser a chave para comecar
um dialogo criativo com seu contexto e explicar a tradicdo de Jesus
através deste didlogo. Portanto, o Logos Joanino denota um
processo teoldgico de desmitologizacdo e remitologizagdo num
didlogo contextual. Ele fala da necessidade de ‘criar e recriar novos
mitos ou novas categorias mitoldgicas reflexivas’ a fim de tornar o
evangelho efetivo, contextual e significativo. (SADANANDA,
2004:172).

A segunda oracgao do versiculo de abertura do prélogo, "e o logos estava

com Deus” (kai 6 Adyog fv npog Tov Oeov) nos oferece uma perspectiva pouco

considerada da relacdao entre Deus e o Logos, conforme observou Daniel R.
Sadananda. A expressao mpoc 1ov Oedv, traduzida como "estava com Deus”, deve
ser revisada, alerta o autor.

Segundo ele, a preposicao mpoc acompanhada do acusativo masculino 1ov
nao denota posicao espacial, no sentido de “estar ao lado de”. Em vez disso, ela
indicaria uma relacdo de comunhdo entre duas coisas, onde a referéncia a uma
delas se da pelo fato de pertencer a outra ou estar inserido nela. Exemplo disto
estd na Epistola aos Romanos: "Tenho, portanto, de que me gloriar em Cristo

Jesus, naquilo que se refere a Deus...” (§xw ovv THv KaAUXNOIV év XpIoT® Ingod T&

npog Tov Ogov) - Rm 15:17. O modo como a tradugdo do final do versiculo foi
feita, isto é, "se refere a Deus”, guarda o sentido de “aquilo que pertence a Deus ou

n

é inerente a Deus”. Por conseguinte, a traducdo mais correta ndo deveria ser "o
Logos estava com Deus”; e sim "o Logos estava em Deus”. (SADANANDA,
2004:176). O Logos, portanto, seria visto como uma emanagdo de Deus. Este
pensamento encontra ressonancia na frase consecutiva aquela que nés acabamos
de analisar acima, que reza o seguinte: “e o Logos era Deus” (kai ©£d¢ av 6 AOyoc),
0 que exprime a unicidade entre Deus e o Logos. (Jo 1:3).

Quando analisamos o versiculo 4, nos defrontamos com a seguinte
sentencga: "o que foi feito nele [logos] era a vida, e a vida era a luz dos homens”
(8v avT® Jwn AV, Kai 1 {wn AV T O&C TdV avBpwnwv) — Jo 1:4. Na exegese de Daniel
Sadananda, neste versiculo, o quarto evangelista apresenta o Logos como a

substancia pela qual Deus dotou sua criacdo de vida. E interessante vislumbrarmos

16


http://biblehub.com/greek/2532.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/3056.htm
http://biblehub.com/greek/1510.htm
http://biblehub.com/greek/4314.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/4314.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/4314.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2192.htm
http://biblehub.com/greek/3767.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2746.htm
http://biblehub.com/greek/1722.htm
http://biblehub.com/greek/5547.htm
http://biblehub.com/greek/2424.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/4314.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2532.htm
http://biblehub.com/greek/2316.htm
http://biblehub.com/greek/1510.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/1722.htm
http://biblehub.com/greek/846.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/1510.htm
http://biblehub.com/greek/2532.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/1510.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/5457.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm

RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

uma analogia com a pericope de Jo 5:26: "Assim como o Pai tem a vida em si
mesmo, também concedeu ao Filho ter a vida em si mesmo”. (donep yap 6 OaTtnp

gxel LoV gV £AUTH, OBTWC KAi Td Yid £wkev Jwnv EXEIV &V £éauTd). Para Daniel

Sadananda, o relacionamento entre Deus e o Logos no proélogo e o relacionamento
entre Pai e Filho (isto &, Deus e Jesus) no evangelho sdo paralelos e sdo descritos
em termos idénticos. Disto conclui-se que o Logos e o Filho (Jesus) partilham da
vida “auto-existente” (sic) de Deus. (SADANANDA, 2004:183).

A correlacao entre Jesus e o Logos fica patente no quarto evangelho.
Estando o Logos em unido com Deus, Dele fazendo parte; Jesus, entdo, estaria em
unidao com Deus como sendo parte de Deus; Dele projetando-se sobre a
humanidade no fendmeno da encarnagdo divina, assim como o Filho do Homem é
uma projecdo personificada da sabedoria de Deus (sua hipdstase) que se faz
presente entre os homens quando assume a forma humana de Enoque.

A mensagem cristoldgica do evangelho de Jodo alcanca o seu climax no final
do capitulo 17, o ultimo antes da narrativa da paixdo. O evangelista quis deixar
bem claro o seu pensamento teoldgico sobre a consubstanciacdo de Jesus com
Deus (numa unido hipostatica), neste trecho onde Jesus pronuncia sua oracdo de
despedida, antes de ser preso:

Como tu, Pai, estds em mim e eu em ti, que eles estejam em
nds, para que o mundo creia que tu me enviaste. Eu lhes dei a
gléria que me deste para que sejam um, como ndés somos um.
(...) Pai, aqueles que me deste quero que, onde eu estou, também
eles estejam comigo, para que contemplem minha gléria, que me
deste, porque me amaste antes da fundacao do mundo. (Jo
17:21-22,24).

Sob este viés, é totalmente descabida a afirmacdo de Mathias Henze (2007)
de que o prélogo de Jodo é uma “combinacdo ingénua” (sic) de soteriologia
messidnica judaica com uma teologia igualmente judaica do /ogos. (HENZE,
2007:298). Primeiro que, conforme pudemos demonstrar, a teologia do /ogos no
evangelho joanino ndo foi fruto de mera casualidade, pelo contrario; ela
acompanhou de perto a légica de uma mentalidade que deitava suas raizes na
filosofia grega, muito antes de se tornar teoldgica — ou cristoldgica, para ser mais
preciso. Segundo, Mathias Henze insinua que o logos é um produto da elucubragao
religiosa judaica, como se ele fosse um conceito formulado pela primeira vez dentro

do judaismo; algo que, como vimos, ndo poderia estar mais longe da verdade.

Documentagao:

BIBLIA DE JERUSALEM. Trad. Tiago Giraudo. SP: Paulus, 52. Ed., 1996.

COUSIN, Hugues. Narracdo de milagres em ambientes judeu e pagdo. Trad. Benoni
Lemos. SP: Paulinas, 1993.

17


http://biblehub.com/greek/5618.htm
http://biblehub.com/greek/1063.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/3962.htm
http://biblehub.com/greek/2192.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/1722.htm
http://biblehub.com/greek/1438.htm
http://biblehub.com/greek/3779.htm
http://biblehub.com/greek/2532.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/5207.htm
http://biblehub.com/greek/1325.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/2192.htm
http://biblehub.com/greek/1722.htm

RJHR VII:13 (2014) - Daniel Soares Veiga

DIOGENES LAERTIUS. Lives of the Eminent Philosophers. Trans. by R. D. Hicks.
London: Harvard University Press, 1972.

E. ISAAC. 1 ENOQUE. In: CHARLESWORTH, James H. (ed). THE OLD TESTAMENT
PSEUDOEPIGRAPHA. APOCALYPTIC LITERATURE & TESTAMENTS. New York:
Doubleday, vol. 1, 1983.

GAZZINELLI, Gabriela Guimaraes. Fragmentos Orficos. Belo Horizonte: Ed. UFMG,
2007.

PHILOSTRATUS, Flavius. The life of Apollonius of Tyana. Trans. by F. C. Conybear.
Cambridge, MA: Harvard University Press, 1989.

PLATAO. O Banguete. Trad. De Albertino Pinheiro. 32. Bauru, SP: EDIPRO, 2009.

Bibliografia:

BOCCACCINI, Gabriele. Finding a Place for the Parables of Enoch within Second
Temple Jewish Literature. In: BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and the Messiah Son
of Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing
Co., 2007, pp.263-289.

CARDOSO, Ciro Flammarion. Sete olhares sobre a antiguidade. Brasilia: Ed. UnB,
1994,

CORNELLI, Gabriele. A Magia de Jesus. In: CHEVITARESE, André; CORNELLI, Gabri
ele; SELVATICI, Ménica. (orgs.) Jesus de Nazaré: uma outra historia. SP: Anna-
blume, FAPESP, 2006, pp.83-100.

HENZE, Mathias. The Parables of Enoch in Second Temple Literature: a response to
Gabriele Boccaccini. In: BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and the Messiah Son of
Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing
Co., 2007, pp.290-298.

ORLOV, Andrei. Roles and Titles of the Seventh Antediluvian Hero in the Parables of
Enoch: a departure from the traditional pattern? In: BOCCACCINI, Gabriele.
Enoch and the Messiah Son of Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge:
W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp.110-136.

REALE, Giovanni. Pré-socraticos e orfismo. SP: Ed. Loyola, 2009.

. Estoicismo, ceticismo e ecletismo. SP: Ed. Loyola, 2011.

SADANANDA, Daniel R. The Johannine Exegesis of God: an exploration into the

johannine understanding of God. New York: Walter de Gruyter GmbH & Co.,
2004.

STUCKENBRUCK, Loren. The Building Blocks for Enoch as the Son of Man in the
Early Enoch Tradition. In: CHARLESWORTH, James; BOCK, Darrell, L. Parables
of Enoch: a paradigm shift. New York: Bloomsbury T&T Clark, 2013.

18



