
 

Recebido em: 04/04/2014 

Aceito em: 30/06/2014 

 

No princípio era o Logos... a encarnação divina no evangelho de João na  

perspectiva da filosofia grega. 

                                                                                       

                                                                                      Daniel Soares Veiga1 

                                                                               Doutorando (PPGH/UERJ) 

                                                          http://lattes.cnpq.br/6808655301090296 

Resumo: 

 O objetivo deste artigo é buscar entender como se originou a crença na 

transcendência de Jesus dentro da comunidade joanina, considerando-se as 

especulações filosóficas gregas concernentes ao conceito do Logos. Neste sentido, o 

presente artigo também é relevante na medida em que ele nos recorda do 

constante diálogo e interação que ocorria entre o querigma cristão e as formas do 

pensamento metafísico grego, correntes no mundo mediterrânico. 

 

Palavras-chave: Logos, filosofia, João, divinização e transcendência. 

 

Abstract: 

 This paper’s goal is try to understand how to start the belief in the 

transcendence of Jesus within Johannine’s community, regarding the greek 

philosophical speculations about the concept of Logos. In this point of view, the 

present paper is also important as it recalls us for usual dialogue and interaction 

that happened between the Christian kerygma and the current ways of greek 

metaphysical thought in the Mediterranean world. 

 

Key-words: Logos, philosophy, John, divinization and transcendence. 

   

                                                           
1
 Desenvolvendo atualmente a pesquisa “Jesus: uma análise do processo histórico que culminou na sua 

divinização pelo evangelho de João no final do século I, dentro do contexto da sociedade imperial 

romana”, orientado pelo Prof. Dr. Edgard Leite. 

http://lattes.cnpq.br/6808655301090296


RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

7 
 

 

Antes de tudo, eu devo evidenciar logo de início, a título de esclarecimento, 

que o eixo norteador da minha pesquisa é a hipótese de que a comunidade judaico-

cristã que compôs o círculo joanino teve o seu herói mítico fundador na figura do 

patriarca Enoque; a contrapartida judaica de Rômulo, o fundador mítico de Roma. 

 Para tanto, existem indícios na literatura enoquiana que podem sustentar 

essa minha teoria. O estudioso Andrei Orlov (2007) apontou a existência de 

evidências na literatura enoquiana atribuindo a Enoque características típicas de um 

escriba. (ORLOV, 2007:114-118). 

 Nas tradições mais antigas sobre Enoque, ele é descrito como alguém que 

realiza atividades próprias de um escriba, ao mesmo tempo em que ele é iniciado 

nos segredos celestiais. O motivo da iniciação nos segredos celestiais como ponto 

de partida para suas tarefas de escriba ocupa um destaque especial no Livro 

Astronômico de 1 Enoque  (compreendendo os capítulos 72 a 82) que, segundo 

Andrei Orlov, é o estrato mais antigo do material enoquiano. (ORLOV, 2007:116). 

 Em 1 En 74:2 o patriarca é descrito como aquele que escreve as instruções 

do anjo Uriel, considerando os segredos das luminárias celestiais e seus 

movimentos. Em 1 En 81:6, Uriel aconselha o patriarca a redigir o conhecimento 

por ele recebido na realeza celestial a fim de que ele possa compartilhá-lo com seus 

filhos durante sua breve visita à terra. Na opinião de Andrei Orlov, portanto, os 

registros do patriarca feitos no céu parecem desempenhar um papel importante na 

transmissão dos segredos celestiais aos humanos em geral e, em particular, ao seu 

filho Matusalém, conforme pode ser lido em 1 En 82:1. (ORLOV, 2007:117). 

 Entretanto, as atribuições de Enoque como um escriba não cessam por aí. O 

pesquisador Loren T. Stuckenbruck (2013) ressalta que no Livro dos Observadores, 

Enoque é introduzido como um escriba logo no começo do capítulo 12 (1 En 12:3). 

Lá, Enoque é formalmente apresentado por um intermediário angelical como o 

“escriba da justiça” e, como tal, ele é comissionado para anunciar o julgamento 

divino contra os “Observadores dos Céus”. (1 En 12:4). Um pouco adiante, em 1 En 

15:1, Enoque é chamado de “escriba da verdade”, justamente na parte da obra 

onde ele é encarregado de reportar aos anjos caídos que a punição deles é 

irreversível. Loren T. Stuckenbruck argumenta, porém, que neste ponto do 

desenvolvimento do drama, a identidade escriturística de Enoque tem menos a ver 

com a função de escrever e mais com a atividade de promotor que formaliza as 

acusações trazidas contra os anjos rebeldes. (STUCKENBRUCK, 2013:322).  

 Visando um melhor entendimento da minha linha de raciocínio, é mister 

levarmos em conta o significado do ofício de escriba nas sociedades do antigo 

oriente próximo. O escriba é aquele que codifica e sistematiza as leis, as normas de 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

8 
 

conduta, os interditos, e expressa por escrito, de forma inexorável, a dinâmica da 

vida dos seres que habitam aquele universo circunscrito onde ele atua; sendo este, 

por sua vez, um reflexo dos mundos superiores das divindades. Ciro Flamarion 

Cardoso (1994) afirmou certa vez que a separação entre o domínio religioso e 

outros campos da atividade humana, que hoje nos parece trivial, não fazia sentido 

para os antigos orientais. Nas palavras do autor: “Governo e culto, astronomia e 

astrologia, lei divina e lei humana, etc. não eram vistos como coisas distintas ou 

separáveis entre si. A religião estava em toda parte, tudo penetrava...”. 

(CARDOSO, 1994:57). 

 No caso específico de Enoque, ele é um escriba que recebe e registra as 

instruções ditadas pelo próprio Deus, por intermédio dos seres angelicais, com a 

finalidade de repassá-las para a humanidade. Procedendo assim, ele age de 

maneira similar a Rômulo que, uma vez divinizado, dá recomendações aos seus 

pares sobre como eles devem se comportar se quiserem alcançar grandes dádivas. 

 Em suma, Enoque atua como um organizador e um sistematizador das 

condições de vida, que irão dar sustentação a toda uma civilização. Como princípio 

organizador que encerra dentro de si uma verdade de natureza divina (ele conhece 

os segredos celestiais), Enoque assemelha-se ao logos como força criadora e fonte 

de ética. Enoque consegue reunir prerrogativas que o colocam na posição de herói 

fundador e de logos. 

 O vínculo de Enoque com Jesus é feito por intermédio da personagem do 

Filho do Homem, entidade que, como nós já vimos, se confunde com a figura do 

patriarca. 

 Desta feita, se Enoque é o logos, o Filho do Homem também o é. E através 

da construção da imagem de Jesus como Filho do Homem, elaborada pela 

comunidade joanina, Jesus também alcança o status de logos, pelo que se lê no 

prólogo do evangelho: “No princípio era o Verbo (λόγος) e o Verbo estava com 

Deus (...) e o Verbo se fez carne e habitou entre nós”.2 (Jo 1:1, 14). 

 Devemos, contudo, nos inteirar sobre como ocorreu a evolução do conceito 

do logos no pensamento do mundo antigo e sob qual critério ele foi assimilado pelo 

evangelho de João a ponto de se tornar o elemento ontológico da natureza de Jesus 

e, por isso mesmo, norteador da sua divindade na cristologia joanina. 

 Conceito filosófico de origem pré-socrática, o logos emerge como fruto das 

reflexões de Heráclito de Éfeso (que viveu na transição do século VI para o V a.C.) 

a respeito do que ele considerava como a permanente mutabilidade de todas as 

coisas existentes no universo, donde ele deduziu a necessidade da 

imprescindibilidade de uma sabedoria transcendente responsável por manter o 

                                                           
2
 A Bíblia de Jerusalém traduz o termo grego logos como Verbo. 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

9 
 

movimento contínuo de tudo quanto existe no mundo, numa dinâmica perpétua.3 

Heráclito resumiu a sua definição de logos como sendo “a lei comum que rege 

todas as coisas e que comporta em si mesma uma inteligência universal”. (REALE, 

2009:69). 

Na tradição filosófica grega, o Logos é primeiro encontrado como 
uma potência cósmica divina em Heráclito. O Logos é aquilo que 
explica a continuidade no meio de todo o fluxo que é visível no 

universo. Logos, de acordo com Heráclito, é o ‘princípio’ eterno da 
ordem no universo que faz do mundo um cosmos. (SADANANDA, 
2004:164). 

 

 Mais tarde, os pitagóricos4 aperfeiçoarão o conceito heraclitiano do logos. 

Com os pitagóricos, passa-se a ter a compreensão de um universo constituído pelo 

número, com o número e segundo o número. E assim fica claro que este universo 

devia se tornar, para os pitagóricos, um “cosmo”, palavra grega que significa 

“ordem”. 

 Nesta nova senda, trilhada pelos pitagóricos, o logos carimbou sua 

impressão decisiva no pensamento ocidental: o mundo deixou de ser o domínio de 

forças obscuras, campo de misteriosas e indecifráveis potências e tornou-se, 

justamente, a “ordem”, e, como tal, tornou-se transparente ao espírito. A ordem 

diz número e número diz racionalidade, cognoscibilidade e permeabilidade ao 

pensamento. (REALE, 2009:85). A partir daí o pitagorismo define o logos como 

sinônimo de razão, ciência e consciência. 

 Inspirando-se no pitagorismo, o estoicismo (século IV a.C.), com Zenão de 

Cítio5, ampliará a percepção do logos. Para Zenão, o logos, que não representa 

somente a razão pensante e cognoscente, mas também o princípio espiritual que 

confere forma a todo o universo, reina tanto no cosmos quanto no homem e 

fornece-nos a chave para captar não só o significado do mundo, mas também o da 

nossa existência espiritual, e para conhecer o nosso destino efetivo. (REALE, 

2011:18). De acordo com o filósofo, a impressão do que é a realidade no universo 

não depende de nós, já que depende da ação que os objetos exercem sobre os 

nossos sentidos, e nós não somos livres para acolhê-la ou evitá-la; todavia nós 

                                                           
3
 Para Heráclito, o fogo era o princípio de todas as coisas, na medida em que ele encerra dentro de si um 

fluxo perene de movimento, pois suas chamas estão sempre ora expandindo-se, ora retraindo-se enquanto 

queima o combustível que lhe dá vida, como que num eterno “pulsar” que corroboraria a noção de que o 

imobilismo é antinatural ao universo. Cf. REALE, Giovanni. Pré-socráticos e orfismo., pp. 63-71. 
4
 Afirma-se que Pitágoras nasceu em Samos. O apogeu da sua vida teria ocorrido por volta de 532 a.C. e 

sua morte nos primeiros anos do século V. Das tardias Vidas de Pitágoras não é possível abstrair quase 

nada de historicamente seguro. Ao que tudo indica, fundou uma escola em Crotona, na Itália, que 

alcançou um enorme sucesso, propondo um novo estilo de vida, místico e ascético. 
5
 Zenão nasceu em Cítio, na ilha de Chipre, cidade grega que abrigara colonos fenícios, por volta de 334-

32 a.C., vindo a falecer em 262 a.C. Aos 22 anos tranferiu-se para Atenas, fundando uma escola 

conhecida como Pórtico. O seu ensinamento mereceu grande estima e respeito, por causa do seu elevado 

senso de moral. Sua retidão e morigeração tornaram-se proverbiais, vindo a obter grande admiração entre 

os atenienses. 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

10 
 

somos livres para tomar posição diante das impressões e representações que esta 

realidade exerce sobre nós, dando-lhes o assenso do nosso logos, ou recusando-lhe 

este assenso. Então, consoante Zenão e os estóicos, o logos assume a função de 

senso crítico que embasa nossa capacidade de fazer escolhas. (REALE, 2011:23). 

 Concomitantemente ao desenvolvimento da filosofia, devemos investigar o 

vicejamento das chamadas “religiões de mistérios”, em peculiar o orfismo, e sua 

incidência sobre a constituição da problemática na filosofia antiga. O orfismo, 

enquanto “religião de mistério”, é posterior aos poemas homéricos (que não 

apresentam nenhum traço dele) e a Hesíodo. É certo o seu florescimento ou 

reflorescimento no século VI a.C. Segundo Giovanni Reale (2009), o núcleo 

fundamental das crenças ensinadas pelo orfismo consiste na proposição de que no 

homem coabita um princípio divino, um δαίμων, que imergiu no corpo humano 

devido a um ato faltoso perpetrado numa vida anterior. (REALE, 2009:24). Este 

δαίμων, preexistente ao corpo, é imortal e, portanto, não morre com o corpo, mas 

está destinado a reencarnar-se sempre em corpos sucessivos através de uma série 

de renascimentos para expiar a sua culpa. 

 A idéia de uma alma divina pode ser encontrada nas “lâminas áureas” (tipos 

de placas com escritas gravadas de teor místico), descobertas em alguns túmulos, 

das quais se conclui que tal idéia constituía o fulcro da fé órfica. Abaixo temos um 

exemplar de uma dessas plaquetas, descoberta em Turi: 

Venho dentre os puros, ó pura Rainha dos Infernos, 
 Eucles e Eubuleu, bem como outros deuses imortais. 

 Assim, pois, eu suplico que possamos ser de sua raça 

afortunada. 
 Mas a Moira me sobreveio e outros deuses imortais 

 ... e fulgurante como relâmpagos. 

 Voei para longe do ciclo de doloroso e pesado lamento. 
 Subi na desejada coroa com pés velozes. 

 Afundei sob o seio da senhora, Rainha Ctônica. 
 Desci da desejada coroa com pés velozes. 

 Afortunado e bem-aventurado, que seja divino em oposição 
a mortal. 

 Cabrito6, caí no leite. 
           (Lâmina de Turi III. B.1.3) 

 

 Giovanni Reale argumenta que este novo esquema de crença numa alma 

divina revolucionou a tradicional concepção filosófica da vida e da morte; de toda 

existência humana, enfim. (REALE, 2009:181). O platonismo não ficou imune a 

essa tendência. Platão (428/27 a 348/47 a.C.) certa vez afirmou que os filósofos, 

como os poetas, são habitados pelas divindades, sendo por elas que eles falam tão 

bem. Esta visão platônica da fruição de uma alma divina fica evidente na obra O 

Banquete, que narra um debate fictício entre vários pensadores acerca do tema do 

                                                           
6
 Uma referência a Dionísio, que era venerado sob várias formas, dentre elas a de um cabrito. Cf. 

GAZZINELLI, Gabriela Guimarães.  Fragmentos Órficos., p.109. 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

11 
 

amor. A estória começa com o discurso de Fedro, ao qual tomo a liberdade de 

reproduzir alguns fragmentos, conforme se lê a seguir: 

“Grande deus é Eros, digno da admiração dos homens e dos deuses, 
por muitos e vários motivos, entre os quais não é menor o de sua 

gênese, que o coloca no número dos mais antigos deuses. Não teve 
nem pai, nem mãe, nem o nome dos que o geraram é mencionado 
por nenhum prosador ou poeta. Hesíodo ensina que houve primeiro 
o Caos, vindo em seguida a Terra de amplo seio, eterno e inabalável 
sustentáculo de todas as coisas; depois, Eros. Fá-lo, pois, nascer 
após o Caos e a Terra. Parmênides diz que Eros foi o primeiro de 
todos os deuses gerados da deusa que governa o mundo. (...) E, 

deus antigo, é também por isso a fonte dos maiores bens que a 
nós, mortais, nos advém. (...) [Neste ponto, Fedro põe-se a 
discorrer sobre o heroísmo de Aquiles]: Advertido por sua mãe de 
que morreria em combate se matasse um dia a Heitor, e, se não o 
matasse, recobraria o lar para só expirar na velhice, este guerreiro 
não hesitou em socorrer Pátroclo, não somente pronto a morrer 
para vingá-lo, mas ainda a matar-se sobre o cadáver do seu amado. 

Os deuses exultaram com esta morte e recompensaram, 
especialmente, a Aquiles por essa dedicação ao seu amado. (...) O 
apaixonado é, realmente, mais divino que o eleito, por isso que é 
inspirado por um deus. Eis porque os deuses preferiram honrar 
Aquiles a Alceste, enviando-o às ilhas dos bem-aventurados. 
Concluo, pois, dizendo que entre os [deuses] imortais, é o Eros o 

mais antigo, o mais augusto e o mais apto a garantir aos homens a 
posse da virtude e da felicidade na vida e na morte”. 
                                        (Platão. O Banquete. Discurso de Fedro) 

 

 Pelo exposto acima, verifica-se que para os platônicos o homem era um 

receptáculo que poderia acolher uma essência divina ou que sua alma poderia 

perfeitamente compartilhar da natureza das divindades (neste caso, do deus Eros), 

tornando-se ela própria, divina. Gabriele Cornelli participa da opinião de que o 

poder de um mago (ou um “homem-divino”, conforme o entendimento de cada um) 

está relacionado a um conhecimento do “cosmos”. O autor alinha-se com o 

pensamento de uma corrente antropológica, segundo a qual se um xamã tem 

conhecimento de quem são realmente os deuses que integram seu panteão, então 

ele usufrui de um acesso direto a energia que eles possuem. Por isso, o 

conhecimento do cosmos é um elemento significativo que deve estar associado à 

magia. (CORNELLI, 2006:93). 

 Sob tal viés, fica compreensível o relato mítico que Porfírio faz de Pitágoras, 

onde o filósofo consegue apaziguar as ondas do mar; pois na medida em que este 

era um espaço físico reservado ao deus Poseidon, só se torna factível seu domínio 

sobre o oceano se Pitágoras tivesse algum contato com esta divindade. 

 Lembram-se dele [Pitágoras] predições infalíveis de terremotos, 
que ele rapidamente desviou pestes, deteve ventos violentos e uma 
chuva de granizo, acalmou as ondas dos rios e do mar, a fim de que 
permitissem travessia fácil aos seus adeptos. (Porfírio. Vida de 
Pitágoras 29)7 

 

                                                           
7
 Apud. COUSIN, Hugues. Narração de milagres em ambientes judeu e pagão., p.74. 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

12 
 

 As práticas da magia atribuídas a Pitágoras parecem ter incluído certas 

ações de exorcismos, ou pelo menos assim é sugerido do relato do mesmo Porfírio: 

“Por meio de ritmos, de cânticos, de encantamentos, aliviava ele [Pitágoras] os 

sofrimentos da alma e do corpo”. (Porfírio. Vida de Pitágoras 30).8 

 Aquele, porém, a quem é reputado a fama de ter sido, de fato, um 

conspícuo exorcista, foi Apolônio de Tiana9, ele próprio um adepto do pitagorismo. 

Vegetariano e continente, seu estilo de vida pretendia ser fiel ao ideal pitagórico. A 

Vida de Apolônio de Tiana contém uma coletânea de milagres, dentre os quais 

lemos uma narração de ressurreição, cinco narrativas de curas, quatro exorcismos 

e seis trechos muito breves mostrando o poder de Apolônio sobre a natureza 

inanimada. Para o nosso estudo, interessam os relatos de exorcismos por ele 

efetuados. Eles são como seguem abaixo: 

Ele [Apolônio] fez entrar uma pobre mulher que suplicava por seu 

filho; ela contou que ele tinha onze anos e que há dois anos estava 
em poder de um demônio cuja natureza consistia em zombar e 
mentir. (...) [Diz a mulher]: ‘Quando planejei vir aqui, o demônio 
me falou, servindo-se, para se exprimir, da pessoa do meu filho, e 
me disse que ele era o fantasma de um homem morto há muito 
tempo na guerra e que, quando morreu, era apaixonado por sua 
mulher, mas ela insultou seu leito conjugal desposando outro 

homem três dias depois de sua morte, o que o tinha levado a odiar 
o amor das mulheres e a escolher como domicílio esse menino’. (...) 
Mas o demônio me ameaça com precipícios e barrancos e diz que 
matará meu filho se eu o trouxer até aqui’. ‘Coragem’, disse o 
sábio, ‘ele não matará teu filho depois que tiver lido isto’, e tirando 
de suas vestes uma carta, deu-a à mulher. Aparentemente a carta 

era dirigida ao fantasma e continha ameaças terríveis. (Filóstrato, 
Vida de Apolônio de Tiana III, 38). 

 

Um dia em que Apolônio discutia a 
questão das libações, aconteceu que 
assistia ao debate um jovem elegante 
que tinha tal reputação de debochado, 
que se tornara objeto de versos 
grosseiros... Eis que o jovem 

interrompe o discurso com um riso 
alto e indecente. Apolônio olhou para 
ele e disse: ‘Não és tu que me insultas 
assim, mas o demônio, o qual te 
diriges sem que o saibas’. De fato, o 
jovem, sem o saber, era possesso do 

demônio. Porque ele ria de coisas que 
não faziam ninguém rir e, 
bruscamente, caía em lágrimas, sem 
nenhum motivo, e falava consigo 

mesmo e cantava sozinho. (...) 
quando Apolônio olhou para ele, o 

                                                           
8
 - Apud. Ibid., 74. 

9
 - Originário de Tiana, cidade grega da Capadócia, Apolônio teria percorrido, como pregador itinerante, 

uma grande parte do mundo conhecido no século I d.C.. Morreu por volta de 98 d.C., sendo, portanto, 
posterior a Jesus pelo espaço de uma geração. A pedido da imperatriz Júlia Domna, o retor ateniense 
Filóstrato reuniu vários documentos para redigir, em cerca de 217 d.C., uma Vida de Apolônio de Tiana, 
a qual devemos tudo o que se sabe sobre esta personagem. 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

13 
 

demônio soltou gritos de terror e 

cólera, como os dos supliciados que 

são queimados ou açoitados, e jurou 
que abandonaria o jovem e não 
entraria mais em nenhum ser 
humano. Mas Apolônio, falando-lhe 
como senhor a escravo astuto, 
manhoso e sem-vergonha, ordenou-

lhe com a voz irritada que mostrasse 
por meio de sinal visível que 
realmente tinha saído. O demônio 
respondeu: ‘Vou derrubar esta 
estátua’, designando uma das que se 
achavam no Pórtico Real, diante do 

qual se desenrolava essa cena; 
quando a estátua começou a mexer-
se e, depois, caiu por terra, quem 
poderia descrever o tumulto que se 
verificou e os aplausos maravilhados 

da multidão? (Filóstrato, Vida de 
Apolônio de Tiana IV, 20). 

 

Essa mescla, esse intercâmbio, esse “casamento” entre o orfismo e as 

diferentes filosofias gerou uma alteração bastante profunda e inelutável no 

pensamento ocidental, redesenhando o conceito heraclitiano original do logos. Se 

no pitagorismo, o logos podia ser traduzido como “razão”, “potencial para se 

adquirir conhecimento”, sua combinação com a crença órfica numa “alma divina” 

forjou a convicção de que era a divindade da alma que facultava ao homem o 

exercício da razão (λόγος), através da qual o ser humano aspirava a penetrar nos 

segredos do mundo do divino. De posse desse conhecimento esotérico, o filósofo 

iluminado seria capaz de agir sobre o mundo material e espiritual, mudando suas 

configurações em consonância com seus desejos e interesses.  

 A síntese entre orfismo e pitagorismo encontra sua vazão nos relatos 

atribuídos a Empédocles (495 – 435/30 a.C.), ele mesmo um simpatizante do 

pitagorismo. Na mitologia grega, Orfeu (a quem os fundadores do orfismo 

consagram como seu patrono) era um poeta, filho da musa Calíope com o deus 

Apolo. Orfeu era apaixonado por Eurídice, mas esta veio a falecer após ser mordida 

por uma serpente. Angustiado, ele resolveu ir até o mundo dos mortos a fim de 

buscar a alma da sua amada e trazê-la novamente à vida. Chegando lá, Hades, o 

deus do submundo, consentiu que Orfeu levasse consigo a alma de Eurídice sob a 

condição de que ele não olhasse para ela até que ela estivesse inteiramente sob a 

luz do sol. Infelizmente, já quase no limiar da saída do submundo, Orfeu olhou para 

certificar-se de que Eurídice o acompanhava, quebrando o acordo feito com Hades. 

Por causa disto, Hades a tomou novamente. Por um momento, Orfeu a viu, perto 

da saída do túnel escuro, perto da vida outra vez. Mas enquanto ele a olhava, ela 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

14 
 

se tornou de novo um fantasma, desvanecendo-se na sua frente para regressar 

definitivamente ao mundo dos mortos.10  

 O que isto tem a ver com Empédocles? Empédocles foi, dentre outras coisas, 

um filósofo e médico grego. Sustentava a teoria de que o universo era constituído 

por quatro princípios fundamentais: terra, ar, água e fogo. Crente devotado aos 

mistérios órficos, ele aproveitou muito do que havia aprendido do pitagorismo para 

compor seus trabalhos. Era tido como um poderoso mágico, capaz de controlar o 

vento, as chuvas e as tempestades e de livrar cidades de pestes.11 

 Em um fragmento extraído do seu poema Sobre a Natureza, Empédocles faz 

uma autodescrição dos seus dons miraculosos e sobre si mesmo ele afirma que 

“trará de volta do Hades a alma de um homem já morto”. (Empédocles. Sobre a 

natureza, fragmento 111).12 Notamos aí a extraordinária semelhança com Orfeu. 

Vemos que tanto Empédocles quanto Orfeu detinham poder sobre entidades 

espirituais, a ponto de serem capazes de resgatá-las do Hades. Tamanho poder 

sobre espíritos satisfaria as habilidades de um exorcista na hora em que ele tivesse 

de expurgar um demônio. 

 E aqui nos reaproximamos de Jesus de Nazaré, um dos maiores exorcistas 

judeus da antiguidade, cujo logos o permitia compartilhar dos segredos de Deus 

(não percamos de vista sua identificação com o Filho do Homem enoquiano) e, 

como retribuição por tal aptidão, ele era capaz de comandar e dominar os seres 

espirituais demoníacos.  

 Aos olhos das pessoas da sua época, Jesus poderia bem ser considerado um 

Pitágoras ou um Empédocles judeu. Tal identificação, entretanto, ocasionaria um 

problema para a cristologia joanina, pois haveria o risco desta comparação resultar 

numa atitude refratária quanto à crença na ressurreição de Jesus. A questão é que, 

se por um lado Pitágoras e Empédocles eram portadores de um logos que lhes 

facultava realizar ações taumatúrgicas; por outro lado, suas vidas eram cerceadas 

pela finitude de suas respectivas existências terrenas. 

 Para a comunidade joanina, Jesus morreu na Terra, mas isto não foi o fim da 

sua existência, posto que ele ressuscitou. E uma vez que o quarto evangelho já 

havia homologado Jesus como o Filho do Homem enoquiano, sua preexistência 

implicava numa eternidade que não podia se restringir e que ultrapassava a finitude 

natural dos seres, condicionada pela sua duração biológica limitada, mesmo de 

homens como Pitágoras ou Empédocles (sem citar os imperadores já 

mencionados). 

                                                           
10

 Pseudo-Apolodoro. Biblioteca, 1.2.3. 
11

 Diógenes Laércio. Vida e doutrina dos filósofos ilustres VIII. 
12

 Apud. COUSIN, Hugues. Narração de milagres em ambientes judeu e pagão., pp. 74-75. 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

15 
 

 Afinal, não há registros de que Pitágoras, Empédocles ou Apolônio 

houvessem ressuscitado, de modo que se Jesus fosse igualado a essas 

personagens, isto poderia levar os cristãos a dispensar a necessidade da crença na 

ressurreição de Jesus. 

 Em suma, se Jesus fosse visto como “apenas” mais um portador do logos, 

isto daria margem a que terceiros (judeus, gentios e inclusive membros da igreja) 

questionassem a pertinência da sua ressurreição. Como Filho do Homem 

encarnado, o Jesus joanino teria de migrar da condição de “portador” do logos para 

se transformar no próprio Logos. O Logos, definido como a “razão” dos pitagóricos, 

ganharia corpo na pessoa humana de Jesus que, como Filho do Homem 

preexistente, já guardava em si a sabedoria divina.  

E aqui faz sentido a assertiva de Gabriele Boccaccini (2007) quando ele diz 

que a identificação de Jesus com o Filho do Homem é o resultado das mesmas 

dinâmicas que produziram a identificação entre Enoque e o Filho do Homem, isto é, 

a idéia de que o messias escatológico é o revelador mais propício da sabedoria de 

Deus e que tal função jamais poderia ser dividida entre dois mediadores diferentes 

e igualmente importantes. (BOCCACCINI, 2007:278). 

 O capítulo 49 das Parábolas de Enoque descortina-se com esta afirmação: 

“Sua sabedoria [do Ungido/Filho do Homem] foi vertida como água e a glória não 

esmorecerá na sua presença para sempre e sempre”. (1 En 49:1). Dois versos 

depois, o autor das Parábolas diz do Filho do Homem que: “Nele habitam o espírito 

da sabedoria e o espírito da clarividência, e o espírito de instrução e poder, e o 

espírito daqueles que adormeceram na justiça”. (1 En 49:3). Numa passagem do 

capítulo anterior da obra é dito que a sabedoria será a chave para que os eleitos 

reconheçam o Filho do Homem: 

 E a sabedoria do Senhor dos Espíritos revelou-o [o Filho do 
Homem] 

 aos santos e aos justos; 
haja vista que ele preservou o lugar dos justos. 
Uma vez que eles odiaram e desprezaram esta era de 

injustiças. 
De fato, por meio de todas as suas ações e de todos os 

modos, eles a odiaram  

[a injustiça de sua época] em nome do Senhor dos 
Espíritos. 

Dado que em seu nome eles foram salvos, 
 e ele é o vingador de suas vidas.    (1 En 48:7). 

 

 Por este motivo, eu discordo radicalmente da afirmação de Daniel R. 

Sadananda de que o título de Filho do Homem não teria auxiliado em nada o quarto 

evangelista na formulação da sua cristologia do logos. Em contraposição, eu 

considero acertado o seu posicionamento de que o logos encampa uma nova 

“categoria mitológica reflexiva” (sic), uma forma de teologia que se apropriou de 



RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

16 
 

uma linguagem, de material e de padrões míticos e usou esses padrões, motivos e 

configurações para suas próprias preocupações teológicas. Ainda consonante Daniel 

R. Sadananda, tal teologia não está interessada em reproduzir o mito em si mesmo 

ou os materiais míticos na sua tipologia tradicional; mas, em vez disso, ela procura 

tomar e adotar os diversos elementos míticos para suas próprias apreensões 

teoréticas e suas metas teológicas.  

Logos fornece para o autor do Quarto Evangelho uma categoria 
mitológica reflexiva, contextual, que transcende suas fronteiras 
raciais e religiosas. Logos foi compreendido no seu contexto por 
todos de acordo com suas próprias maneiras distintas de interpretá-

lo. As diferentes compreensões provaram ser a chave para começar 
um diálogo criativo com seu contexto e explicar a tradição de Jesus 
através deste diálogo. Portanto, o Logos Joanino denota um 
processo teológico de desmitologização e remitologização num 
diálogo contextual. Ele fala da necessidade de ‘criar e recriar novos 

mitos ou novas categorias mitológicas reflexivas’ a fim de tornar o 
evangelho efetivo, contextual e significativo. (SADANANDA, 

2004:172). 

 

A segunda oração do versículo de abertura do prólogo, “e o logos estava 

com Deus” (καὶ ὁ Λόγος ἦν πρὸς τὸν Θεόν) nos oferece uma perspectiva pouco 

considerada da relação entre Deus e o Logos, conforme observou Daniel R. 

Sadananda. A expressão πρὸς τὸν Θεόν, traduzida como “estava com Deus”, deve 

ser revisada, alerta o autor. 

Segundo ele, a preposição πρὸς acompanhada do acusativo masculino τὸν 

não denota posição espacial, no sentido de “estar ao lado de”. Em vez disso, ela 

indicaria uma relação de comunhão entre duas coisas, onde a referência a uma 

delas se dá pelo fato de pertencer a outra ou estar inserido nela. Exemplo disto 

está na Epístola aos Romanos: “Tenho, portanto, de que me gloriar em Cristo 

Jesus, naquilo que se refere a Deus...” (ἔχω οὖν τὴν καύχησιν ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τὰ 

πρὸς τὸν Θεόν) – Rm 15:17. O modo como a tradução do final do versículo foi 

feita, isto é, “se refere a Deus”, guarda o sentido de “aquilo que pertence a Deus ou 

é inerente a Deus”. Por conseguinte, a tradução mais correta não deveria ser “o 

Logos estava com Deus”; e sim “o Logos estava em Deus”. (SADANANDA, 

2004:176). O Logos, portanto, seria visto como uma emanação de Deus. Este 

pensamento encontra ressonância na frase consecutiva àquela que nós acabamos 

de analisar acima, que reza o seguinte: “e o Logos era Deus” (καὶ Θεὸς ἦν ὁ Λόγος), 

o que exprime a unicidade entre Deus e o Logos. (Jo 1:3). 

Quando analisamos o versículo 4, nos defrontamos com a seguinte 

sentença: “o que foi feito nele [logos] era a vida, e a vida era a luz dos homens” 

(ἐν αὐτῷ ζωὴ ἦν, καὶ ἡ ζωὴ ἦν τὸ φῶς τῶν ἀνθρώπων) – Jo 1:4. Na exegese de Daniel 

Sadananda, neste versículo, o quarto evangelista apresenta o Logos como a 

substância pela qual Deus dotou sua criação de vida. É interessante vislumbrarmos 

http://biblehub.com/greek/2532.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/3056.htm
http://biblehub.com/greek/1510.htm
http://biblehub.com/greek/4314.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/4314.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/4314.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2192.htm
http://biblehub.com/greek/3767.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2746.htm
http://biblehub.com/greek/1722.htm
http://biblehub.com/greek/5547.htm
http://biblehub.com/greek/2424.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/4314.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2532.htm
http://biblehub.com/greek/2316.htm
http://biblehub.com/greek/1510.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/1722.htm
http://biblehub.com/greek/846.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/1510.htm
http://biblehub.com/greek/2532.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/1510.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/5457.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm


RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

17 
 

uma analogia com a perícope de Jo 5:26: “Assim como o Pai tem a vida em si 

mesmo, também concedeu ao Filho ter a vida em si mesmo”. (ὥσπερ γὰρ ὁ Πατὴρ 

ἔχει ζωὴν ἐν ἑαυτῷ, οὕτως καὶ τῷ Υἱῷ ἔδωκεν ζωὴν ἔχειν ἐν ἑαυτῷ). Para Daniel 

Sadananda, o relacionamento entre Deus e o Logos no prólogo e o relacionamento 

entre Pai e Filho (isto é, Deus e Jesus) no evangelho são paralelos e são descritos 

em termos idênticos. Disto conclui-se que o Logos e o Filho (Jesus) partilham da 

vida “auto-existente” (sic) de Deus. (SADANANDA, 2004:183). 

A correlação entre Jesus e o Logos fica patente no quarto evangelho. 

Estando o Logos em união com Deus, Dele fazendo parte; Jesus, então, estaria em 

união com Deus como sendo parte de Deus; Dele projetando-se sobre a 

humanidade no fenômeno da encarnação divina, assim como o Filho do Homem é 

uma projeção personificada da sabedoria de Deus (sua hipóstase) que se faz 

presente entre os homens quando assume a forma humana de Enoque.  

A mensagem cristológica do evangelho de João alcança o seu clímax no final 

do capítulo 17, o último antes da narrativa da paixão. O evangelista quis deixar 

bem claro o seu pensamento teológico sobre a consubstanciação de Jesus com 

Deus (numa união hipostática), neste trecho onde Jesus pronuncia sua oração de 

despedida, antes de ser preso: 

Como tu, Pai, estás em mim e eu em ti, que eles estejam em 
nós, para que o mundo creia que tu me enviaste. Eu lhes dei a 
glória que me deste para que sejam um, como nós somos um. 
(...) Pai, aqueles que me deste quero que, onde eu estou, também 

eles estejam comigo, para que contemplem minha glória, que me 
deste, porque me amaste antes da fundação do mundo. (Jo 

17:21-22,24). 

 

Sob este viés, é totalmente descabida a afirmação de Mathias Henze (2007) 

de que o prólogo de João é uma “combinação ingênua” (sic) de soteriologia 

messiânica judaica com uma teologia igualmente judaica do logos. (HENZE, 

2007:298). Primeiro que, conforme pudemos demonstrar, a teologia do logos no 

evangelho joanino não foi fruto de mera casualidade, pelo contrário; ela 

acompanhou de perto a lógica de uma mentalidade que deitava suas raízes na 

filosofia grega, muito antes de se tornar teológica – ou cristológica, para ser mais 

preciso. Segundo, Mathias Henze insinua que o logos é um produto da elucubração 

religiosa judaica, como se ele fosse um conceito formulado pela primeira vez dentro 

do judaísmo; algo que, como vimos, não poderia estar mais longe da verdade.  

 

Documentação: 

BÍBLIA DE JERUSALEM. Trad. Tiago Giraudo. SP: Paulus, 5ª. Ed., 1996. 

COUSIN, Hugues. Narração de milagres em ambientes judeu e pagão. Trad. Benôni 

     Lemos. SP: Paulinas, 1993. 

http://biblehub.com/greek/5618.htm
http://biblehub.com/greek/1063.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/3962.htm
http://biblehub.com/greek/2192.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/1722.htm
http://biblehub.com/greek/1438.htm
http://biblehub.com/greek/3779.htm
http://biblehub.com/greek/2532.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/5207.htm
http://biblehub.com/greek/1325.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/2192.htm
http://biblehub.com/greek/1722.htm


RJHR VII:13 (2014) – Daniel Soares Veiga 

 

18 
 

DIOGENES LAERTIUS. Lives of the Eminent Philosophers. Trans. by R. D. Hicks. 

    London: Harvard University Press, 1972. 

E. ISAAC. 1 ENOQUE. In: CHARLESWORTH, James H. (ed). THE OLD TESTAMENT  

    PSEUDOEPIGRAPHA. APOCALYPTIC LITERATURE & TESTAMENTS. New York:  

    Doubleday, vol. 1, 1983. 

GAZZINELLI, Gabriela Guimarães. Fragmentos Órficos. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 

    2007. 

PHILOSTRATUS, Flavius. The life of Apollonius of Tyana. Trans. by F. C. Conybear. 

    Cambridge, MA: Harvard University Press, 1989. 

PLATÃO. O Banquete. Trad. De Albertino Pinheiro. 3ª. Bauru, SP: EDIPRO, 2009. 

 

Bibliografia: 

BOCCACCINI, Gabriele. Finding a Place for the Parables of Enoch within Second 

    Temple Jewish Literature. In: BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and the Messiah Son  

    of Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing  

    Co., 2007, pp.263-289.  

CARDOSO, Ciro Flammarion. Sete olhares sobre a antiguidade. Brasília: Ed. UnB,  

    1994. 

CORNELLI, Gabriele. A Magia de Jesus. In: CHEVITARESE, André; CORNELLI, Gabri 

    ele; SELVATICI, Mônica. (orgs.) Jesus de Nazaré: uma outra história. SP: Anna- 

    blume, FAPESP, 2006, pp.83-100. 

HENZE, Mathias. The Parables of Enoch in Second Temple Literature: a response to 

    Gabriele Boccaccini. In: BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and the Messiah Son of 

    Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing  

    Co., 2007, pp.290-298.  

ORLOV, Andrei. Roles and Titles of the Seventh Antediluvian Hero in the Parables of 

    Enoch: a departure from the traditional pattern? In: BOCCACCINI, Gabriele.  

    Enoch and the Messiah Son of Man: revisiting the Book of Parables. Cambridge:  

    W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp.110-136.  

REALE, Giovanni. Pré-socráticos e orfismo. SP: Ed. Loyola, 2009. 

_____________. Estoicismo, ceticismo e ecletismo. SP: Ed. Loyola, 2011. 

SADANANDA, Daniel R. The Johannine Exegesis of God: an exploration into the  

    johannine understanding of God. New York: Walter de Gruyter GmbH & Co.,  

    2004. 

STUCKENBRUCK, Loren. The Building Blocks for Enoch as the Son of Man in the  

    Early Enoch Tradition. In: CHARLESWORTH, James; BOCK, Darrell, L. Parables 

    of Enoch: a paradigm shift. New York: Bloomsbury T&T Clark, 2013. 


