
 

 

 

Recebido em: 27/05/2014 

Aceito em: 01/07/2014 

 

O monge Jerônimo e o bispo Agostinho em torno da controvérsia religiosa 

Jovinianista  

 

Fabiano de Souza Coelho 1 

Doutorando (PPGHC/IH/UFRJ) 

 http://lattes.cnpq.br/2802555703136531 

 

Resumo: 

A renúncia sexual dentro do Cristianismo Antigo foi se construindo no decorrer dos 

primeiros séculos e teve como culminância o final do século IV d. C. O ascetismo de 

Jerônimo e o rigorismo moral do bispo Agostinho estiveram ante um conjunto de 

ideias do monge Joviniano que difundia a igualdade de méritos entre os cristãos 

batizados virgens, viúvos e casados.   

 

Palavras-chaves: Agostinho, Jerônimo, Joviniano.  

 

Abstract: 

The sexual renunciation within Christianity Old has been built during the early 

centuries and was to culminate the end of the fourth century AD. The asceticism of 

Jerome and moral rigor of Bishop Augustine were forward a set of ideas monk 

Joviniano it spread the equal merits between baptized Christians virgins, widows 

and married. 

 

Keyworks: Augustine, Jerome, Jovinian.  

                                                 
1 Doutorando no Programa de Pós-Graduação em História Comparada pela Universidade Federal do Rio 
de Janeiro (PPGHC/UFRJ), orientado pela Professora Doutora Regina Maria da Cunha Bustamante 
(PPGHC/UFRJ). Pesquisa: Cristianismo, Identidade e Poder: um estudo comparado das representações 
de gênero nas obras de Jerônimo e Agostinho (entre os anos 390 a 415 d. C.). 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

41 

 

Introdução 

Jerônimo (347 a 419 d. C.),2 monge e sacerdote católico, Agostinho (354 a 

430) bispo da cidade de Hipona, norte da África romana, foram uns dos maiores 

pensadores de sua época e umas das maiores figuras da religião cristã do Ocidente. 

O monge Jerônimo e o bispo de Hipona foram singulares polemistas de sua época, 

à vista disso, incansavelmente defenderam a identidade daquilo que consideravam 

como a verdadeira religião, isto é, o Cristianismo. Pretendemos apresentar nesse 

artigo como foi o contexto litigioso em torno da temática do casamento, virgindade 

e celibato entre esses Padres da Igreja e o movimento religioso liderado pelo 

monge Joviniano na cidade de Roma, no final do século IV.  

 

 

Jerônimo e Agostinho contra Joviniano 

Voltemos nosso olhar para o tempo de Jerônimo e Agostinho. Esse sacerdote 

e essa autoridade eclesiástica viveram em um período quando o Cristianismo era 

religião do Estado Romano e, por causa disso, as estruturas do poder político 

estavam em íntima conexão com o poder religioso. Mesmo que a cristianização do 

Império em sua totalidade fosse ainda incipiente, a teoria religiosa do Cristianismo 

se adequou à nova realidade de sua sociedade e traduziu o novo acordo entre o 

Estado, a Igreja e os fiéis, de tal maneira que conferiu um sentido religioso às 

novas realidades políticas (PAGELS, 1989: 139).  

Jerônimo viveu num contexto da história em que o Cristianismo estava se 

cristalizando como religião oficial do Império e no interior desse se multiplicavam 

movimentos considerados heréticos. Jerônimo, após realizar seus estudos em 

Roma, fez várias viagens para algumas regiões do Estado Romano, onde teve 

contato com as tradições religiosas cristãs e judaicas, e numa dessas viagens foi 

ordenado sacerdote católico (CASQUEIRO; CELESTINO, 2009: 13).3 Entre os anos 

375 a 377, Jerônimo buscou formação ascética no deserto em Cálcis junto a 

Antioquia e posteriormente retornou a Roma, fixando residência nessa cidade 

(DANIÉLOU; MARROU, 1973: 286). 

Em 382, Jerônimo retornou a Roma, depois de participar do I Concílio de 

Constantinopla, celebrado em 381, com o intuito de participar do novo Concílio que 

seria aberto para resolver as questões pendentes deixadas outrora no último. 

Também nesse período foi nomeado secretário do bispo de Roma, Damásio, que 

                                                 
2 Todas as datas deste trabalho são d. C., salvo quando expresso em contrário. 
3 No ano 377, em Antioquia, Jerônimo foi ordenado sacerdote pelo bispo Paulino (CASQUEIRO; 
CELESTINO, 2009: 13). 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

42 

 

solicitou que as escrituras cristãs fossem traduzidas em uma boa versão para a 

Igreja (CASQUEIRO; CELESTINO, 2009: 15).  

Em Roma o discurso ascético de Jerônimo teve maior eficácia, 

especialmente, junto a um considerado número de senhoras, viúvas e virgens, 

essas pertencentes à alta aristocracia senatorial (DANIÉLOU; MARROU, 1973: 286). 

Assim, Jerônimo se afastou de seus colegas varões e aproximou-se dessas 

mulheres consagradas da Igreja da cidade de Roma para demonstrar sua erudição 

(BROWN, 1990: 301).  

Jerônimo, por conseguinte, durante o pontificado de Damásio, foi 

conselheiro espiritual de um grupo de mulheres cristãs da aristocracia da cidade. 

Em seguida viajou para o Egito e Palestina, assentou-se, no ano de 386, na cidade 

de Belém, sendo um superior de uma comunidade monástica que foi patrocinada 

por sua amiga, a rica viúva romana, Paula (VESSEY, 2001: 752).  

Entretanto, quando Sirício assumiu o episcopado em Roma, o monge 

Jerônimo encontrou problemas, diferente de outrora. Um dos primeiros atos de 

Sirício como bispo de Roma foi o processo de julgamento e expulsão de Jerônimo 

da cidade de Roma no ano de 385. Sirício apresentou que Jerônimo foi objeto de 

acusação de conduta vergonhosa, decorrente de suas relações com a viúva 

romana, chamada Paula4 (HUNTER, 2003: 455).  

Em Belém, Jerônimo, formou uma comunidade religiosa ascética e erudita – 

sendo que no interior dessa comunidade habitavam homens e mulheres. Em 

especial, a cultura oferecida por Jerônimo a essas mulheres religiosas era 

relacionada a uma profunda formação intelectual e a uma disciplina ascética 

rigorosa (BROWN, 1990: 304). 

Por sua vez, entre os anos 394 a 430, Agostinho foi bispo de Hipona, em 

latim Hippo Regius, cidade portuária no norte da África romana. O bispo Agostinho 

se destacou por sua intensa atividade eclesiástica, e sendo um líder ativo na Igreja 

de Hipona, atendia inúmeras pessoas de sua localidade e de outras regiões do 

Império Romano.  

Agostinho, na Igreja em Hipona, teve que resolver diversos assuntos no 

campo civil, jurídico, político e manteve contato com diversos personagens 

influentes de seu tempo. Portanto, a vida de bispo católico na cidade de Hipona era 

muito complexa; essa cidade recebia diariamente uma diversidade de pessoas de 

várias regiões da África e além-mar; conviviam no interior da comunidade de 

                                                 
4 Embora a imoralidade de Jerônimo não tenha sido comprovada, ele foi aparentemente obrigado a 
assinar um documento aceitando deixar Roma imediatamente (HUNTER, 2003: 455). 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

43 

 

Hipona além dos cristãos, outros grupos religiosos (por exemplo, os donatistas) e, 

também, os pagãos.  

Com isso, o episcopado vivenciado em Hipona por Agostinho teve como base 

a vida em comum entre os clérigos; essa autoridade eclesiástica aconselhava 

outras ecclesias a imitarem o exemplo da Igreja de Hipona. Além disso, o múnus 

episcopal implicava a administração propriamente dita do patrimônio da Igreja, 

terras ou imóveis, provenientes de doações e o gerenciamento dos donativos em 

espécie ou em dinheiro recebidos para o serviço do culto ou para os pobres 

(HAMMAN, 1989: 282). 

De acordo com Teja (1999: 97-107), os bispos, nos séculos IV e V – período 

que norteou nosso objeto de análise nesse artigo –, eram uma junção de sacerdote, 

político, filósofo, jurista e retórico; este perfil pode ser explicado pela procedência 

social de um número considerável de bispos. Como membros das aristocracias 

urbanas, recebiam uma formação clássica, alguns possuíam riqueza familiar e, na 

tarefa de dirigir a sociedade do seu tempo, somavam ao status social as 

prerrogativas eclesiásticas. 

Igualmente, assevera Dodaro (2001: 674) que Agostinho como bispo de 

Hipona herdou uma série de complexas relações institucionais com funcionários 

imperiais e provinciais que estavam encarregados dos assuntos políticos e militares. 

Durante seu episcopado, Agostinho contribuiu também para o desenvolvimento 

dessas relações institucionais, tanto em nível teórico quanto em nível prático.  

Ademais, nesse período, os bispos também “[...] eram patronos dos pobres 

e protetores das mulheres influentes, cujas energias e fortuna colocavam a serviço 

da Igreja; o bispo era diretor espiritual de vastos grupos de viúvas e virgens e 

adquiria importância na cidade nesse século” (BROWN, 2009: 254-255). 

Como mediador entre o povo e o poder político imperial, o bispo de Hipona 

era tomado por muitas questões e atividades que transcendiam o âmbito religioso. 

No campo político, o bispo Agostinho em Hipona atuava na mediação de conflitos; 

defendia não apenas interesses das comunidades cristãs, mas também interesses 

da cidade, respondendo não apenas pelos clérigos e pelos fiéis cristãos, mas em 

alguns casos, inclusive pelos pagãos.  

Desta maneira, transcendendo o poder espiritual, os bispos do século IV e 

início do século V tinham um consistente poder temporal, em particular, por causa 

da oficialização do Cristianismo como religião do Império Romano, proclamado por 

Teodósio I, em 380.  

Agostinho foi muito consciente da profunda mudança histórica que estava 

vivendo; o bispo de Hipona absorveu toda essa estrutura eclesiástica de seu século; 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

44 

 

foi uma singular figura de seu tempo; as suas reflexões sobre as relações de 

gênero, moral e sexualidade marcaram a Antiguidade Tardia. 

De fato, desde os primeiros séculos de existência da religião cristã temos 

uma intensa produção eclesiástica sobre os temas referentes à moralidade e, da 

mesma forma, à sexualidade. Em particular, no Ocidente, os principais Padres da 

Igreja, a saber, Ambrósio, Jerônimo e Agostinho, nos séculos IV e V, discutiram de 

forma mais profunda sobre o problema da dualidade sexual (KLAPISCH-ZUBER, 

2006: 138). 

Desta maneira, para grande parte dos cristãos dos primeiros cinco séculos, a 

verdadeira liberdade exigia renúncia – a continência, acima de tudo. A renúncia 

sexual significava o repúdio do mundo, da sociedade comum e de suas vicissitudes 

negativas, sendo um caminho de se ter o controle da própria vida (PAGELS, 1989: 

115). 

Na região onde Jerônimo estava localizado, ele recebia notícias das 

polêmicas religiosas de seu tempo. Esse religioso era um tipo de personalidade que 

se sentia ofendido facilmente e não deixava de responder seus opositores, entre o 

final do século IV e início do século V, viu-se sempre rodeado de controvérsias 

(VESSEY, 2001: 753) – em especial, combateu as ideias de Lucífero, Helvidio, 

Joviniano, Vigilâncio, João de Jerusalém, Rufino e Pelágio.5 

Igualmente, no final do século IV e início do século V, o maduro Agostinho, 

em sua Igreja na África, reformulou suas antigas ideias morais, mediante os 

debates em que estava envolvido – em particular, os maniqueístas,6 donatistas,7 

pagãos,8 e, por último, os pelagianos.9 

                                                 
5 As doutrinas religiosas desses personagens combatidos por Jerônimo estavam relacionadas às questões 
ligadas ao arianismo, à virgindade de Maria, à filosofia origenista, à vida monástica, ao ascetismo e à 
renúncia sexual (CASQUEIRO; CELESTINO, 2009: 40). A partir do ano 392, Jerônimo começou a publicar 
seus tratados em torno de que questões polêmicas. A apologia à virgindade e do monaquismo é dirigida, 
em primeiro lugar, contra Helvidio e depois nos dois livros contra Joviniano. Mais tarde, a controvérsia 
origenista oferece ocasião de duas obras – a Contra João de Jerusalém e Contra Rufino. Por fim, na 
velhice, abordou também sobre o monaquismo nas obras contra Vigilâncio e contra os Pelagianos 
(SITERNON, 2002: 747-749).     
6 O Maniqueísmo foi um sincretismo de doutrinas judaico-cristãs e indo-irânicas (RIGGI, 2002: 874). A 
doutrina do Maniqueísmo começou com uma questão que foi fundamental para todos os sistemas 
religiosos antigos: por que existe o mal? A resposta dada pelo Maniqueísmo se expressou na forma do 
dualismo radical (COLÉ, 2001: 832). Os dois princípios do Maniqueísmo eram: o bem e o mal, isto é, 
Deus e a Matéria em luta entre si. No Maniqueísmo existiam duas categorias de seguidores: os “eleitos” 
(ou perfeitos) e os “ouvintes”, esses últimos eram aqueles que não faziam parte do grupo de “sábios”. 
Agostinho passou cerca de nove anos como membro ouvinte do Maniqueísmo e após se converter ao 
Cristianismo se tornou um pertinaz crítico das ideias dualistas dos maniqueístas (BROWN, 2005: 57). 
7 O Donatismo foi um movimento cismático que dividiu o Cristianismo da África do Norte no século IV e 
início do século V. No período do episcopado de Agostinho em Hipona existiam duas Igrejas na África: 
católica e donatista. Os donatistas receberam esse nome por causa do seu líder, o bispo Donato; esse 
cisma religioso foi condenado pelo bispo Agostinho, em especial, na Conferência em Cartago em 411 
(FRANGIOTTI, 1995: 64-66). 
8 Agostinho, no decorrer de sua vida como cristão, produz sermões, tratados e obras contra os pagãos. 
Entretanto, a controvérsia entre o bispo de Hipona e o Paganismo fica mais intensa depois do saque de 
Roma; esse episódio na cidade de Roma no dia 24 de agosto de 410 repercutiu em todo o Estado 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

45 

 

Desta maneira, a sociedade em que Agostinho e Jerônimo viveram fora 

edificada mediante a tensão entre cristãos e pagãos; católicos e hereges; verdade 

cristã e suposição mundana; Igreja e século (saeculum); alma e corpo (BROWN, 

1990: 318-319). Toda essa conjuntura fez de Agostinho e de Jerônimo figuras 

polemistas e apologistas que debateram inúmeras questões referentes às 

realidades temporais e espirituais de seu tempo. Assim, acontecimentos, objeções e 

questionamentos particulares contrários à religião cristã, entre os anos 390 a 415, 

levaram Agostinho e Jerônimo a inúmeras discussões sobre as diversas realidades 

morais cotidianas. 

Com efeito, os assuntos abordados por Agostinho e Jerônimo nesse contexto 

temporal versaram sobre os seguintes eixos temáticos: o casamento, a virgindade, 

o ascetismo, a santidade e a abstinência sexual – na qual, em particular, 

apresentaram o papel social de homens e mulheres no mundo cristão. Destarte, 

Agostinho e Jerônimo, ao escreverem sobre esses temas, criavam uma forma de 

responder os inimigos da Igreja católica e seus correligionários e, do mesmo modo, 

isto era um instrumento de cristalização e reafirmação da estrutura identitária do 

Cristianismo na sociedade de seu tempo. 

Durante o ano de 392 chegou ao conhecimento de Jerônimo, por intermédio 

de Marcela, notícias acerca de um monge chamado Joviniano,10 autor de uma obra 

chamada Commentarioli, que apresentava sua doutrina, contrária a qualquer tipo 

de ascetismo e que ganhava adeptos em Roma. Essa obra foi enviada a Belém 

solicitando uma resposta de Jerônimo e foram feitos dois livros contra as ideias de 

Joviniano (CASQUEIRO; CELESTINO, 2009: 20). 

Jerônimo caracterizou Joviniano como um cristão que atraía homens e 

mulheres jovens (HUNTER, 1999b: 15). A atividade religiosa de Joviniano em Roma 

causou preocupação a Igreja, pois ao redor desse monge se ajuntaram um 

significativo número de seguidores leigos11 – apesar de sua formação intelectual 

não ser tão erudita. A pregação de Joviniano apresentava uma vida monástica mais 

próxima à realidade do homem terreno; esse exemplo de monge cosmopolita serviu 

                                                                                                                                               
Romano e contribuiu para que Agostinho elaborasse sua réplica aos pagãos organizada nos XXII Livros 
da obra Cidade de Deus.  
9 Pelagianismo foi a doutrina do monge Pelágio; a qual tem uma visão otimista acerca da natureza 
humana e sua capacidade moral – essa doutrina envolveu questões antropológicas (FRANGIOTTI, 1995: 
113). 
10 O monge Joviniano residia em Roma, no final do século IV, e defendeu a ideia de que a graça batismal 
era idêntica em todos os cristãos – tanto casados, celibatários e virgens. Esse monge estimulou que as 
virgens consagradas e monges contraíssem o matrimônio. Teve os seguintes opositores: Jerônimo, 
Ambrósio e Agostinho que condenaram sua doutrina (GRIBOMONT, 2002: 783).       
11 A maioria dos seguidores do monge Joviniano eram pessoas comuns, as leigas (CASQUEIRO; 
CELESTINO, 2009: 45). 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

46 

 

para Jerônimo representar Joviniano de forma negativa, estigmatizada 

(CASQUEIRO; CELESTINO, 2009: 25). 

Desta maneira, Jerônimo elaborou o tratado Contra Joviniano – Adversus 

Iovinianum – entre os anos 392 e 393. Essa obra refutou os argumentos que 

defendiam a igualdade espiritual de todos os cristãos batizados e apresentou a 

superioridade daqueles que eram continentes e castos e, com isso, esse tratado de 

Jerônimo causou escândalo na sociedade romana por sua radicalidade (VESSEY, 

2001: 754). Por conseguinte, essa obra contra Joviniano, por um lado, funcionou 

como instrumento de inspiração religiosa e, por outro lado, como meio de irritação 

para alguns os cristãos (BROWN, 1990: 309). 

As teses defendidas por Jerônimo na sua obra contra Joviniano causaram 

certo receio entre os cristãos de Roma – em particular, Panmaquio hesitante tentou 

conter a circulação e recepção dessa obra em Roma. Assim, a polêmica levantada 

em torno dos livros de Jerônimo contra a heresia joviniana fez também que a partir 

do ano 401 Agostinho escrevesse as obras contra Joviniano, nas quais foi 

apresentada à sociedade romana uma visão menos radical sobre continência, 

casamento e virgindade12 (CASQUEIRO; CELESTINO, 2009: 35).  

Com isso, Agostinho de Hipona escreveu sua primeira obra específica sobre 

o casamento – De Bono Coniugali – entre os anos 401 a 412, em resposta à 

controvérsia levantada em torno do monge Joviniano, em Roma. Esse monge 

apresentava em sua doutrina que os homens e mulheres que viviam o estado de 

vida do matrimônio, do celibato ou da virgindade tinham méritos equiparados para 

a religião cristã (RODRÍGUEZ DÍEZ, 2007: 545). 

Apesar das condenações feitas pelas autoridades da Igreja e pelo Estado 

Romano13 as ideias de Joviniano se difundiram no início do século V. Da mesma 

forma, agregado a doutrina de Joviniano, existia nesse contexto a crítica 

maniqueísta ao casamento, a qual Agostinho se empenhou para combater nesse 

tratado moral sobre o matrimônio cristão (HUNTER, 2001: 770).  

Seguindo a mesma perspectiva acerca das questões referentes ao 

casamento, o bispo Agostinho aborda num novo tratado a temática sobre a 

virgindade e a continência sexual consagrada. Os escritos sobre a virgindade – De 

Sancta Virginitate – foi um complemento feito por Agostinho sobre suas reflexões 

                                                 
12 Diferente de Jerônimo, o bispo Agostinho apresentou uma visão mais moderada e menos unilateral 
sobre a sexualidade nos seus tratados morais – De bono conjugali e De sancta virginitate (VASSEY, 
2001: 754).  
13 A doutrina de Joviniano foi declarada contrária à ortodoxia católica e condenada como heresia pelo 
bispo de Roma, Sirício, em 392, e pelo bispo de Milão, Ambrósio, em 393 (RODRÍGUEZ DÍEZ, 2007: 
545). Ademais, o bispo Sirício condenou e excluiu da comunhão com a Igreja católica esse monge e oito 
seguidores de sua doutrina (KIRSCH, 1912: 1); e, também, no ano 398, um edito imperial decretou a 
pena de açoite e exílio para Joviniano e seus seguidores (HUNTER, 2001: 769).  



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

47 

 

anteriores sobre o casamento dando ênfase agora à virgindade; também, nessa 

obra, continuou a réplica à controvérsia levantada pelo monge Joviniano. 

Com isso, os tratados agostinianos sobre o casamento e a virgindade, 

iniciados a partir do ano 401, formam uma estrutura complementar, isto é, uma 

reflexão se aloca com a outra, a primeira com a segunda e vice-versa. Enfim, essas 

obras estão ancoradas em uma espécie de um arranjo díptico (HUNTER, 2001: 

871). Nestas duas obras – De Bono Coniugali e De Sancta Virginitate – o bispo 

Agostinho refletiu sobre o casamento e apresentou o lugar da virgindade dentro da 

Igreja católica; demonstrou o matrimônio e a continência como algo que não 

passava de dois estados sucessivos da harmonia humana (BROWN, 1990; 331-

333).  

Ademais, a controvérsia joviniana proporcionou que Agostinho 

desenvolvesse elementos de uma doutrina cristã sobre o casamento e, também, 

levou-o a ter uma atenção especial à questão do celibato (HUNTER, 1999b: 17). 

Portanto, o bispo de Hipona se tornou particularmente austero quando enfrentava 

grupos que lhe pareciam fechados em si mesmos, contrários à doutrina oficial da 

Igreja católica; Agostinho apresentou a ortodoxia moral da sua Igreja não só como 

a única verdadeira, mas também como a Igreja da maioria (BROWN, 1999: 69). 

De fato, no final do século IV e no início do século V, tivemos um profundo 

debate eclesiástico ao redor das figuras simbólicas de Adão e Eva no Jardim do 

Éden. Muitos escritores da Igreja mantinham a posição de que esses dois 

personagens não eram sexuados e que a sexualidade era consequência da chamada 

Queda. Da mesma forma, discutia-se intensamente sobre o nascimento de Jesus, 

pois muitos tinham a posição de que Maria conservou seu estado virginal durante e 

depois do parto (CAMERON, 1993: 84), a saber, no Ocidente, tínhamos Ambrósio, 

Jerônimo e Agostinho. 

Para uma compreensão melhor da condição do gênero humano na 

sociedade, os Padres da Igreja – em especial Jerônimo e Agostinho –, ancorados na 

tradição judaico-cristã, formularam as representações identitárias do polo 

masculino e feminino na Igreja. Desta maneira, essa construção social e cultural 

tinha características ligadas a elementos em torno da sexualidade humana, em 

especial, à renúncia das práticas consideradas como obras da carne.14    

                                                 
14 A expressão carne no Cristianismo foi um baluarte contra o mundo (saeculum); com isso, a renúncia 
sexual era um exemplo da necessidade dos cristãos de controlarem um corpo exposto aos diversos 
infortúnios do mundo. Em Agostinho, a carne não era simplesmente o corpo humano, todavia tudo 
aquilo que levava o eu a querer sua própria vontade à vontade de Deus. E, por sua vez, Jerônimo 
cristalizou a sexualização da noção paulina de carne, em sua exegese dos textos de Paulo (BROWN, 
1990: 168). 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

48 

 

No tempo de Agostinho e Jerônimo uma das crenças difundidas entre os 

cristãos ocidentais era de que aqueles que viviam em contato com a religião 

deveriam guardar a pureza do corpo; porque, ao contrário, a impureza carnal 

afastaria o homem da divindade. Desta maneira, a sexualidade, representada pelos 

Padres da Igreja com tendências ascéticas foi entendida como consequência do 

pecado original. Portanto, o sexo, visto como algo ruim, tornou-se em todas as 

situações oposto à realidade sagrada (ROSSIAUD, 2006: 480). 

Destarte, reflexões sobre a sexualidade e, consequentemente, sobre o 

casamento, a virgindade, ascetismo e o celibato nesse período geraram um intenso 

debate na Igreja do Ocidente – Agostinho de Hipona15 e Jerônimo16 participaram 

diretamente da discussão em torno dessas questões. Esses buscaram nas escrituras 

cristãs e na cultura antiga o fundamento para a construção do papel social de 

homens e mulheres da sociedade de seu tempo; assim, as relações sexuais para 

esses não era algo positivo e os que praticavam tais atos estariam em um nível 

hierárquico inferior em relação ao grupo religioso de continentes. 

Igualmente, ao escreverem os tratados sobre a sexualidade, nos séculos IV 

e V, Agostinho e Jerônimo buscaram entender a visão cristã sobre o sexo formulada 

pelos Padres da Igreja que os antecederam; o bispo de Hipona compreendeu a 

existência de um conjunto de concepções antissexuais que faziam parte do 

pensamento cristão de sua época; e, da mesma forma, teve ciência de que a 

sexualidade era um desvio de devoção (SALISBURY, 1995: 70). 

Os Padres da Igreja – no tempo de Agostinho e Jerônimo – tinham uma 

visão negativa a respeito das mulheres, pois os mesmos reconheciam no sexo 

feminino a fonte de tentação para os homens e muitos autores eclesiásticos não 

somente viam o sexo, mas o casamento como algo pecaminoso (CAMERON, 1993: 

80). 

Assim, a desigualdade entre os sexos foi fundamentada na criação dos 

corpos do gênero humano pela divindade; existia na sociedade cristã uma 

hierarquia ou assimetria entre homem e mulher. Portanto, com esse arcabouço, 

Agostinho e Jerônimo apresentaram as bases da divisão dos papéis sociais para a 

sociedade da Antiguidade Tardia (KLAPISCH-ZUBER, 2006: 139). 

                                                 
15 A partir do ano 400, o bispo Agostinho, impulsionado por essas questões morais, escreveu 
constantemente sobre Adão e Eva, sendo essas pessoas físicas, dotados dos mesmos corpos e 
características sexuais análogas aos outros seres humanos (BROWN, 1990: 329). 
16 Jerônimo escreveu sobre o corpo humano, pois acreditava que esse era como “uma floresta 
ensombrecida, repleta do rugir das feras selvagens, que só podia ser controlada mediante rígidos 
códigos de dieta e pela rigorosa evitação das oportunidades de atração sexual [...]” (BROWN, 1990: 
309). 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

49 

 

Em seus escritos morais, apologéticos e cartas, Jerônimo e o bispo 

Agostinho combateram indiretamente e diretamente controvérsias religiosas de sua 

época, a saber, o Jovinianismo e o Maniqueísmo, pois essas tendências religiosas – 

consideradas heresias pela Igreja católica – tiveram uma intensa repercussão sobre 

perspectiva moral e sexualidade na sociedade na qual esses Padres da Igreja 

estavam inseridos. 

 

Conclusões preliminares 

O bispo Agostinho e o monge Jerônimo, ancorados nas controvérsias 

religiosas do final do século IV, escreveram sobre o sexo feminino, marcando-o 

com uma singular identidade dentro da realidade social e na Igreja. Portanto, 

diferente dos homens, as mulheres tinham seu papel social e sexual na religião 

cristã e na sociedade, e essa função deveria ser cumprida sistematicamente pelas 

religiosas.  

Além disso, conforme salienta Teja (1999: 216), a renúncia sexual feminina 

permitiu que as mulheres da alta sociedade romana, mediante o exercício da 

virgindade e ascese, criassem uma rede de patronato e evergetismo sobre a nova 

fórmula da caridade cristã que consistia em uma das mais importantes bases 

econômicas da Igreja e um atrativo para o proselitismo do Cristianismo. 

De igual maneira, salienta Clark (1981: 240-257) que o protagonismo 

feminino foi estreitamente ligado ao ascetismo; a renúncia sexual feminina foi uma 

forma das mulheres se equipararem aos varões celibatários. A vida ascética dessas 

mulheres fez com que elas se sentissem úteis socialmente, diferente se vivessem 

como casadas sob o julgo dos maridos. 

Por conseguinte, o repúdio sexual feito pelas mulheres da aristocracia 

romana proporcionou a estas um lugar de poder e prestígio na sociedade daquela 

época, mesmo essas sendo tuteladas pelos bispos e religiosos da Igreja, como 

Agostinho e Jerônimo, e nem terem ofícios eclesiásticos. Desta maneira, essa nova 

condição da mulher cristã condicionou essas a terem certa liberdade social e uma 

vida pública mais intensa. 

Por fim, entretanto, nessa época, a continência sexual surgiu como uma 

forma do clero masculino ocidental estabelecer sua identidade e defender suas 

prerrogativas em oposição ao ascetismo das mulheres aristocráticas. No final do 

século IV, o celibato entra em questão no Cristianismo Ocidental como uma forma 

de definir especificamente o grupo masculino de sacerdotes como representantes e 

intercessores de uma comunidade à parte de todos os cristãos, tanto homens como 

mulheres (HUNTER, 1999: 140). 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

50 

 

Bibliografia  

 

Obras de Jerônimo e Agostinho 

 

AGUSTÍN, S. La bondad del matrimonio. In: Obras completas de San Agustín: 

Tratados morales. v. 12. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2007, p. 581-

653. 

AGUSTÍN, S. La santa virginidad. In: Obras completas de San Agustín: Tratados 

morales. v. 12. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2007, p. 693-770. 

JERÓNIMO, S. Contra Joviniano. In: Obras completas de San Agustín: Tratados 

apologéticos. v. 7. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2009, p. 117-401. 

 

Obras de apoio  

 

BAJO, F. El patronato de los obispos sobre ciudades durante los siglos IV-V en 

Hispania. Memorias de Historia Antigua. Oviedo. Universidad de Oviedo, p. 203-

213, 1981. 

BROWN, P. A Ascensão do Cristianismo no Ocidente. Lisboa: Presença, 1999.  

BROWN, P. Antiguidade Tardia. In: ARIÈS, P.; DUBY, G. História da Vida 

Privada: do Império Romano ao ano mil. São Paulo: Companhia das Letras, 2009, 

p. 213-401. 

BROWN, P. Corpo e sociedade: o homem, a mulher e renúncia sexual no início do 

cristianismo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1990.  

BROWN, P. Santo Agostinho: uma biografia. Rio de Janeiro: Record, 2005.  

CAMERON, A. The Later Roman Empire A.D. 284-430. Cambridge: Harvard 

University Press, 1993. 

CASQUEIRO, M. A.; CELESTINO, M. M. Introducción In. JERÓNIMO, S. Obras 

Completas de San Jerónimo: tratados apologéticos. v. 8. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 2009, p. 13-121. 

CLARK, E. A. Ascetic Renunciation and Feminist Advancement: A Paradoxo of Late 

Ancient Christianity. Anglican Theological Review, Chicago, n. 63, p. 240-257, 

1981. 

COLÉ, J. K. Manés. In: FITZGERALD, A. (ed.) Diccionario de San Agustín. 

Burgos: Monte Carmelo, 2001, p. 831-913. 

DANIÉLOU, J.; MARROU, H.I. Nova História da Igreja: dos primórdios a São 

Gregório Magno. Petrópolis: Vozes, 1973. 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

51 

 

DE LUÍS, P. Introducción (La santa virginidad). In: Obras completas de San 

Agustín: Tratados morales. v. 12. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2007, 

p. 693-770. 

DODARO, R. Iglesia y el Estado. In: FITZGERALD, A. (ed.) Diccionario de San 

Agustín. Burgos: Monte Carmelo, 2001, p. 674-688. 

FRANGIOTTI, R. História das Heresias (séculos I-VII) – conflitos ideológicos 

dentro do Cristianismo. São Paulo: Paulus, 1995. 

FRIGHETTO, R. Política e Poder na Antiguidade Tardia – uma abordagem possível. 

História Revista, Goiânia, v. 11, n. 1, p. 161-177, 2006. 

HAMMAN, A. G. Santo Agostinho e seu tempo. São Paulo: Paulinas, 1989. 

HUNTER, D. G. Bono conjugali, De. In: FITZGERALD, A. (ed.) Diccionario de San 

Agustín. Burgos: Monte Carmelo, 2001, p. 191-193. 

HUNTER, D. G. Clerical celibacy and Veiling of Virgins: New Boundaries in Late 

Ancient Christianity. In: KLINGSHIRN, W. E.; VESSEY, M. The Limits of Ancient 

Christianity. The University of Michigan Press, Ann Arbor, p. 139-152, 1999a. 

HUNTER, D. G. General Introduction. In. AUGUSTINE, S. Marrige and Virginity. 

New York, New City Press, 1999b. 

HUNTER, D. G. Joviniano. In: FITZGERALD, A. (ed.) Diccionario de San Agustín. 

Burgos: Monte Carmelo, 2001, p. 769-770. 

HUNTER, D. G. Matrimonio. In: FITZGERALD, A. (ed.) Diccionario de San 

Agustín. Burgos: Monte Carmelo, 2001, p. 870-874. 

HUNTER, D. G. Rereading the Jovianianist Controversy: Ascetism and Clerical 

Authority. Journal of Medieval and Early Modern Studies, Volume 33, Number 

3, Duke University, 2003, p. 453-470. 

HUNTER, D. G. Virginitate, De sancta. In: FITZGERALD, A. (ed.) Diccionario de 

San Agustín. Burgos: Monte Carmelo, 2001, p. 1332-1334. 

KLAPISCH-ZUBER, C. Masculino/Feminino. In: LE GOFF, J.; J.C., SCHMITT (Org.). 

Dicionário Temático do Ocidente Medieval. II. Bauru, EDUSC, 2006, p. 137-

150. 

KIRSCH, J. P. Pope St. Siricius. In: THE CATHOLIC ENCYCLOPEDIA. New York: 

Robert Appleton, 1912. Disponível em: 

< http://www.newadvent.org/cathen/14026a.htmt>. Acesso em: 15 janeiro 2013. 

MARROU, H. I. Santo Agostinho e o agostinismo. São Paulo: Agir, 1957. 

MARKUS, R. A. O fim do cristianismo antigo. São Paulo: Paulus, 1997. 

PAGELS, E. Adam, Eve and the Serpent: Sex and Politics in Early Christianity. 

New York: Vitange Books, 1989. 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

52 

 

RIGGI, C. Maniqueísmo. In: DI BERARDINO, A. (Org). Dicionário Patrístico e de 

Antiguidades cristãs. Petrópolis: Vozes, 2002, p. 874-875. 

RODRÍGUEZ DÍEZ, J. Introducción (La bondad del matrimonio). In: Obras 

completas de San Agustín: Tratados morales. v. 12. Madrid: Biblioteca de 

Autores Cristianos, 2007,         p. 544-577. 

SITERNON, D. Jerônimo. In: DI BERARDINO, A. (Org). Dicionário Patrístico e de 

Antiguidades cristãs. Petrópolis: Vozes, 2002, p 747-749. 

ROSSIAUD, J. Sexualidade. In: LE GOFF, J.; J.C., SCHMITT (Org.). Dicionário 

Temático do Ocidente Medieval. II. Bauru, EDUSC, 2006, p. 477-493. 

SALISBURY, J. E. Pais da Igreja, Virgens independentes. São Paulo: Scritta, 

1995. 

TEJA, R. Emperadores, obispos, monjes y mujeres: protagonistas del 

cristianismo antiguo. Madrid: Trotta, 1999. 

VESSEY, M. Jerónimo. In: FITZGERALD, A. (ed.) Diccionario de San Augustín. 

Burgos: Monte Carmelo, 2001, p. 751-755. 

 


