
 
 

 
 

Recebido em: 30/05/2014 

Aceito em: 20/06/2014 

 
A “REVOLUÇÃO CONSTANTINIANA” E O FORTALECIMENTO CÍVICO EPISCOPAL: 

CONSIDERAÇÕES HISTORIOGRÁFICAS 

 

Paulo Duarte Silva 

Doutor (PPGHC/UFRJ) 

http://lattes.cnpq.br/5454374839045818 
 

Resumo:  

No campo da História da Igreja, um dos assuntos mais debatidos e 

controversos se refere ao incremento da autoridade urbana eclesiástica, sob a 

crescente chancela do episcopado. Transcorrido do limiar da Antiguidade aos 

primeiros séculos medievais – aproximadamente entre os séculos III e VI –, tal 

processo é frequentemente reavaliado pela historiografia, particularmente desde a 

publicação da obra monumental de Gibbon, em fins do século XVIII.  

Neste artigo consideramos alguns dos elementos que têm norteado as 

diversas linhas interpretativas historiográficas, destacando as contribuições 

produzidas nas últimas décadas. À luz destas, elencamos alguns aspectos que as 

pesquisas correntes devem ter em conta, em particular quando detidas no estudo 

do episcopado ocidental.  

 

Palavras-chave: Revolução Constantiniana – Episcopado – História da Igreja  

 

Abstract:  

In the field of Church History one of the most debated and controversial 

issues refers to the increasing urban ecclesiastical authority, under the surveillance 

of the bishops. Occurred at the threshold from antiquity to the first medieval 

centuries – to say, from the third to the sixth centuries – such process is often 

http://lattes.cnpq.br/5454374839045818


RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

54 
 

reevaluted by the historiography, mostly since the publication of the seminal work 

of Gibbon, in late eighteenth century. 

In this article we aim to consider some of the aspects that have been guiding 

the various historiographical trends, highlighting the contributions produced in the 

last decades. In the light of these, we chose some aspects that current researchers 

must bear in mind, especially when considering the western bishoprics. 

 

Keywords: Constaninian Revolution – Bishopric – Church History           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

55 
 

1. Considerações iniciais:1  

Em nossa pesquisa doutoral (SILVA, 2014), ao compararmos os sermões de 

festas cristãs de Leão de Roma (440-461) e de Cesário de Arles (502-542), 

tomamos os calendários litúrgicos em formação como um dos meios de expressão 

(LE GOFF, 1996: 485-533) do ascendente poder episcopal nos assuntos cívicos do 

Ocidente. Tendo em vista a crescente capacidade de intervenção do episcopado nos 

assuntos urbanos, deparamo-nos com a temática historiográfica da chamada 

“Revolução Constantiniana”, processo que, grosso modo, corresponde à 

aproximação entre Império e episcopado desde inícios do século IV. 

Nas linhas que se seguem, apresentamos algumas das perspectivas 

historiográficas mais recentes acerca do tema, em particular no que se refere aos 

modos de atuação do episcopado urbano, associando-nos às premissas da chamada 

História da Igreja. Em seguida, apresentamos considerações correntes sobre o 

referido processo de fortalecimento eclesiástico, a partir da mencionada referência 

conceitual. 

 

2. Opções teóricas: História eclesiástica e História da Igreja: 

Nas últimas décadas, o campo de estudos históricos sobre a Igreja se viu 

premido pelo crescente debate entre duas tendências teóricas: a saber, a 

tradicional perspectiva da História Eclesiástica hoje é contraposta às premissas da 

História da Igreja.   

Por História Eclesiástica se entende o gênero literário constituído pela pena de 

autores dos séculos IV a VI, como Eusébio de Cesaréia, Gregório de Tours e Beda, 

dentre tantos outros. Ao tomarem como referência os relatos testamentários 

alusivos à perseguição dos Macabeus e aos Atos dos Apóstolos, além das obras de 

Flávio Josefo e do historiador pagão Diógenes, tais ‘histórias’ visavam enfatizar a 

ortodoxia doutrinária e a sucessão apostólica que garantiriam a primazia dos 

partidários do catolicismo niceno frente aos perseguidores hereges e pagãos, a 

partir do correlato fortalecimento político eclesiástico.  

Destes textos derivaria uma concepção de História que, tomando os ‘textos 

sagrados’ como evidência, teria origem (Gênesis), meta (reino de Deus) e ponto de 

inflexão (nascimento de Cristo), dotada de uma noção providencialista de governo 

divino sob o mundo, interrelação contínua (e sensível) entre dogma e fato histórico 

                                                           
1  Este artigo remete a uma das discussões conduzidas em nossa supracitada tese doutoral e, em 
específico, à apresentação feita no III Encontro Internacional e V Encontro Nacional de Estudos 
Medievais: Expressões do Estado no Medievo, organizado pelo Translatio Studii, em Niteroi em maio de 
2014.  



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

56 
 

e, por fim, necessidade de relacionar os eventos eclesiásticos locais ao corpo 

universal da Igreja (MOMIGLIANO, 2004: 187-212).  

Hegemônica no período medieval, tal premissa apologética, triunfalista e 

devocional possui grande influência entre número considerável de trabalhos 

acadêmicos e nichos editoriais (coleções, revistas, seminários e colóquios, dentre 

outros), especialmente entre os pesquisadores e público vinculados à instituição, 

através de filiações de ordem profissional – pela inserção em certas universidades e 

centros de pesquisa católicos, como o de Toronto (CANTOR, 1991: 287-96) – e/ou 

de confissão pessoal. Via de regra, tais pesquisadores e suas respectivas 

publicações adotam o referencial teológico em suas interpretações (MITRE 

FERNÁNDEZ, 2004: 13-7). 

Por outro lado, as críticas intelectuais postas pelos humanistas, protestantes e 

pelo racionalismo iluminista esquadrinharam o que, a partir do estreitamento da 

história com outras ciências sociais e da formulação de uma história-problema pelos 

annalistes no segundo quartel do século XX, seria chamado de História da Igreja 

(MITRE FERNÁNDEZ, 2004: 17-22; DA MATA, 2010: 25-69).  

Por certo, humanistas e protestantes buscavam, através de contundente 

crítica textual, revelar respectivamente o estilo grosseiro – ‘gótico’ – e as fraudes 

da literatura medieval, dominada pelos escritores eclesiásticos: o caso da forja da 

“Doação” de Constantino por Lorenzo Valla (1480) e sua imediata repercussão seria 

de particular interesse dos protestantes que buscavam comprovar que, ao menos 

desde Constantino, a missão da igreja católica teria se corrompido e ‘mundanizado’.  

A este campo de batalha se somava, desde o século XVIII, a incisiva crítica 

dos autores iluministas que, tal qual Montesquieu e Voltaire, responsabilizavam a 

Igreja Católica pela queda de Roma e por ter disseminado o obscurantismo e 

fanatismo pelo período medieval (VAN ENGEN, 1986: 519-21). A destacar, a 

exceção feita pelo trabalho monumental e seminal de Edward Gibbon (1776-1789)2 

que, mesmo considerando-a responsável pela queda imperial, esmiuçou uma 

“história profunda” do processo de consolidação da Igreja Ocidental entre os 

séculos II e V, que não se resumia à mera glorificação católica ou, ao contrário, 

depreciação protestante-iluminista.3  

Na esteira da exaltação medieval proposta pela reação romântica e pelo 

neotomismo do século XIX, a resposta católica se deu mediante o contínuo esforço 

                                                           
2 The History of the Decline and Fall of the Roman Empire (1776-1789).  Interessam-nos, em particular, 
os capítulos 15 e 16, referentes à expansão do Cristianismo e a queda de Roma. GIBBON, Edward. Os 
Cristãos e a queda de Roma. São Paulo: Penguin Classics-Companhia das Letras, 2012.  
3 Não se deve subestimar a força de muitos de seus argumentos, seguidos de perto e de modo irrefletido 
por autores contemporâneos como Paul Veyne (2010). 

https://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=3&cad=rja&ved=0CDsQFjAC&url=http%3A%2F%2Fen.wikipedia.org%2Fwiki%2FThe_History_of_the_Decline_and_Fall_of_the_Roman_Empire&ei=lV5XUp2nGIf9qwG7roCwBQ&usg=AFQjCNHoPI8sc8LNnkznhQWQ_vv8AjlW3g&bvm=bv.53899372,d.aWM


RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

57 
 

de depuração textual das “fontes” cristãs, a impossibilidade de críticas que lhe 

fossem dirigidas e, posteriormente, a aceitação de uma história institucional melhor 

municiada de crítica textual, desde que se mantivesse glorificando o passado 

católico. Somente na década de 1960, sob efeito do concílio Vaticano II, a Igreja 

Católica admitiu o debate com tal campo de estudos acadêmicos – permitindo 

mesmo que seus quadros se filiassem a tais premissas.4  

Beneficiada pelas contribuições à pesquisa histórica advindas da consolidação 

das premissas annalistes, ligadas à formulação da história-problema, à contribuição 

de outras ciências sociais, às reflexões mais recentes acerca do uso das fontes e, 

por certo, à consolidação do estudo crítico da vida religiosa como um campo de 

investigação legítimo (VAN ENGEN, 1986: 522), a História da Igreja se destina ao 

estudo da instituição eclesiástica sem reservas apologéticas, triunfalistas ou 

teológicas, recorrendo ao auxílio de outras áreas das ciências sociais (MITRE  

FERNÁNDEZ, 2004: 13-28).  

Nossa postura crítica não pode ser confundida com uma perspectiva militante 

anti-eclesiástica, de forte presença no discurso midiático e, especificamente no 

ambiente acadêmico nacional, em palestras e salas de aula: por vezes reproduzindo 

argumentos das contendas entre católicos e, de outro lado, protestantes ou 

iluministas, tal interpretação encontra-se por vezes tão desatenta aos elementos 

circunstanciais e históricos quanto os partidários da história eclesiástica (ALMEIDA, 

2010: 65-78). 

   

3. Interpretações sobre a “Revolução Constantiniana”: 

Quando relacionado à Igreja medieval, o debate entre tais perspectivas de 

estudo se observa comumente associado ao tema da “Revolução Constantiniana” e 

seus desdobramentos.5  

De acordo com Fernández Ubiña (2009: 81-119), por “Revolução 

Constantiniana” se entende o esforço imperial em integrar os dirigentes 

eclesiásticos à administração imperial, concedendo-lhes relevante papel em sua 

política, no qual não deixa de surpreender a rapidez com que o episcopado se 

adaptou à nova situação.6  

                                                           
4  Sem censurá-los, como ocorrera com Louis Duschene nas primeiras décadas do século (CANTOR, 
1991: 287-96).  
5 Vale destacar que os medievalistas consideram pertinente analisar outros turning points da trajetória 
eclesiástica, sob o prisma de expressões controversas como “Renascimento Carolíngio” (LE GOFF, 2012: 
52-85) ou “Reforma Gregoriana” (RUST, SILVA, 2009: 135-52).  
6 Encampando o poder espiritual, eliminando outros ritos, a partir das diversas benesses concedidas por 
Constantino e seus sucessores (FERNÁNDEZ UBIÑA, 2010: 81-3). Lizzi Testa (2009: 525-38) contesta a 
ideia de que os eclesiásticos tenham sido incorporados à administração imperial: para a autora, as 
diversas atribuições simplesmente permitiram aos bispos cumprir, publicamente e com suporte imperial, 



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

58 
 

Neste sentido, segue-se com frequência uma periodização balizada pela 

promulgação dos chamados Editos de Milão (313) e Tessalônica (ca. 380-392) – 

respectivamente por iniciativa de Constantino (e Licínio) e Teodósio –, na qual se 

destaca ainda a presidência imperial dos concílios ecumênicos de Niceia (325) e 

Constantinopla (391).7  

Às mencionadas críticas de protestantes e iluministas, soma-se a 

interpretação materialista que, em alguns casos, reduziu o cristianismo pós-

Constantino à ideologia auto-justificada do novo poder imperial, que contribuiria 

para a ampliação da desigualdade social (DE STE. CROIX: 1981). Tais perspectivas 

são igualmente pessimistas, e possuem grande lastro no âmbito acadêmico 

corrente. 

Inversamente, diversos historiadores, em especial ligados ao citado 

catolicismo contemporâneo, tenderam a saudar a aproximação entre Igreja e 

Estado,8 e estes também possuem inegável força editorial e acadêmica.  

Considerando nosso afastamento das premissas negativistas ou, ao contrário, 

apologéticas supracitadas, concordamos com Averil Cameron quando, seguindo 

Momigliano e Dodds, considera que as contínuas reflexões conceituais e 

metodológicas – em estreita associação com outras Ciências Sociais – nos 

permitem avaliar de modo mais cuidadoso a importância do processo de 

fortalecimento do cristianismo e do episcopado: “estamos agora em melhor posição 

para perceber o poder das crenças religiosas em exercer uma força dinâmica na 

história, independentemente de acreditarmos ou não nestas crenças” (CAMERON, 

2001: 57-8, tradução nossa). 

Se, por um lado, as mais recentes pesquisas vêm relativizando a propalada 

intencionalidade ou piedade de Constantino quando de sua aproximação do 

episcopado, 9  ao focarmo-nos no papel dos bispos do quarto século em diante, 

percebemos que este vem recebendo destacada atenção dos historiadores ao 

menos desde meados do século passado.  

                                                                                                                                                                          
certas funções que estes já praticavam antes da paz religiosa. Além disso, a autora afirma que muitas 
dessas concessões só se garantiram nos séculos seguintes, a custa de contendas entre bispos e 
funcionários curiais pelo direito dos primeiros em exercê-las.  
7  Depreende-se daí o entendimento de que conjuga as circunstâncias das lideranças imperiais de 
Constantino (306-337) e Teodósio (378-395), protagonistas da (supostamente unívoca) passagem do 
cristianismo de religião lícita à religião de estado.    
8 Por diversas vezes, vinculados a instituições de ensino ou ao mercado editorial sustentado pela Igreja 
Católica e/ou fieis (RAPP, 2005: 6-16). 
9 Assim, as análises correntes acerca das possíveis intenções de Constantino evitam reduzi-las ao cínico 
cálculo político e, ao mesmo tempo, à iluminação religiosa: ao contrário, levam em consideração o 
ambiente helenístico de permeabilidade das fronteiras cultural e social entre cristãos e pagãos (SILVA, 
2010: 32-45). No que diz respeito à nossa pesquisa doutoral, a tese de Susan Rapp demoliu os estudos 
referentes à questão da intencionalidade ou não do imperador em impor uma data festiva para o Natal 
(ROLL, 1995).  



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

59 
 

Assim, diversos trabalhos sociopolíticos avaliaram a atuação pública dos 

bispos especialmente pela análise da legislação imperial – seguindo as proposições 

da obra de Jones (1964), ao passo que alguns tentaram estudar o ambiente local 

ou regional de algumas das principais lideranças episcopais.10  

Mais recentemente, ainda que mantendo o foco regional ou local – 

permitindo-nos assim usar o termo ‘cristianismos regionais’ (BROWN, 1999: 232-

48) – diversos pesquisadores exploraram outro modelo explicativo, relacionando as 

dimensões política e religiosa da atuação episcopal. Neste caso, destacam-se os 

trabalhos de Van Campenhausen, Chadwick, Lizzi Testa, Lyman, Leyser, Rapp e, 

sobretudo, Peter Brown. 11 

Com isso, além da preocupação em dimensionar o campo de estudos em 

escopos locais e/ou regionais e de buscar a ampliação do leque documental para 

dar conta das dimensões política e religiosa dos bispados, outros dois aspectos são 

frisados pelas pesquisas mais recentes. 

Em primeiro lugar, autores como Peter Brown (1999: 52-71) e Lizzi Testa 

(2009: 525-38) atestam que o episcopado ocidental e, sobretudo, oriental já era 

provido de capacidade organizacional e influência política nas cidades muito antes 

de o cristianismo ser tornado religião lícita e de receber algumas benesses – fiscais 

e jurídicas – por iniciativa imperial. Portanto, não faz sentido se ater nas datas dos 

supracitados Edito de Milão (313) e Concílio de Niceia (325) como marcos históricos 

exageradamente “revolucionários” (RAPP, 2005: 6-16).  

Além disso, se observa como tal processo de aproximação entre Império e 

episcopado, em pleno século IV, esteve sujeito a reviravoltas e oscilações, desde 

Constantino a Teodósio – passando, dentre outros, pelo pagão Juliano: assim, 

somente por meio de uma história eclesiástica escrita a posteriori (por autores 

como Sozomeno, por exemplo) se pode ter uma visão de que, retrospectivamente, 

se tratou de algo unívoco e estável (MARKUS, 1997; VEYNE, 2010: 141-61; 

JENKINS, 2013: 11-64). 

                                                           
10 Neste caso, os autores atentam que a nomeação “Igreja” pode transmitir a falsa impressão de uma 
universalidade que só pode ser efetivamente observada como recurso retórico de um grupo eclesiástico 
contra outro(s). “Todas essas considerações tornam difícil falar em uma ‘Igreja Cristã’ como se fosse 
uma entidade única e não problemática. Havia mais de uma Igreja na antiguidade tardia e mais de uma 
forma de pertencê-las. Como qualquer corporação, a Igreja era maior que a soma de suas partes. Ela 
sobreviveu às mortes de seus membros constituintes e desenvolveu uma memória, ou conjunto de 
tradições, que perpetua sua identidade. A maquinaria desta corporação proveu os sacramentos, juntou 
dinheiro, ergueu construções, dispensou a caridade, regulou a ortodoxia e protegeu seus pares. Neste 
sentido, a Igreja era uma instituição, (...) podia ser vista, e era possivelmente mais comumente vista 
por cristãos tardoantigos, como um ideal” (BAILEY, 2010: 11, tradução nossa).  
11 A década passada foi generosa com esta tendência: além dos trabalhos supracitados de Rapp, Lizzi 
Testa e Fernández Ubiña, ao menos três livros discutiram o episcopado (STERK, 2004; GILSDORF, 2004; 
NORTON 2007), bem como Gaddis, que colocou a atuação política episcopal no cerne de um capítulo de 
obra conjunta de grande circulação (GADDIS, 2009: 512-42). 



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

60 
 

4. Os governos episcopais (séculos II-VI):  

Embora atentos às limitações da documentação escrita e da cultura material e 

às disparidades regionais e locais, nas últimas décadas os pesquisadores vêm 

esmiuçando a “história profunda” da Igreja formulada pela narrativa de Gibbon, 

tomando os bispos como protagonistas e, em larga medida, reconsiderando seus 

pressupostos.  

Termo de origem grega, epískopos designava, a princípio, aqueles 

responsáveis pela supervisão e provisão material das primeiras comunidades 

cristãs, auxiliados eventualmente por diáconos. As parcas menções nas epístolas 

paulinas,12 nos Atos dos Apóstolos e na Didaché indicam que o cargo administrativo 

de epíscopo era relegado frente aos anciãos, professores e profetas, que detinham 

as funções pastorais e espirituais. 

De acordo com Claudia Rapp (RAPP, 2005: 25-7), é possível observar a 

crescente concentração de atribuições pelos epíscopos. Embora as evidências 

documentais estejam muito dispersas no espaço e no tempo, elas indicam a 

transformação do cargo episcopal entre os séculos II e III. Assim, as epístolas de 

Inácio de Antioquia (fins do século I – início do século II) assinalavam os primeiros 

monoepiscopados ou bispados, com encargos litúrgicos e pastorais.13   

Em seguida, a Tradição Apostólica (ca. 236) indicaria a liturgia no 

apontamento bispal, com imposição de mãos, o beijo da paz e a consagração 

eucarística, fortalecendo a autoridade do colegiado de demais bispos frente aos 

interesses da comunidade e, sobretudo, criando autoridade simbólica institucional 

per si ao cargo bispal. A Didascália (século III), por fim, assinalava o surgimento de 

uma carreira ou cursus episcopal, fortalecido pela regulamentação de doações, bem 

como da presidência das cerimônias de penitência pública pelo bispo (RAPP, 2005: 

27-32). 

Assumindo a liderança dos assuntos litúrgicos e pastorais14 institucionalizando 

o processo eletivo15 e controlando as receitas comunitárias, o poder episcopal se 

                                                           
12 Exceção feita à I Epístola a Timóteo, vv. 3:1-7, na qual se descrevem as qualidades necessárias aos 
epíscopos (RAPP, 2005: 25). Reconhecemos a controvérsia referente à autenticidade desta mesma 
epístola, uma vez que apresenta elementos estranhos às cartas que compõem o corpus das demais 
cartas paulinas, notadamente no que se refere às atribuições dos epíscopos. A crítica filológica e 
teológica do século XIX considerava esta epístola como legítima (GORGULHO, STORNIOLO, ANDERSON, 
2006: 1963-4, 2069-71).  
13 Atentamos para o fato de que as comunidades paleocristãs mantinham, fundamentalmente, contatos 
epistolares, sendo restrita a tentativa de resolução de conflitos intracristãos por meio de concílios 
(FERNÁNDEZ UBIÑA, 2010: 17, 20, 27, 34-5). 
14 Assim, bispos gradualmente assumiram controle das atividades intelectuais e pastorais, superando 
professores e profetas e solapando a produção intelectual de leigos (não ordenados) e mulheres, além 
de se confrontar com grupos como os gnósticos. Esse processo seria ligado à necessidade de sua 
ascendente liderança ter de reforçar a clivagem ideológica entre as comunidades cristãs e outros grupos 
sociais romanos (COUNTRYMAN, 1979: 261-8).   



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

61 
 

estabeleceu em meio à expansão do próprio cristianismo. 16  Neste processo de 

consolidação entre as próprias comunidades cristãs, os bispos lançaram mão de 

expedientes como a excomunhão e a penitência pública, além de mobilizarem os 

crescentes recursos evergéticos e sua rede de amparo social (FERNÁNDEZ UBIÑA, 

2010: 39-41, 46-7). 

A Revolução Constantiniana veio, portanto, a amplificar o processo de 

fortalecimento episcopal em andamento (LIZZI TESTA, 2009: 525-7). Decorrido do 

contexto político e social identificado como Dominato, favorecido pela erosão dos 

pilares cívicos tradicionais, pela crise das cúrias17 e pela expansiva capacidade de 

articulação eclesiástica (FERNÁNDEZ UBIÑA, 2009: 83-4), o processo de 

aproximação entre império e episcopado 18  se evidencia em documentos como 

decretos conciliares ou imperiais, hagiografias, sermões, nas histórias eclesiásticas 

e em inscrições arqueológicas. 19  

Desde o início do século IV, a atuação episcopal foi incrementada pela 

associação gradual da carreira eclesiástica aos grupos curiais e senatoriais;20 pela 

apreensão dos benefícios e ritos públicos pelos eclesiásticos – sustentados pelos 

ofícios municipais –; pela ampliação de isenções e doações, que aumentaram as 

bases materiais das igrejas; 21  pela aproximação bispal das cortes imperiais, 

                                                                                                                                                                          
15 Neste sentido, buscando diminuir a influência dos leigos nos apontamentos episcopais e, com isso, 
reforçar o predomínio do colegiado eclesiástico em tal processo eletivo. Norton argumenta que, mesmo 
com o progressivo fortalecimento da autoridade episcopal com a Revolução Constantiniana, os fiéis 
continuariam a ter decisiva influência nas eleições, bispais, especialmente no Oriente em períodos de 
polêmicas cristológicas e em dioceses mais distantes dos grandes centros (NORTON, 2007: 1-17).  
16 Concordando com Fernández Ubiña, podemos considerar que estes três elementos estão na raiz da 

maior parte dos conflitos intracomunitários do período paleocristão, bem como o ressentimento de leigos 
e de clérigos menores (FERNÁNDEZ UBIÑA, 2010: 39-46).  
17 Com as quais os bispos teriam de conviver por muitos séculos, especialmente no Oriente (BROWN, 
1999: 129-48; RAPP, 2005: 274-300).  
18  Dentre outras questões circunstanciais, destaca-se a necessidade de Constantino em legitimar e 
fortalecer sua campanha militar contra os adversários da Tetrarquia, notadamente Maxêncio e Licínio 
(FERNÁNDEZ UBIÑA, 2009: 85-6; LEADBETTER, 2002: 1-14). 
19 Hillgarth e Lee publicaram parte dessa monumental e variada documentação (HILLGARTH, 2004: 59-
66, 115-30; LEE, 2000: 213-26).  
20 Lizzi Testa afirma que Constantino transformou ainda a relação entre ordenação senatorial e ofício: 
até então, o que regulava a concessão de títulos era o pertencimento a certa ordem (geralmente por 
nascimento); a partir daí seria o cumprimento de uma função que passaria a conferi-la: deste modo, os 
privilégios e o sustento garantidos ao status sacerdotal os aproximaram dos mais eminentes cidadãos 
do Império (LIZZI TESTA, 2009: 529).  
21  A princípio, Constantino restituiu os bens às igrejas, tal como fizera Maxêncio ao interromper as 
perseguições de Diocleciano na primeira década. Em seguida, Constantino teria feito doações às igrejas 
africanas – ponto de particular tensão, como se sabe pelo cisma donatista – e garantido isenção dos 
serviços públicos aos clérigos. Após a vitória sobre Licínio, na década de 320, estendeu tais benefícios 
aos cristãos nicenos, pagando ao menos parte dos salários dos bispos e provendo suprimentos 
alimentares às comunidades, bem como permitindo à igreja receber doações de heranças. Em pouco 
tempo, os clérigos seriam ainda isentos de outras obrigações que costumavam incidir sobre os curiais. 
Vale lembrar ainda de seu ambicioso programa de construção ou ampliação dos templos cristãos, no 
qual foi imitado por parte da aristocracia e dos imperadores seguintes. Ressalta-se ainda que, embora 
alguns desses benefícios tivessem sido garantidos a certos sacerdotes pagãos e a grupos judaicos 
precedentes, estes não tinham assumido o caráter generalizado que teriam com os cristãos (CAMERON, 
2001: 58-61; LIZZI TESTA, 2009: 527-9; FERNÁNDEZ UBIÑA, 2009: 95-6, 103-4).  



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

62 
 

intensificando a diplomacia episcopal; 22  e, por fim, pelo benefício de foro 

eclesiástico e asilo concedido aos bispos e aos cristãos. 

Assim, os bispos assumiram boa parte das funções curiais, tornando-se de 

fato lideranças citadinas. Seus governos promoveram a transformação do traçado 

urbano – deslocando, entre outros, a residência episcopal e a catedral para o centro 

das cidades; ampliando a assistência material, destinada não somente aos órfãos e 

viúvas, bem como aos prisioneiros, cativos, leprosos, mineiros, gladiadores, 

provendo-lhes comida, madeira, roupas e assistência jurídica; 23  empregando as 

estradas e o correio imperial em seu proveito e de sua comunidade; e, sobretudo, 

expandindo a ação da audientia episcopalis:24 ladeado pelos benefícios jurídicos 

precedentes, os tribunais eclesiásticos estavam no cerne do efetivo poder urbano 

episcopal.  

Se, a princípio, Constantino requisitava que as duas partes litigantes 

concordassem com a intervenção jurídica episcopal (321), em seguida garantiu os 

reclames aos bispos por apenas uma das partes, em qualquer etapa do processo 

(333). Tal decisão não esteve isenta de controvérsia: sabe-se, por exemplo, que 

Constantino teve de relembrar governadores de que a sentença da audiência 

episcopal era inapelável25 – princípio que seria, em pouco, estendido às decisões 

conciliares (FERNÁNDEZ UBIÑA, 2009: 98, nota 35) e que serviria como lastro para 

que seus sucessores ampliassem ainda mais a intervenção jurídica bispal.26   

As consequências de tal aproximação para ambas as partes foram 

exaustivamente examinadas pela historiografia. Concordando com a avaliação dos 

autores citados nessas linhas, entendemos que, se por um lado proveu aos bispos 

capacidade de ação antes inimaginável,27 por outro ampliou a interferência imperial 

em assuntos eclesiásticos.28 Interessa-nos, sobretudo, que o episcopado passasse a 

                                                           
22 Junto aos governadores de província, aos germanos ou, como no caso de Leão de Roma, aos hunos 
(CASTELLANOS, 1998: 167-74; LIZZI TESTA, 2009: 526-7).   
23 De acordo com Peter Brown (2002: 1-16), precedida (e rivalizada) pelo judaísmo, a extensão cristã da 
humanitas aos “pobres” – em certo sentido, “fabricados” e estereotipados pela literatura cristã do 
período –, além de não ser considerada de imediato como uma virtude pública por todos (ca. 360), foi 
um dos vetores da ampliação do poder episcopal: o bispo seria porta-voz de uma massa passiva, 
onipresente, imprecisa. Rejeitando em parte a perspectiva do irlandês, que de alguma forma simpatiza 
com a premissa apologética, Bronwen Neil reafirma que a ação eclesiástica neste âmbito visava também 
reforçar o status quo social e político, em particular em Roma (NEIL, 2007: 143-56; 2010: 225-59).  
24 Uma visão geral do processo e de suas nuances pode ser verificado em Rapp (2005: 208-34) e Veyne 
(2010: 125-39).  
25 Assim como o testemunho de bispo em qualquer litígio (FERNÀNDEZ UBIÑA, 2009: 98-9; LEE, 2000: 
218-20). 
26 Vide a proibição de que os bispos fossem acusados em tribunais comuns (355) (FERNÀNDEZ UBIÑA, 
2009: 103-4).  
27 Seja por passar a abranger novas instâncias de atuação ou por ampliar dispositivos dos quais os 
bispos já usufruíam. Como destacam os autores, pagãos e judeus passariam a alvos da ofensiva 
eclesiástica.  
28 Com deposições ou apontamentos episcopais, inclusive, sem que decorra daí o entendimento de que 
os bispos tornaram-se vítimas de algum tipo de cesaropapismo. Se, embora arriscado, o apoio imperial 



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

63 
 

ser cobrado precisamente por sua incrível diversidade doutrinal, disciplinar29 e, em 

especial, litúrgica,30 da qual Constantino e seus sucessores esperavam – alguma – 

unidade. 

Tomando lugar do protocolo epistolar – que não desapareceu, vale lembrar –, 

os principais loci de resolução de conflitos passariam a ser, nesse sentido, os 

concílios. Inspirados em procedimentos jurídicos e senatoriais, tais assembleias 

eclesiásticas tiveram abrangência diversa, variando em número de participantes, 

alcance das decisões – locais, regionais ou ecumênicas, caso de boa parte daquelas 

convocadas pelos imperadores –, e que versavam sobre os supracitados temas 

práticos colocados diante da agenda episcopal. Tratava-se, efetivamente, da nova 

arena eclesiástica.   

Sabemos que a maioria das atas conciliares preservou recursos retóricos de 

consenso, persuasão, contestação e resistência empregadas pelos arquitetos dos 

concílios e seus adversários e que, gradualmente, passaram a preservar a memória 

jurisdicional de decisões conciliares anteriores, criando o que poderíamos chamar 

de história de campo.31 Desde então, não foram raros episódios de violência, de 

resgate de antigas lideranças patrísticas outrora condenadas e, ao contrário, de 

damnatio memoriae e obliteração de protagonistas eclesiásticos tomados como 

“bodes expiatórios”, todos encobertos pela noção de consenso (STOCKING, 2000; 

EDWARDS, 2008: 367-86; GADDIS, 2009: 520-2).  

Ao abordar os paradigmáticos concílios de Éfeso II (449) e de Calcedônia 

(451), respectivamente condenado e adotado pela ortodoxia no que se refere às 

controvérsias do Nestorianismo e do Monofisismo, Gaddis afirma que:  

 

Uma vez que argumentos e diferenças de opinião não 

deveriam ser ventiladas ao registro público, decisões maiores 

foram tipicamente alcançadas por trás dos panos por grupos 

reduzidos de líderes episcopais, antes de serem apresentados 

e aclamados aos bispos em concílio. A consolidação da 

                                                                                                                                                                          
podia ser decisivo para as pretensões de um bispo ou de um concílio, por outro lado o episcopado soube 
se esquivar de tal crescente ingerência: prova disso é o mal-estar e a reprovação geral dos bispos à 
execução do heresiarca Prisciliano por decisão imperial – que incluiu nomes como Agostinho –, bem 
como a prova de força de Ambrósio de Milão ao reprovar e ordenar penitência ao imperador Teodósio. 
(ESCRIBANO PANO, 1990: 151-89; CAMERON, 2001: p. 65-6; LIZZI TESTA, 2009: 525-6, 532-6).  
29 O que nos remete diretamente ao pulular de heresias que se observa desde então: estas seriam o 
reverso da moeda desse processo de unificação sob uma corporação escancaradamente diversa em tais 
assuntos (BONNER, 2002: 63-79).  
30 Do qual resulta, dentre outros, o esforço pela constituição de um calendário litúrgico – ou, ao menos, 
de uma data universal para a comemoração da Páscoa –, tema explorado em nossa tese doutoral 
(SILVA, 2014).   
31 Tomando como referência a proposição de Pierre Bourdieu (BOURDIEU, 1983: 89-94). Como explica 
Gaddis (2009: 520-2), seguindo o processo geral de codificação – que estudamos melhor nos sermões – 
as atas conciliares também foram alvo de detalhado escrutínio e, concordando com outros autores, 
nunca cansa de surpreender o papel atingido por personagens como Atanásio e Cirilo de Alexandria, 
tidos como campeões pelos nicenos e pela historiografia eclesiástica.  



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

64 
 

unanimidade entre centenas de eclesiásticos frequentemente 

demandou um considerável grau de pressão, aplicado com o 

apoio de autoridades seculares ou pelos numerosos e 

barulhentos seguidores dos bispos mais poderosos. [O 

concílio de] Éfeso II foi marcado por coerção explícita, 

adquirindo sua reputação como um latrocinium, uma reunião 

sem lei desgraçada pela violência (...). Dois anos mais tarde, 

em Calcedônia, a pressão coercitiva foi consideravelmente 

mais sutil e medida – e, ainda assim, efetiva (GADDIS, 2009: 

517-8, tradução nossa).32  

 

Embora tenham a princípio convulsionado a situação social e política, a 

ocupação do Ocidente imperial pelos germanos e a sucessiva formação dos reinos 

germânicos contribuíram para a ampliação do poder citadino episcopal. Ainda que 

eventuais atritos entre bispos e monarcas possam ser observados entre os séculos 

V e VII, percebe-se a tendência à conservação ou ampliação da atuação bispal.33 

Deste modo, muitos bispos assumiram funções como a cunhagem de moedas ou 

determinaram a construção de monastérios e de locais de culto santoral (VAN DAM, 

1992: 46-9; GARCÍA MORENO, 1990: 223-57; 2006: 39-55). 

Assim, uma vez reconhecidos os eventuais conflitos entre as autoridades 

episcopais e os monarcas germânicos,34 pode-se dizer que, em geral, prevaleceu a 

cooperação entre os entes político e eclesiástico, expressa na gradual conversão da 

maior parte das diversas monarquias ao cristianismo niceno, refutando-se a 

confissão ariana da maior parte destes grupos ao adentrarem na pars occidentalis.   

Se, para os eclesiásticos, a associação com a monarquia dava continuidade – 

e, como consideramos, por regra ampliava – aos privilégios e isenções de todos os 

tipos que lhes foram gradualmente garantidos desde o século IV pelos imperadores, 

para os monarcas a aliança com a Igreja permitia-lhes tomar proveito da 

capilaridade territorial e organizacional constituída pelos clérigos desde muito 

antes; além disso, os monarcas se beneficiavam da capacidade intelectual 

eclesiástica em legitimar – ou condenar – ideologicamente os poderes régios. 

 

 

 

                                                           
32 Concordamos com Averil Cameron (2001: 69-70) quando afirma que não se pode reduzir 
tais disposições a mera “máscara ideológica” do poder, embora eventualmente se possa 
observar interesses pessoais em jogo.  
33 Para tal, contribuíram a gradual fusão entre as aristocracias provinciais e germânicas e o 
esvaziamento urbano, intensificado pela permanência das aristocracias germânicas no campo 
(SILVA, 2002: 67-84).  
34 Rusgas que deixaram forte impressão em diversos textos produzidos por clérigos, que por 
certo contribuíram para reforçar a impressão de Dark Ages, notadamente no caso dos 
francos merovingios (SILVA, 2008; SILVA, 2013).  



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

65 
 

5. Considerações finais 

À luz da referência da História da Igreja, neste artigo debatemos sobre o 

controverso tema historiográfico da Revolução Constantiniana, atentos 

particularmente às consequências deste processo que são associadas ao 

fortalecimento do episcopado, cuja liderança nos assuntos cívicos se intensificou 

entre os séculos III e VI.  

Tema especialmente matizado pelas premissas condenatórias de 

renascentistas, protestantes, iluministas ou, ao contrário, pela apologia institucional 

católica, o controverso e instigante processo de aproximação entre o Império e a 

Igreja – posteriormente prosseguido pelas monarquias germânicas no Ocidente – 

vem sendo alvo de intensa investigação pela historiografia.  

Auxiliados por diversos campos das Ciências Sociais – tais como a sociologia, 

a antropologia e a linguística –, nas últimas décadas pesquisadores redarguiram 

alguns dos pressupostos que outrora guiavam a condução de tal debate. Além da 

crescente atenção quanto ao escopo local ou regional dos episcopados e a extensão 

do leque documental, as interpretações mais recentes contestaram os exageros que 

cercavam as intenções e as consequências das decisões de Constantino e, em 

menor medida, de seus sucessores. 

No que se refere ao episcopado, ao expormos um panorama geral de seu 

processo de fortalecimento cívico reconhecemos não só que este não possui nada 

de unívoco ou uniforme e, com isso, sabemos que cada pesquisador interessado 

deve considerar que o(s) bispado(s) investigado(s) possui(em) especificidades em 

relação a tal processo, sem tê-lo(s) como um jogo de soma ou subtração em 

relação a um suposto aspecto geral.  

À guisa de conclusão, pode-se dizer que, além de correlatos, os temas da 

Revolução Constantiniana e da atuação episcopal presumem hoje um entendimento 

que busque a articulação e a fluidez das fronteiras entre a inserção “político-

administrativa” dos governos bispais e as transformações culturais e religiosas 

ocorridas no período. Sabendo que a discussão sobre este tema não se esgota 

nestas linhas, esperamos contribuir para a ampliação do debate, a princípio no 

cenário acadêmico nacional.  

 

6. Referências Bibliográficas: 

 Textos Antigos impressos: 

GORGULHO, Gilberto da S., STORNIOLO, Ivo, ANDERSON, Ana F. Bíblia de 

Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2006. 

 



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

66 
 

 Bibliografia geral: 

ALMEIDA, Néri de Barros. O Alvo da História da Igreja e a História da Igreja como 

Alvo: O Exemplo da Idade Média Central (Séculos XI-XIII), Revista de Estudos 

da Religião, São Paulo, n. 2, p. 65-78, 2004. 

BAILEY, Lisa. Christianity´s Quiet Success: The Eusebius Gallicanus Sermon 

Collection and the Power of the Church in Late Antique Gaul. Notre Dame: 

University of Notre Dame, 2010. 

BONNER, Gerard. Dic Christi Veritas Ubi Nunc Habitas: Ideas of Schism and Heresy 

in the Post-Nicene Age. In: KLINGSHIRN, W., VESSEY, M. (org.). The Limits of 

Ancient Christianity: Essays in Late Antique Thought in Honor of R. A. Markus. 

Ann Arbor: The University of Michigan, 2002. p. 63-79. 

BOURDIEU, P. Algumas propriedades do campo. In: ___. Questões de Sociologia. 

Rio de Janeiro: Marco Zero, 1983. p. 89-94. 

BROWN, Peter. A Ascensão do Cristianismo no Ocidente. Lisboa: Presença, 1999. 

___. Poverty and Leadership in the Later Roman Empire. Hanover, NH: University 

of New England, 2002.  

CAMERON, Averil. Christianity and the Rhetoric of Empire: The Development of 

Christian Discourse. Berkeley: University of California, 1991. p. 1-46.  

___. Church and Society. In:___. The Mediterranean World of Late Antiquity AD 395-600. 

Nova York: Taylor & Francis, 2001. p. 57-80. 

CANTOR, Norman. Inventing the Middle Ages: the lives, works and ideas of the 

great medievalists of the twentieth century. William Morrow and Co.: Nova 

York, 1991. p. 287-96.  

CASTELLANOS, Santiago. Obispos y murallas. Patrocínio episcopal y defensa urbana 

en el contexto de las campañas de Atila en las Galias (a. 451 d.C.). Ibéria, La 

Rioja, v.1, p. 167-74, 1998. 

COUNTRYMAN, L. William. The Intellectual Role of the Early Catholic Episcopate, 

Church History,  Cambridge, Nova York, v. 48, n. 3, p. 261-8, 1979. 

DA MATA, Sérgio. História e Religião. História &…Reflexões (vol. 13). Belo 

Horizonte: Autêntica, 2010. p. 25-69.  

DE STE. CROIX, Geoffrey. The Class Struggle in the Ancient Greek World: From the 

Archaic Age to the Arab Conquests. Londres: Duckworth, 1981.  

DRAKE, HAL A. Constantine and the Bishops: The Politics of Intolerance. Baltimore: 

John Hopkins University, 2002. 

EDWARDS, Mark. Synods and councils. In: CASSIDAY, Augustine, NORRIS, 

Frederick W. (org.). The Cambridge History of Christianity: Constantine to c. 

600. Nova York: Cambridge University, 2008. p. 367-86. 



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

67 
 

ESCRIBANO PANO, María Victoria. Herejía y Poder en el s. IV. In: CANDAU MORÓN, 

José M. et alli (org.). La Conversión de Roma: Cristianismo y Paganismo. 

Madrid: Clássicas, 1990. p. 151-89. 

FERNÁNDEZ UBIÑA, José. Privilegios episcopales y genealogia de la intolerancia 

Cristiana en la epoca de Constantino. Pyrenae, Barcelona, n. 40, v. 1, p. 81-

119, 2009.  

___. Paz y conflictos en el cristianismo primitivo: el papel de los obispos. In: LÓPEZ 

SALVÁ, Mercedes (ed.). De cara al Más Allá: Conflito, convivencia y asimilación 

de modelos paganos en el cristianismo antiguo. Zaragoza: Pórtico, 2010. p. 13-

50. 

GADDIS, Michael. The Political Church: Religion and State. In: ROUSSEAU, Phillip 

(ed.). A Companion to Late Antiquity. Oxford: Blackwell, 2009. p. 512-24. 

GARCÍA MORENO, Luis A. Élites y Iglesia Hispanas en la transicíon del Imperio 

Romano al Reino Visigodo. In: CANDAU, José M. et all (org.). La Conversión 

de Roma: Cristianismo y Paganismo. Madri: Ediciones Clássicas, 1990. p. 

223-57. 

___.  La Iglesia y el cristianismo en la Galecia de época sueva. Espacio y tiempo em 

la percepción de la Antigüedad Tardia, Múrcia, v. 23, p. 39-55, 2006. 

GIBBON, Edward. Os Cristãos e a queda de Roma. São Paulo: Penguin Classics-

Companhia das Letras, 2012. 

GILSDORF, Sean. The Bishop: Power and Piety at the First Millennium. Münster: Vit 

Lag, 2004.  

HILLGARTH, J. Cristianismo e Paganismo, 350-750: A conversão da Europa 

Ocidental. São Paulo: Madras, 2004.   

JENKINS, Philip. Guerras Santas: Como 4 Patriarcas, 3 Rainhas e 3 Imperadores 

Decidiram em Que os Cristãos Acreditariam Pelos Próximos 1500 anos. Rio de 

Janeiro: LeYa, 2013. p. 13-64.  

JONES, Arnold H. M. Later Roman Empire, 284–602: A Social, Economic and 

Administrative Survey. Baltimore: John Hopkins University, 1964. 

LE GOFF, Jacques. Calendário. In: ___. História e Memória. Campinas: Unicamp, 

1996. p. 485-533. 

___. Em busca da Idade Média. Rio de Janeiro: Civilização Brasleira, 2012. 

LEADBETTER, Bill. Constantine and the Bishop: The Roman Church in the Early 

Forth Century, Journal of Religious History, Hoboken, v. 26, n. 1, p. 1-14, 

2002. 

LEE, A. Pagans and Christians in Late Antiquity. Londres, Nova York: Routledge, 

2000. 



RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

68 
 

LIZZI TESTA, Regina. The Late Antique Bishop: Image and Reality. In: ROUSSEAU, 

Phillip (ed.). A Companion to Late Antiquity. Oxford: Blackwell, 2009. p. 525-

38.  

MARKUS, Robert. O fim do cristianismo antigo. São Paulo: Paulus, 1997.  

MITRE FERNÁNDEZ, Emilio. Historia Eclesiástica e Historia de la Iglesia. In: 

MARTÍNEZ SAN PEDRO, Maria D.; SEGURA DEL PINO, María D. (org). La 

Iglesia en el mundo medieval y moderno. Almería: Instituto de Estudios 

Almerienses, 2004. p. 13-28. 

MOMIGLIANO, Arnaldo.  As origens da historiografia eclesiástica. In: ___. As raízes 

clássicas da historiografia moderna. Bauru, SP: EDUSC, 2004. p. 187-212. 

NEIL, Bronwen. `Blessed is Poverty ': Leo the Great on Almsgiving. Sacris Erudiri, 

Turnhout, v. 46, p. 143-56, 2007. 

___. Models of Gift Giving in the Preaching of Leo the Great, Journal of Early 

Christian Studies, Baltimore, vol. 18, n. 2, p. 225-59, 2010.   

RAPP, Claudia. Holy Bishops in Late Antiquity: The Nature of Christian Leadership in 

an age of transition. Berkeley, Los Angeles, Cambridge: University of 

California, 2005. 

ROLL, Susan K. Towards the Origins of Christmas. Kok Pharos: Kempen, 1995. 

RUST, Leandro D., SILVA, Andréia C. L. F. da. A Reforma Gregoriana: trajetórias 

historiográficas de um conceito. História da Historiografia, Rio de Janeiro, 

Ouro Preto, v. 3, p. 135-52, 2009.    

SILVA, Leila Rodrigues da. Algumas considerações acerca do poder episcopal nos 

centros urbanos Hispânicos – século V – VII. História: Questões & Debates, 

Curitiba, v. 37,  p. 67-84, 2002.  

SILVA, Marcelo Cândido da. A Realeza Cristã na Alta Idade Média. Os fundamentos 

da autoridade pública no período merovíngio (séculos V-VIII). São Paulo: 

Alameda, 2008. 

SILVA, Diogo Pereira da. As abordagens historiográficas sobre Constantino (306-

337): uma revisão. Dimensões, Vitória, v. 25, 2010, p. 32-45.  

SILVA, Paulo Duarte. O debate historiográfico sobre a passagem da Antiguidade à 

Idade Média: considerações sobre as noções de Antiguidade Tardia e Primeira 

Idade Média. Revista Signum, v. 14, p. 73-91, 2013. Disponível em: 

http://www.revistasignum.com/signum/index.php/revistasignumn11/article/vi

ew/95/92 

___. Poder episcopal, pregação e calendário nos séculos V e VI: Natal e Páscoa nos 

sermões de Leão de Roma e de Cesário de Arles (440-542). 2014. 279 f. Tese 

http://www.revistasignum.com/signum/index.php/revistasignumn11/article/view/95/92
http://www.revistasignum.com/signum/index.php/revistasignumn11/article/view/95/92


RJHR VII:13 (2014) – Paulo Duarte Silva 

 
 

69 
 

(Doutorado em História) – Programa de Pós-Graduação em História 

Comparada, UFRJ, Rio de Janeiro, 2014. 

STERK, Andrea. Renouncing the World Yet Leading the Church: The Monk-Bishop in 

Late Antiquity. Cambridge, Londres: Harvard University, 2004.  

STOCKING, Rachel. Bishops, councils and consensus in the Visigothic Kingdom, 

589-633. Ann Arbor: Univ. of Michigan, 2000. 

VAN DAM, Raymond. Leadership and community in Late Antique Gaul. Berkeley, 

Los Angeles, Oxford: University of California, 1992.  

VAN ENGEN, John. The Christian Middle Ages as an Historiographical Problem, 

American Historical Review, Blomington, v. 91, n. 3, p. 519-52, 1986. 

VEYNE, Paul. Quando nosso mundo se tornou cristão [312-324]. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010. 

 

 

 


