
 
 

 

Recebido em: 14/06/2014 

Aceito em: 09/07/2014 

 

É Possível estudar a religião popular judaica a partir da literatura bíblica? 

 

Ágabo Borges de Sousa1 

lattes.cnpq.br/6724020245259228 

  

Resumo:  

É comum percebermos uma leitura do Antigo Testamento a partir de uma 

compreensão monoteísta, sem observar à complexidade da religiosidade popular do 

antigo Israel. A pergunta regente deste texto nos desafia a um olhar crítico à 

leitura da vivência religiosa de Judá e Israel no período monárquico e seu confronto 

com o movimento profético, bem como o estabelecimento da Torah. Observamos 

que é possível, sim, perceber uma religiosidade popular refletida nos textos do 

Antigo Testamento, destacando, contudo que parte do movimento profético se 

opunha a essa religiosidade e que o movimento deuteronomista caminha na mesma 

direção. Pois ambos entendem que um monoteísmo prático poderia ser libertário, 

colocando todos em um mesmo patamar, possibilitando assim o estabelecimento da 

justiça comunitária: o tzedeqah. 

 

Palavras chave: Bíblia, Religiosidade popular, Profetismo. 

 

Abstract:  

It is common to understand the Old Testament from a monotheistic perspective, 

without observing the complexity of  the ancient Israel's popular religion. The 

question, which motivate this text challenges us to look critically the religious life of 

Judah and Israel in the monarchic period, his confrontation with the prophetic 

                                                           
Professor de Filosofia Geral na UEFS; pesquisador do NEF/UEFS; do Orácula/UMESP. Pós-doutorado em 
Ciências da Religião do IEPG/UMESP e do Grupo de Pesquisa em Hemenêutica e Ontololgia/UEFS. 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

71 
 

movement, and the establishment of the Torah. It is observed, that it is possible to 

realize a popular religiosity reflected in the texts of the Old Testament, highlighting, 

however, that part of the prophetic movement opposed this religiosity and the 

Deuteronomistic movement headed in the same direction. Both understand that a 

practical monotheism could be libertarian, putting everyone on the same level, thus 

enabling the establishment of community justice: the tzedeqah. 

 

Keywords: Bible, popular religiosity, Prophetic 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

72 
 

Introdução: 

A pergunta em nosso título deverá reger a abordagem neste texto, pois ela 

foi levantada para que se pensasse uma prática religiosa refletida nas Escrituras, 

uma vez que, via de regra, pensamos na literatura bíblica como o testemunho do 

monoteísmo Jahwístico e, por isso, temos dificuldade de ver a complexidade das 

questões que envolvem a compreensão de uma única divindade. 

Devemos primeiramente destacar que o conceito "religião popular" não é 

muito fácil de ser esclarecido, pois tem diversas implicações pelo seu compositum. 

Porém, para não entrarmos na discussão do que é popular e do que é religião, 

gostaríamos de pensar em religião como "sistema de crença bem como de relação e 

ação”2. Trata-se de um sistema de ação que é dirigido a entidades cuja existência, 

ou compreensão do ser, não está aberta à observação e suas ações são em forma 

ritualística. Quanto ao popular, queremos pensar nas expressões que não estão 

limitadas à oficialidade religiosa, todas as expressões que envolvem a sociedade e 

estabelecem uma "visão de mundo" expresso também em forma de ritos. 

A despeito do que normalmente pensamos, a religiosidade do antigo Israel e 

Judá não era dirigida apenas a Jahwe; haviam muitas divindades que eram 

veneradas, das quais conhecemos alguns relatos. A própria formação do jahwismo 

vem carregada de influências desde a sua origem. Êxodo 18 destaca o fato de que 

é Jetro, sogro de Moisés, sacerdote medianita, que legitima o sacrifício a Elohim, 

designação que se tornou genérica no uso dos textos do Antigo Testamento, mas 

que originariamente designava a divindade cananéia, deus criador de todas as 

coisas, cuja consorte era Asherah. 

A literatura bíblica é um reflexo da vida de um povo, onde sua história é 

apresentada, considerando a relação deste com uma divindade chamada de Jahwe. 

Sendo assim, podemos perceber sua dinâmica e sua complexidade nos textos e isso 

inclui sua religiosidade. 

É importante destacar que a religiosidade do antigo Israel - grandeza difícil 

de definir politicamente - vai se desenvolvendo a partir de múltiplas relações. Pois, 

o povo se forma a partir de um grupo de escravizados em uma mistura de gente e 

no percurso de sua formação vai tendo contato com outras nações e assimilando 

vários elementos culturais, sobretudo religiosos, pois estes lhe possibilitam 

perceber o "mundo novo" da conquista. Com o olhar de quem já estava por lá e 

tinha uma "visão de mundo" específica, refletida na expressão religiosa. 

Poderíamos pensar a partir das sagas patriarcais, que vão dar a identidade cultural 

                                                           
2 MAIR, Lucy. Introdução à Antropologia Social. 6ª edição. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1984, p. 199. 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

73 
 

a este povo, especialmente o episódio da saída de Jacó da casa de Labão, quando 

Raquel leva os teraphins, que Labão identifica como seus "deuses" (Gen 31,30-35).  

 
E agora se querias ir embora, porquanto tinhas saudades de voltar 
à casa de teu pai, por que furtaste os meus deuses? Então 
respondeu Jacó, e disse a Labão: Porque temia; pois que dizia 
comigo, se porventura não me arrebatarias as tuas filhas. Com 
quem achares os teus deuses, esse não viva; reconhece diante de 

nossos irmãos o que é teu do que está comigo, e toma-o para ti. 
Pois Jacó não sabia que Raquel os tinha furtado. E ela disse a seu 
pai: Não se acenda a ira aos olhos de meu senhor, que não posso 
levantar-me diante da tua face; porquanto tenho o costume das 
mulheres. E ele procurou, mas não achou os ídolos. 

 

Chamamos a atenção ao fato de que o texto começa dizendo que Jacó teria 

ido atrás de seus deuses (Elohim), mas na narrativa o que está em questão são as 

imagens cultuais, ídolos (teraphins). Isso nos leva a entender que os deuses 

domésticos de Labão são ídolos, são imagens iconoclásticas, possivelmente 

esculturas pequenas, fáceis de serem escondidas. 

Isso já é um indício de que havia uma prática de deuses domésticos - claro 

que aqui denota uma influência "externa". Esta saga se mantém viva chamando a 

atenção a uma rejeição da prática, que, possivelmente, se tornou muito comum na 

experiência do povo, pois além de uma religiosidade voltada para os santuários, 

que não se reduzia a Jerusalém por um longo período da história, havia expressões 

de religiosas domésticas que exerciam grande influência na visão de mundo do 

povo. 

 

Religiosidade Popular no período Monárquico: 

Seria um empreendimento muito demorado falar da religiosidade popular 

em toda a história do antigo Israel, como está testemunhada nas Escrituras; por 

isso, vamos nos limitar ao período monárquico. A razão principal de nossa limitação 

está no fato de que neste período há uma grande discussão em torno deste tema, 

sobretudo com o movimento profético, que irá rejeitar esta multiplicidade de 

expressões religiosas e de divindades, bem como o processo de formação da Torah, 

que irá propor uma religiosidade jahwista monoteísta. 

Para chegarmos lá, precisamos de passagem citar o fato de que na 

organização do império Salomônico houve uma série de pactos de casamento que 

possibilitou a introdução de várias divindades na vivência do povo em Jerusalém (I 

Rs 11,1-8). 

 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

74 
 

E o rei Salomão amou muitas mulheres estrangeiras, além da filha 

de Faraó: moabitas, amonitas, edomitas, sidônias e hetéias, das 
nações de que Jahwe tinha falado aos filhos de Israel: Não 
chegareis a elas, e elas não chegarão a vós; de outra maneira 
perverterão o vosso coração para seguirdes os seus deuses. A estas 
se uniu Salomão com amor. E tinha setecentas mulheres, princesas, 

e trezentas concubinas; e suas mulheres lhe perverteram o coração. 
Porque sucedeu que, no tempo da velhice de Salomão, suas 
mulheres lhe perverteram o coração para seguir outros deuses; e o 
seu coração não era perfeito para com Jahwe seu Deus, como o 
coração de Davi, seu pai. Porque Salomão seguiu a Astarote, deusa 
dos sidônios, e Milcom, a abominação dos amonitas. Assim fez 

Salomão o que parecia mal aos olhos de Jahwe; e não perseverou 
em seguir a Jahwe, como Davi, seu pai. Então edificou Salomão um 
alto a Quemós, a abominação dos moabitas, sobre o monte que 
está diante de Jerusalém, e a Moloque, a abominação dos filhos de 
Amom. E assim fez para com todas as suas mulheres estrangeiras; 

as quais queimavam incenso e sacrificavam a seus deuses. 

 

Este texto já nos ajuda a perceber que a religiosidade no período de 

Salomão era multiforme, com uma grande diversidade de expressões religiosas e 

divindades. Há muita citação da vivência religiosa do povo, tanto do Jahwismo 

defendido pelos profetas, quanto das práticas cúlticas populares, especialmente no 

período da monarquia tardia, entre o VI e o IV sec. a.C. 

Devemos destacar o fato de que a mitologia neste período, no Médio 

Crescente, é extremamente complexa e abundante, sem, contudo, nos possibilitar 

uma relação clara das divindades entre si. Uma leitura superficial dos textos do 

Antigo Testamento nos deixa a ideia de que cada "nação", cada "povo" teria sua 

devoção a uma divindade, como uma espécie de "deus nacional": Judá e Israel 

seria Jahwe; Amonitas Milkon, os Moabitas Kemosh; Asdoditas Dagon entre outros. 

Contudo, a realidade daquela época tinha outra dinâmica, mesmo porque há 

disputas para estabelecer quem seria a divindade nacional. 

Podemos perceber, nos textos do Antigo Testamento, uma grande polêmica 

pela veneração de "deuses estranhos ou estrangeiros", o que denota uma prática 

muito comum e intensa, o que sugere dizer que esta fazia parte da devoção 

familiar; logo, não eram tão estranhos. Muito pelo contrário, estes eram muito 

conhecidos, aparentemente mais conhecidos em sua devoção "popular" que o Deus 

"oficial", que era Jahwe. Apenas para citar os mais conhecidos no Médio Crescente, 

segundo os textos: Ba'al, Tammuz, Astarte, Ashera, o Rei dos Céus, o Sol, a Lua e 

as Estrelas. É interessante chamar a atenção que assim como Kemosh e Ashtar 

formavam um par, o Jahwe de Judá tinha, em alguns textos, Ashera ao seu lado.3 

Na mitologia cananéia essa deusa era consorte do deus maior El, que era o criador 

                                                           
3 WEIPPERT, Helga. Palästina In: Vorhellenistischer Zeit (Handbuch der Archäologie Bd. I), C. 
H. Beck, München, 1988. p. 621.  



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

75 
 

do mundo e dos povos, daí vem a influência que a liga a Jahwe, pois com o 

jahwismo, é como se o lugar de El, fosse ocupado por Jahwe, por isso muitas vezes 

os textos do Antigo Testamento  usa o termo elohim, para uma designação geral de 

deus. 

Por ocasião da divisão dos reinos de Judá e Israel, temos o relato da 

construção de dois santuários: um em Dan outro em Bethel, pois o templo de 

Jahwe ficava em Jerusalém. O texto não deixa muito claro se os bezerros de ouro 

eram realmente Jahwe ou outra divindade (I Rs 12,25-33). 

 

E Jeroboão edificou a Siquém, no monte de Efraim, e habitou ali; e 
saiu dali, e edificou a Penuel. E disse Jeroboão no seu coração: 
Agora tornará o reino à casa de Davi. Se este povo subir para fazer 

sacrifícios na casa de Jahwe, em Jerusalém, o coração deste povo 

se tornará a seu Senhor, a Roboão, rei de Judá; e me matarão, e 
tornarão a Roboão, rei de Judá. Assim o rei tomou conselho, e fez 
dois bezerros de ouro; e lhes disse: Muito trabalho vos será o subir 
a Jerusalém; vês aqui teus deuses, ó Israel, que te fizeram subir da 
terra do Egito. Pôs um em Betel, e colocou o outro em Dã. E este 
feito se tornou em pecado; pois que o povo ia até Dã para adorar o 
bezerro. Também fez casa nos altos; e constituiu sacerdotes dos 

mais baixos do povo, que não eram dos filhos de Levi. E fez 
Jeroboão uma festa no oitavo mês, no dia décimo quinto do mês, 
como a festa que se fazia em Judá, e sacrificou no altar; 
semelhantemente fez em Betel, sacrificando aos bezerros que 
fizera; também em Betel estabeleceu sacerdotes dos altos que 
fizera. 

 

Com base em Ex. 31 (4-5) poderíamos dizer que estes bezerros 

representam Jahwe.  

 

E ele os tomou das suas mãos, e trabalhou o ouro com um buril, e 
fez dele um bezerro de fundição. Então disseram: Este é teus 

deuses, ó Israel, que te tirou da terra do Egito. E Arão, vendo isto, 
edificou um altar diante dele; e apregoou Arão, e disse: Amanhã 
será festa a Jahwe. 

 

Se percebermos este texto de Êxodo como uma espécie de espelho do 

estabelecimento dos bezerros nos santuários, veremos que a teologia 

deutoronomista e o movimento profético irá atacar frontalmente a ideia de 

imagens. É importante chamar a atenção ao uso do plural "teus deuses", que pode 

ser o uso de elohim, ou mesmo a ideia de mais de uma divindade. Contudo, 

devemos ressaltar que estes bezerros poderiam ser Ashera e Ba'al, como pode ser 

entendido a partir de II Rs. 17,16.  

 

E deixaram todos os mandamentos de Jahwe seu Deus, e 

fizeram imagens de fundição, dois bezerros; e fizeram uma 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

76 
 

Asera, e adoraram perante todo o exército do céu, e 

serviram a Baal.4 
 

Estes textos já nos deixam claro que havia uma complexidade muito 

grande de práticas cúlticas, bem como um volume razoável de divindades, sendo 

algumas concorrentes, como aparece em muitos textos a relação de Jahwe e Ba'al. 

Conhecemos o fato de Acabe construir um templo para Ba'al em Samaria 

 

E fez Acabe, filho de Onri, o que era mau aos olhos de Jahwe, mais 
do que todos os que foram antes dele. E sucedeu que (como se fora 
pouco andar nos pecados de Jeroboão, filho de Nebate) ainda 
tomou por mulher a Jezabel, filha de Etbaal, rei dos sidônios; e foi e 
serviu a Baal, e o adorou. E levantou um altar a Baal, na casa de 

Baal que edificara em Samaria. I Rs 16,30-32. 

 

Este templo de Acabe mais tarde foi destruído por Jeú, que toma Samaria, 

matando quem restava da descendência de Acabe. Ali ele faz uma convocação, 

como sendo adorador de Ba'al, para que todos os devotos daquela divindade 

viessem se apresentar no templo de Samaria. Estando todos no templo ele mandou 

matar todos os adoradores de Ba'al e destruiu o templo como é relatado em II Rs 

10,20-28. 

 

Disse mais Jeú: Consagrai a Baal uma assembleia solene. E a 
apregoaram. Também Jeú enviou por todo o Israel; e vieram todos 
os servos de Baal, e nenhum homem deles ficou que não viesse; e 

entraram na casa de Baal, e encheu-se a casa de Baal, de um lado 

ao outro. Então disse ao que tinha cargo das vestimentas: Tira as 
vestimentas para todos os servos de Baal. E ele lhes tirou para fora 
as vestimentas. E entrou Jeú com Jonadabe, filho de Recabe, na 
casa de Baal, e disse aos servos de Baal: Examinai, e vede bem, 
que porventura nenhum dos servos de Jahwe aqui haja convosco, 
senão somente os servos de Baal. E, entrando eles a fazerem 

sacrifícios e holocaustos, Jeú preparou da parte de fora oitenta 
homens, e disse-lhes: Se escapar algum dos homens que eu 
entregar em vossas mãos, a vossa vida será pela vida dele. E 
sucedeu que, acabando de fazer o holocausto, disse Jeú aos da sua 
guarda e aos capitães: Entrai, feri-os, não escape nenhum. E os 
feriram ao fio da espada; e os da guarda e os capitães os lançaram 
fora, e entraram no mais interior da casa de Baal. E tiraram as 

estátuas da casa de Baal, e as queimaram. Também quebraram a 
estátua de Baal; e derrubaram a casa de Baal, e fizeram dela 

latrinas, até ao dia de hoje. E assim Jeú destruiu a Baal de Israel. 
 

Podemos perceber que a devoção a Ba'al era grande neste período e 

espalhada por todo o território de Israel. A força dos cultos a Ba'al e Ashera é 

                                                           
4Vale ressaltar que na tradição cananéia Ba'al tem como consorte Anat, porém a mitologia chega no 
Médio Crescente, especialmente em Israel, com sua adaptações, já que Ba'al era o preservador da 
criação, cujo nome já indica sua função: Senhor, marido, proprietário.  



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

77 
 

testificada pelo conflito de seus profetas com Elias, quando eles disputam o monte 

Carmelo. Em I Rs. 18,19: 

 

Agora, pois, manda reunir-se a mim todo o Israel no monte 

Carmelo; como também os quatrocentos e cinquenta profetas de 
Baal, e os quatrocentos profetas de Asera, que comem da mesa de 
Jezabel.  

 

Não podemos deixar de chamar a atenção à quantidade de profetas de 

Ba'al e Ashera, sendo oitocentos e cinquenta ao todo, o que reflete a intensidade e 

popularidade destas divindades no Médio Crescente. Do outro lado temos um 

profeta de Jahwe, que se compreendia como único remanescente dos profetas de 

Jahwe. 

Além de Samaria, Dan, Bethel e o Carmelo, que já mencionamos, e 

Jerusalém, que conhecemos como lugar de peregrinação, conhecemos, ainda, 

outros lugares de peregrinação cúltica, que não são muito destacados, mas que são 

mencionados nos textos do Antigo Testamento. A Peregrinação, não só aos 

santuários de Jahwe, sacrifícios de animais e cerais, bem como ofertas, fazem parte 

da religiosidade popular do antigo Israel. Podemos mencionar com Amós 4,4 e 5,5: 

Betel, Gilgal e Berseba. 

 

Vinde a Betel, e transgredi; a Gilgal, e multiplicai as transgressões; 
e cada manhã trazei os vossos sacrifícios, e os vossos dízimos de 
três em três dias. Mas não busqueis a Betel, nem venhais a Gilgal, 

nem passeis a Berseba, porque Gilgal certamente será levada ao 

cativeiro, e Betel será desfeita em nada. 
 

Oséias também menciona Gilgal como santuário de peregrinação, mas 

acrescenta, ainda Bet-Áven: 

 

Ainda que tu, ó Israel, queiras prostituir-te, contudo não se faça 

culpado Judá; não venhais a Gilgal, e não subais a Bete-Áven, e não 
jureis, dizendo: Vive Jahwe. Os. 4,15. 

 

Jerusalém também era um grande centro de peregrinação, mas lá, mesmo 

no templo central, conhecido como templo de Salomão ou templo de Jahwe, havia 

cultos diversos e não apenas a Jahwe. Especialmente Ba'al e Ashera eram 

cultuados ali. Há registro de que esta disputa entre os adoradores de Ba'al e Jahwe 

perpetuou-se durante todo o período monárquico. 

 

Então todo o povo da terra entrou na casa de Baal, e a derrubaram, 
como também os seus altares, e as suas imagens, totalmente 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

78 
 

quebraram, e a Matã, sacerdote de Baal, mataram diante dos 

altares; então o sacerdote pôs oficiais sobre a casa de Jahwe. II Rs 
11,18. 
Tinha Manassés doze anos de idade quando começou a reinar, e 
cinquenta e cinco anos reinou em Jerusalém; e era o nome de sua 
mãe Hefzibá. E fez o que era mau aos olhos de Jahwe, conforme as 

abominações dos gentios que Jahwe expulsara de suas possessões, 
de diante dos filhos de Israel. Porque tornou a edificar os altos que 
Ezequias, seu pai, tinha destruído, e levantou altares a Baal, e fez 
um bosque como o que fizera Acabe, rei de Israel, e se inclinou 
diante de todo o exército dos céus, e os serviu. E edificou altares na 
casa de Jahwe, da qual Jahwe tinha falado: Em Jerusalém porei o 

meu nome. Também edificou altares a todo o exército dos céus em 
ambos os átrios da casa de Jahwe. II Rs. 21,1-5. 

 
A presença de Ba'al em Jerusalém se torna tão forte que será fonte de 

crítica profética, com vemos em Sof. 1,4. 

 

E estenderei a minha mão contra Judá, e contra todos os habitantes 
de Jerusalém, e exterminarei deste lugar o restante de Baal, e o 
nome dos sacerdotes dos ídolos, juntamente com os sacerdotes. 

 

Os profetas revelam a condição da religiosidade popular no antigo Israel, 

pois fazem afirmações contundentes como em Jer 2,28. 

 

Onde, pois, estão os teus deuses, que fizeste para ti? Que se 
levantem, se te podem livrar no tempo da tua angústia; porque os 
teus deuses, ó Judá, são tão numerosos como as tuas cidades. 

 

Podemos até pensar em divindades locais, que atendiam às cidades como 

era costume na Grécia antiga, ou como acontece hoje com a categoria de 

padroeiros na religiosidade popular brasileira. 

Alguns achados arqueológicos vêm fortalecer essas observações tais como o 

altar de sacrifício em Tell es-Seba' e cinco construções, que parecem ser  locais 

sagrados: "Dois desses no centro sul das fronteiras de Judá (Tel 'Arad, Wadi 

Qattamat [Qitmit]), dois no centro e sul do Negev (Tell el-Qederat [Kadesh 

Barnea], Kuntilet Agrud) e um do lado oeste no centro do vale do Jordão ( Tell Der 

Alla)."5 Estes achados vêm corroborar com os textos, mostrando que na 

religiosidade popular do antigo Israel havia uma prática de peregrinação e ofertas 

múltiplas de sacrifícios para divindades além de Jahwe. 

Temos vários relatos do período de Manassés com diversas práticas cúlticas, 

como vimos acima, que parecem bem populares ressaltando cultos a Ashera, Ba'al 

e ao Exército do Céu, bem como sacrifícios humanos, que parecem comuns, 

sobretudo no vale de Hinon em Jerusalém. O agravante destas práticas neste 

                                                           
5 Weippert, Ibd. p. 623. 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

79 
 

período, além do terrível sacrifício infantil em Jerusalém, é a introdução da imagem 

de Ashera no templo de Jahwe.6 

 

E até fez passar a seu filho pelo fogo, adivinhava pelas nuvens, era 

agoureiro e ordenou adivinhos e feiticeiros; e prosseguiu em fazer o 
que era mau aos olhos de Jahwe, para o provocar à ira. Também 
pôs uma imagem de escultura, de Asera que tinha feito, na casa de 
que Jahwe dissera a Davi e a Salomão, seu filho: Nesta casa e em 
Jerusalém, que escolhi de todas as tribos de Israel, porei o meu 
nome para sempre. II Rs 21,6-7. 

 

Estas práticas de sacrifício humano, especialmente dos filhos, discutido no 

espelho das sagas com Abraão e Isaque, no qual "Elohim" pede o sacrifício do filho 

e que o "Maleaq Adonai" o impede, colocando um cordeiro para o holocausto, 

parecem bem comuns no antigo Israel, como vemos também no testemunho de II 

Rs 16,2-4:7 

Tinha Acaz vinte anos de idade quando começou a reinar, e reinou 
dezesseis anos em Jerusalém, e não fez o que era reto aos olhos de 
Jahwe seu Deus, como Davi, seu pai. Porque andou no caminho dos 
reis de Israel, e até a seu filho fez passar pelo fogo, segundo as 

abominações dos gentios que Jahwe lançara fora de diante dos 
filhos de Israel. Também sacrificou, e queimou incenso nos altos e 
nos outeiros, como também debaixo de todo o arvoredo. 

 

Também no reinado de Oséias conhecemos essas práticas cúlticas, como 

testemunha II Rs 17,16-17: 

 

E deixaram todos os mandamentos de Jahwe seu Deus, e fizeram 
imagens de fundição, dois bezerros; e fizeram um ídolo do bosque, 
e adoraram perante todo o exército do céu, e serviram a Baal. 
Também fizeram passar pelo fogo a seus filhos e suas filhas, e 
deram-se a adivinhações, e criam em agouros; e venderam-se para 

fazer o que era mau aos olhos de Jahwe, para o provocarem à ira. 

 

As criticas do profeta Jeremias nos ajudam a perceber que essas práticas 

fazim parte do dia a dia do povo de maneira bem popular, não apenas em 

Jerusalém, mas por muitas cidades de Judá. Isso implica dizer que a religiosidade 

popular do antigo Israel não se limitava a uma devoção centrada no templo, com as 

práticas litúrgicas fixadas no calendário anual das festas e nas orientações 

sacerdotais, mas muitas outras expressões de devoção a uma diversidade de 

divindades. 

 

                                                           
6 Ver também II Cr. 33,1-7. 
7 Ver também II Cr. 28,1-4.  



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

80 
 

Porventura não vês tu o que andam fazendo nas cidades de Judá, e 

nas ruas de Jerusalém? Os filhos apanham a lenha, e os pais 
acendem o fogo, e as mulheres preparam a massa, para fazerem 
bolos à rainha dos céus, e oferecem libações a outros deuses, para 
me provocarem à ira. E edificaram os altos de Tofete, que está no 
Vale do Filho de Hinom, para queimarem no fogo a seus filhos e a 

suas filhas, o que nunca ordenei, nem me subiu ao coração. Jer 
7,17-18.31 

 

Podemos perceber que estas práticas religiosas eram muito comuns e 

intensas e espalhadas, não eram limitadas a uma única região ou única cidade. 

 

Conclusão: 

Esta breve panorâmica já nos possibilita responder positivamente a 

questão que foi levantada no título deste texto. Mas, não podemos deixar de 

perceber que uma leitura da religiosidade popular do antigo Israel requer um olhar 

cuidadoso e criterioso, pois a complexidade da religiosidade refletida no Antigo 

Testamente é muito maior do que podemos pensar em um primeiro momento. 

Como vimos, não se trata apenas de um conflito do jahwismo com outras religiões, 

mas dentro do próprio jahwismo vamos ver muitas variantes de expressão popular 

além das impostas pelos sacerdotes. Há, ainda, a presença de outras divindades 

paralelas, que não negam o culto ou a devoção a Jahwe, mas acrescentam a esta 

devoção um algo mais. Por isso, encontramos muitas divindades dentro do templo 

e nas práticas dos diversos santuários. Distantes de Jerusalém podemos encontrar 

a convivência "harmoniosa" de práticas cúlticas a Jahwe e outras divindades. Os 

achados arqueológicos nos ajudam a fundamentar isto, pois o volume de imagens 

de Ashera encontrados em escavações é muito grande, testificando materialmente 

a popularidade desta divindade. 

É preciso afirmar, contudo, que o movimento profético é uma reação clara a 

esta forma de compreender o mundo, expressa nesta religiosidade. Este 

movimento percebe o sentido desta pluralidade religiosa e propõe uma devoção 

única a Jahwe. Como acontece com Micaías bem Inlá, um profeta marginal, que 

disputa com quatrocentos profetas oficiais e profetas de corte para atender a uma 

demande de aliança entre Acabe e Josafá, já que tinham a necessidade de uma 

consulta para um possível ataque a Ramote Gileade.  

Ou seja, o próprio movimento profético tinha seus conflitos internos, no que 

concerne sua posição diante da devoção única a Jahwe. Apesar de se tratar de um 

movimento extremamente complexo, podemos afirmar que os profetas que 

deixaram seus textos no cânon do Antigo Testamento propõem, em sentido geral, 

um monoteísmo prático e não um monoteísmo teórico. Em outras palavras, há uma 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

81 
 

proposta de uma religiosidade que considere, na prática, uma única divindade, pois 

isso colocaria os seres humanos em um mesmo patamar diante de Deus. O 

politeísmo praticado no Médio Crescente era desestabilizador da sociedade, pois 

impossibilitava a justiça comunitária (tzedaqah), uma vez que desigualava as 

pessoas, impondo a opressão sobre os mais fracos, como as crianças, que eram 

sacrificadas, as mulheres, que deveriam reverenciar a Ba'al (quer dizer marido), 

sendo muitas "usadas" para os cultos de fertilidade. Seguir a um só Deus, como 

propõe a Torah, significa colocar todos os seres humanos em um mesmo patamar; 

neste sentido, nada poderia ser mais libertário que o monoteísmo prático, no qual 

todos estavam igualmente diante de Jahwe, sob seu cuidado e proteção. Assim, 

homem e mulher eram igualmente imagem e semelhança de Deus. 

Os profetas que defendiam isto eram, em sua maioria, aqueles que se 

envolviam diretamente com a dor do povo, percebendo os desequilíbrios 

estabelecidos na sociedade com a visão de que as divindades defendem os direitos 

"particulares" das cidades, dos homens, das mulheres, mas não percebem o todo 

da sociedade de Israel, olhando o todo como povo, como acontece com o 

Jahwismo: "Eu serei o vosso Deus e vós sereis o meu povo". 

É, por certo, um grande desafio perceber com cuidado a vivência popular da 

religiosidade do povo do antigo Israel, não apenas pelo testemunho do Antigo 

Testamento, mas também dos achados arqueológicos, que são muito ricos. 

Contudo, incorremos no perigo de simplificar demais as coisas ou de achar que não 

havia nenhum elemento orientador nos testemunhos, no processo de formação da 

Torah e no movimento profético. 

 

Bibliografia: 

Biblia Hebraica Stuttgartensia. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1990. 

Bíblia Sagrada. [Trad. João Ferreira de Almeida - De Acordo com os Melhores 

Texos em Hebraico e Grego]. Rio de Janeiro: Imprensa Bíblica Brasileira 1976. 

CRÜSEMANN, Frank. Die Tora: theologiesches und Sozialgeschichte des 

alttestamententlichen Gesetzes. München: Chr. Kaiser, 1992. 

De MOOR, J.C. 'serah, In: Botterweck, G. Johannes e Ringgren, Helmer. 

Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament Band I, 

Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz: Verlag W. Kohlhammer, 1973. 

FOHRER, Georg. História da Religião de Israel [Trad. Josué Xavier], São Paulo: 

Academia Cristã/Paulus, 2008. 

MAIR, Lucy. Introdução à Antropologia Social. 6ª edição.Rio de Janeiro:  Zahar 

Editores, 1984. 



RJHR VII:13 (2014) – Ágabo Borges de Sousa 

 
 

82 
 

WEIPPERT, Helga. Palästina in Vorhellenistischer Zeit (Handbuch der 

Archäologie Bd. I). München: C. H. Beck, 1988. 

WESTERMANN, Claus. Genesis:  Genesis 12-36, Band I/2, 2. Auflage. Neukirchen-

Vluyn: Neukirchener Verlag, 1989. 


