
 

Recebido em: 04/08/2014 

Aceito em: 30/08/2014 

 

O Templo de Heliópolis e o julgamento de Ptolomeu VI Filometor: O 

javismo descentralizado 

Vítor Luiz Silva de Almeida1 

Doutorando PPGHC 

http://lattes.cnpq.br/3947383552194490  

 

 

Resumo:  

O presente artigo tem por objetivo analisar a existência de diferentes centros de 

culto a divindade Iahweh na Antiguidade e as relações entre eles, buscando 

estabelecer pontos de contato entre perspectivas distintas relacionadas aos 

javismos e a influência de eventos práticos e seus modos de operação. 

 

Palavras-Chave: Javismos – Samaritanos – Judeus – Templo de Heliópolis 

 

Abstract:  

This article aims to analyze the existence of different centers of worship Yahweh 

deity in antiquity and the relationships between them, seeking to establish points of 

contact between different perspectives related to javisms and the influence of 

practical events and their modes of operation. 

 

Keywords: Javisms – Samaritans – Jews – Heliopolis Temple 

 

 

 

 

                                                 
1
 Doutorando do Programa de Pós-Graduação em História Comparada (PPGHC) no Instituto de História 

da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) sob orientação do Prof. Dr. André Leonardo 

Chevitarese. 

http://lattes.cnpq.br/3947383552194490


RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

84 
 

 A existência de comunidades javistas advindas da Judeia e Samaria nas 

terras do Egito durante período helenístico é atestada por duas fontes textuais 

principais: Josefo e 2Mc. Em Antiguidades judaicas é citado que logo após a morte 

de Alexandre Magno, habitantes de Judá foram levados como cativos para o Egito, 

da mesma forma como habitantes da Samaria (A.J. 12. 7-10). No caso de 

Macabeus, o próprio texto de 2Mc é iniciado com uma carta aos “judeus do Egito”: 

 

Aos irmãos, aos judeus que estão no Egito, saudações! Seus 
irmãos, os judeus que estão em Jerusalém e os da região da Judéia, 
almejam-lhes paz benéfica. Que Deus vos cumule de benefícios e se 
recorde da sua aliança com Abraão, Isaac e Jacó, seus servos fiéis. 

Que vos conceda a todos a disposição para reverencia-lo e para 

cumprir seus mandamentos com um coração grande e ânimo 
resoluto. Que ele vos abra o coração à sua lei e a seus preceitos e 
vos conceda paz. Ele as vossas orações, reconcilie-se convosco e 
não os abandone em tempo adverso. Quanto a nós, aqui, agora 
mesmo, estamos orando por vós. Durante o reinado de Demétrio, 
no ano cento e sessenta e nove, nós, os judeus, vos escrevera-mos 
o seguinte: “No auge da aflição que nos sobreveio no decorrer 

destes anos, desde quando Jasão e seus partidários desertaram da 
terra santa e do reino, incendiaram o portal (do Templo) e 
derramaram sangue inocente, nós elevamos súplicas ao senhor e 
fomos atendidos. A seguir oferecemos sacrifícios e flor de farinha, 
acendemos as lâmpadas e apresentamos os pães.” Agora, pois, 
procurai celebrar os dias das Tendas do mês de Casleu. No ano 

cento e oitenta e oito. 2Mc 1:1-10 

 

 Examinando mais detidamente este documento, é perceptível que ele tem 

duas características principais. A primeira é a tentativa de estreitar laços entre as 

comunidades e a segunda é o apelo à observação do dia das Tendas, algo que 

deveria ser uma celebração de todos os javistas seguidores da Lei de Moisés. 

Elevando os “indícios”, é possível perceber que a inserção da primeira carta na 

segunda denota a apreensão do judeanos com a recepção da mesma, deixando 

claro o sentido de “reforço” da segunda carta.  

Ao que parece, os judeus viventes no Egito não estavam a par dos 

acontecimentos de Judá/Jerusalém ou não se importavam com eles de modo 

profundo. Atentando aos dados contidos neste fragmento, este documento teria 

sido produzido após o reinado de Antíoco IV Epífanes, utilizando a citação a 

Demétrio e Jasão, a profanação do Templo de Jerusalém e a recuperação do 

mesmo, contidos na primeira carta. A segunda carta, desta maneira, teria sido 

enviada em momento posterior.  

 De acordo com Nodet (2011:147), as cartas podem ser localizadas 

temporalmente em 142 aEC (primeira carta) e 124 aEC (segunda carta), 

respectivamente. Isto colocaria a primeira carta sob o reinado de Demétrio II e o 

sumo sacerdócio de Simão, irmão de Judas Macabeu, em Jerusalém (144-134 aEC) 

e a segunda carta no período de João Hicarno I (134-103 aEC). Isto evidencia que 



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

85 
 

a primeira carta, ao que tudo indica, não teve o resultado esperado, e a segunda é 

enviada quando a expansão judeana estava em curso e o programa de 

centralização havia chegado ao seu ápice (Hjelm 2004: 288). Além disso, convém 

recordar que neste recorte ambos os templos, Jerusalém e Gerizim, ainda estavam 

em pleno funcionamento, o que denota o esforço dos jerusolimitas em manter 

Jerusalém como o núcleo javista, rememorando, de forma diplomática, aos 

judeanos que habitavam no Egito, suas obrigações tradicionais.  

Estas indicações auxiliam a percepção de que a comunidade egípcia teria se 

afastado da influência do Templo de Jerusalém, e, tendo em vista todas as 

dificuldades vivenciadas pelos jerusolimitas durante o período 

macabaico/hasmoneu, esta poderia finalmente vir a deixar de lado seus laços 

anteriores. Há, ainda, mais uma variável nesta equação, que, mesmo não sendo 

citada na correspondência “aos judeus do Egito” em 2Mc, faz toda a diferença para  

compreender a inquietação jerusolimita: a presença de um terceiro templo javista2, 

construído em Heliópolis/Leontópolis (Nodet 2011: 147-149; Levine, 2005: 83) no 

Egito, no tempo de Ptolomeu VI Filometor (180-145 AEC).  

O relato de sua construção encontra-se em Josefo (AJ. 13. 62-73). 

Dividiremos este em partes para uma melhor compreensão dos dados: 

 

Agora o filho do alto sacerdote Onias, que tinha o mesmo nome de 
seu pai, tendo fugido para o rei Ptolomeu, cognominado Philometor 
[Filometor], estava vivendo em Alexandria, como nós dissemos 
antes; e, vendo que a Judeia estava sendo devastada pelos 
Macedônios e seus reis, e desejando para si fama eterna e glória, 

determinou-se a remeter ao rei Ptolomeu e a rainha Cleópatra e 
solicitar a eles a autoridade para construir um templo no Egito, 
similar aquele em Jerusalém, e apontar Levitas e sacerdotes de sua 
própria raça. Em seu desejo, ele foi encorajado, sobretudo, pelas 
palavras do profeta Isaiah [Isaías] que viveu mais de seiscentos 
anos antes e previu que um templo ao Altíssimo certamente seria 
construído no Egito por um Judeu. AJ. 13. 62-64  

 
 A indicação de Josefo “como nós dissemos antes” remete a AJ. 12. 387-388, 

sendo um pequeno interlúdio, solto em meio à narrativa principal dos feitos de 

Judas Macabeu, em que o autor atesta a morte de Menelau (irmão de Onias III e 

também chamado originalmente de Onias) na Síria, após a acusação feita por Lísias 

a Antíoco V de que o sumo-sacerdote havia sido toda a causa dos infortúnios entre 

                                                 
2
 Estamos nos referindo a Gerizim, Jerusalém e Heliópolis/Leontópolis. É sabido que o Templo javista de 

Elefantina, localizado no Alto Egito, na região próxima a Assuã, operou ao menos até o início do IV 

século aEC, como as descobertas arqueológicas de documentos datados entre os séculos 495-399 aEC, os 

papiros de Elefantina, nos comprovam. No entanto, foge ao escopo deste artigo uma análise mais 

profunda acerca deste Templo e sua comunidade. Para mais informações acerca da comunidade de 

Elefantina e seu Templo ver PORTEN, B. Archives from Elephantine: The life of an Ancient Jewish 

Military Colony. Berkeley & Los Angeles: University of California Press, 1968, p. 105-122; BARROSO, 

A. Interações culturais no interior dos cristianismos: experiências religiosas plurais na Costa Norte-

africana nos dois primeiros séculos da Era Comum. Campinas, São Paulo: [s/n], 2014. p. 102. 



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

86 
 

seu pai, Antíoco IV Epífanes, e os judeanos. Este é então substituído por Alcimo, 

fazendo com que o filho de Onias III fugisse em direção a Ptolomeu VI no Egito, 

onde, segundo Josefo, este é “tratado com honra por ele e sua esposa Cleópatra”, 

tendo recebido um lugar no distrito de Heliópolis, na região de Leontópolis, 

construindo lá um Templo similar ao de Jerusalém.   

 Retornando ao fragmento AJ. 13. 62-64, dois pontos precisam ser 

ressaltados. O primeiro relaciona-se a forma como Josefo descreve Onias IV. Este é 

compreendido pelo autor, basicamente, como um “aproveitador” que vendo a 

chance de tornar-se sumo-sacerdote e possuir seu próprio templo, enquanto 

Jerusalém era atacada pelas forças selêucidas, estabelece um estratagema para 

seu objetivo, fortalecido pela reinterpretação de uma antiga profecia de Isaías3.  

A segunda questão é que desta vez não existem “estrangeiros” em meio ao 

“separatismo”. Toda a problemática sobre a construção de um templo, para além 

de Jerusalém, o que segundo as prescrições da tradição Judaíta seria uma 

transgressão grave, considerando a reatualização deuteronomista (Dt 12:5/1Rs 

8:14-19), se dá em ambiente contextual estritamente judeano. Onias representa a 

cadeia “legítima” de sucessores ao sumo-sacerdócio, e, estando ele no Egito, sob a 

jurisdição do poder real local, utiliza-se de vários expedientes de continuidade 

(herança levita, profecia e adoração a Iahweh) para estabelecer um corte no 

arcabouço unilateral da tradição e erguer um edifício cultual em outro local que não 

é o Monte Sião. Desta maneira, vemos uma mudança estrutural se dar no âmbito 

da ação (Sahlins, 1990:178-180). A centralidade jerusolimita é colocada de lado 

para que uma nova ordem de significação da relação templo-divindade seja 

estabelecida, ou, nos termos de Wagner (2012: 110), “inventada”.  

Vejamos a sequência da narrativa: 

 

Estando, portanto, estimulado por essas palavras, Onias escreveu a 
seguinte carta a Ptolomeu e Cleópatra. “Muitos e grandiosos são os 

serviços que eu dispensei a vocês no curso da guerra, com a ajuda 

de Deus, quando eu estava na Coele-Síria e Fenícia, e quando eu 
vim com os Judeus para Leontópolis no nomo de Heliópolis e outros 
lugares onde nossa nação está estabelecida; e eu percebi que a 
maioria deles tem templos, ao contrário do que é adequado, e por 
essa razão eles são mal-dispostos uns com os outros, como é 
também o caso dos Egípcios por conta do grande número de seus 

templos e suas variadas opiniões acerca das formas de culto; e eu 
encontrei um lugar muito favorável na fortaleza nomeada como 
Bubastis-dos-campos, em que abundam vários tipos de árvores e é 
cheia de animais sagrados, por conseguinte, eu vos imploro que me 
permitam purificar esse templo, que não pertence a ninguém e está 
em ruínas, e construir um templo ao Deus Altíssimo à semelhança 

                                                 
3
 Respectivamente Is 19: 19: “Naquele dia, haverá um altar dedicado a Iahweh no meio do Egito e uma 

estela consagrada a Iahweh junto de sua fronteira.”. Mais uma vez uma memória é retomada fora de seu 

tempo, espaço e contexto para justificar uma ação presente, qual seja, a construção de um Templo [e não 

de um altar] no Egito.  



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

87 
 

daquele em Jerusalém e com as mesmas dimensões, em seu nome 

e da sua esposa e filhos, a fim de que os Judeus habitantes do Egito 
possam ser capazes de irem juntos até lá, em harmonia mútua, e 
servir aos seus interesses. Pois isso, de fato, é o que o profeta 
Isaías predisse, ‘Deve haver um altar no Egito para o Senhor Deus,’ 
e muitas outras coisas deste tipo ele profetizou acerca deste lugar”. 
Isso, então, foi o que Onias escreveu ao rei Ptolomeu. AJ. 13. 64-69 

 

O pedido enviado por Onias demonstra que este reutilizaria um templo 

egípcio arruinado, presumivelmente dedicado a deusa Bastet4, para a construção de 

um templo dedicado a Iahweh, similar ao de Jerusalém em suas dimensões e 

arquitetura. No entanto, não há desvinculação com os preceitos sugeridos pela 

tradição levítica, assim como nenhuma indicação de qualquer tipo de modificação 

do culto ou vestígio de caráter sincrético. Onias deixa bem claro que a edificação 

será purificada e utilizada pelos “judeus habitantes do Egito”, portanto, 

circuncidados e observantes da Lei de Moisés, em dedicação ao “Deus Altíssimo”. A 

crítica de Onias relacionada à quantidade de templos também é notável, e a leitura 

enviesada desta passagem, como parte de seu “plano” de convencimento, 

desconsidera sua observação negativa relativa à miríade de leituras e 

interpretações no que concerne ao culto, além da presença do elemento centralista 

no discurso do então futuro sumo-sacerdote de Heliópolis. A parte final da 

correspondência denota o tom diplomático instrumentalizado, e, sendo este um 

pedido oficial e considerando as forças políticas em jogo, não é nenhum absurdo 

que Onias julgue necessário oferecer em troca alguma expectativa benfazeja para o 

governante.  

E pode-se ter uma noção da piedade do rei e de sua irmã e esposa 
Cleópatra a partir da carta que eles escreveram em resposta, pois 
eles colocaram a culpa do pecado e transgressão contra a Lei sobre 
a cabeça de Onias, escrevendo a réplica. “Rei Ptolomeu e Rainha 

Cleópatra a Onias, saudações. Nós lemos sua petição solicitando 
que fosse permitido a você purificar o arruinado templo em 
Leontópolis no nomo de Heliópolis, chamado Bubastis-dos-Campos. 
Nos perguntamos, portanto, se seria agradável a Deus que um 
templo seja construído em um local tão selvagem e cheio de 

animais sagrados. Mas já que você diz que o profeta Isaías predisse 
isso tempos atrás, nós concedemos seu pedido se este estiver de 

acordo com a Lei, então não poderemos parecer ter pecado contra 
Deus de nenhuma forma.” AJ. 13. 69-71 

 

  No caminho oposto, a resposta de Ptolomeu e Cleópatra, igualmente, 

demonstra a utilização do artifício diplomático, lido por Josefo como 

reverência/devoção/piedade a Deus, em face da “transgressão” de Onias. Contudo, 

                                                 
4
 Bastet, ou Bast, é o nome de uma deusa solar egípcia relacionada à fertilidade e a proteção ao gênero 

feminino. Sua representação é zoomórfica possuindo uma cabeça de gato e um corpo humanos feminino. 

Seu principal centro de culto era a cidade de Bubastis, na região próxima ao Delta do Nilo. Para mais 

informações ver TE VELDE, H. in: VAN DER TOOM, K.; BECKING, B. & VAN DER HORST, P. W. 

Dictionary of Deities and Demons in The Bible.Michigan: Wm B. Eerdmans Publishing Co., 1999. p. 

164.  



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

88 
 

este parece, novamente, ser um recurso do autor, interpretando a documentação 

de modo parcial em vias de transpor a construção do templo de Heliópolis em 

“pecado” e culpar Onias, quando, na realidade, a citação a Lei e a profecia de Isaías 

pontue o provável desconhecimento da tradição javista pelos governantes 

ptolamaidas, ambos politeístas, o que os impele a se certificarem de não estar 

incomodando a divindade com a aceitação do pedido. A chancela da profecia de 

Isaías não parece tão determinante para a realeza ptolomaica, no sentido de 

modificar a prescrição deuteronômica (Dt 12:5/1Rs 8:14-19), como o é para os 

judeanos. A citação à profecia aparece na correspondência como modo de salientar 

que a responsabilidade sobre os desígnios da relação templo-divindade estariam 

sob a égide de Onias e não deles próprios. 

Por fim, a consumação da construção é fornecida em AJ. 13. 72-73: 

E então Onias assumiu o lugar e construiu um templo e um altar a 

Deus similares aos de Jerusalém, mas menores e empobrecidos. 
Mas não me pareceu necessário escrever sobre suas dimensões e 
seus receptáculos agora, pois eles já foram descritos no sétimo livro 
de minha Guerras Judaicas. E Onias encontrou alguns Judeus de sua 
própria lavra, e sacerdotes e Levitas para ministrar lá. No que 
concerne a esse templo, entretanto, nós já dissemos o suficiente.  

 

A interrupção brusca de Josefo, após relatar a construção em Heliópolis, não 

o faz deixar de notar que os partícipes da administração são judeus do mesmo tipo 

que Onias e do grupo dos Levitas. Além disso, a citação a Guerras Judaicas5 

demonstra que esta narrativa foi escrita após a destruição de Jerusalém pelos 

romanos em 66-70 EC, quando em um período aproximado o Templo de Heliópolis 

recebeu o mesmo fim, por volta de 73 EC. 

Lupus, então responsável pelo controle de Alexandria sob o imperador 

Vespasiano destruiu o templo, por receio de que este pudesse se tornar um novo 

foco de rebelião (GJ. 7. 421). O relato presente em GJ é mais antigo que o de AJ. e 

contêm algumas diferenças cruciais que devem ser apontadas. Neste escrito, Josefo 

indica de forma imperativa que a construção foi sancionada pela promessa de Onias 

a Ptolomeu VI Filometor de receber os favores da nação judaica, tendo em vista a 

destruição de Jerusalém por Antíoco IV Epífanes e a continuidade da ação bélica por 

Antíoco V Eupator GJ. 7. 423-424.  Os governantes selêucidas eram inimigos de 

Ptolomeu, que recebeu a proposta como uma oportunidade para fazer a política do 

“inimigo do meu inimigo”. Quanto a Onias, este é descrito por Josefo como 

“oportunista”, assim como em AJ., todavia, com a adição de Onias ter se 

“ressentido” pelo exílio e tornado-se amargurado, fazendo crescer em si um 

                                                 
5
 É necessário salientar que as obras de Josefo são escritas em nas últimas décadas do século I EC, 

respectivamente Guerra Judaica – entre 75-79 EC–, Antiguidades Judaicas – entre 93-94 EC – e 

Vida/Contra Apion – aproximadamente em 100 EC.  



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

89 
 

sentimento de rivalidade em relação a Jerusalém e a linha sacerdotal que substituiu 

a de seus pais (GJ. 7. 430-432).  

É importante ratificar que desse modo o Templo de Heliópolis teria 

sobrevivido até alguns anos depois de Jerusalém ser completamente desolada, 

tendo sido, desse modo, o último templo de Iahweh a ser devastado pelos 

romanos. Neste ínterim, o processo centralista de Jerusalém já havia passado por 

várias etapas, indicando que a suposta noção de que, após a destruição de Gerizim, 

Jerusalém finalmente havia adquirido o status de centro da religião javista é uma 

construção histórica.  

 Seguindo a indicação de Josefo, analisemos o que o fragmento de Guerras 

Judaicas, quase em suas últimas páginas, tem a nos dizer sobre este templo: 

Tendo o rei prometido fazer o que estava em seu poder, ele [Onias] 

pediu permissão para construir um templo em algum lugar do Egito 
e adorar Deus a maneira de seus antepassados; pois, ele adicionou, 
os Judeus seriam assim ainda mais rancorosos contra Antíoco6 que 
saqueou seu Templo em Jerusalém, e mais amigavelmente 
dispostos em relação a ele [Ptolomeu VI], e muitos iriam debandar 
em direção a ele, por conta da tolerância religiosa. Induzido por 

essa colocação, Ptolomeu deu a ele uma extensão de terra, a 
distância de cento e oitenta estádios7 distantes de Memphis, na 
então chamada Heliópolis. Aqui Onias erigiu uma fortaleza e 
construiu seu templo (que não era parecido com o de Jerusalém, 
mas lembrava uma torre) de pedras grandes e 60 côvados de 
altura. O altar, entretanto, ele projetou no modelo daquele na pátria 

natal, e adornou a construção com oferendas similares, exceto a 

disposição do candelabro; pois, ao invés de construir um suporte, 
ele tinha uma lâmpada forjada em ouro que derramava uma luz 
brilhante e era suspensa por uma corrente de ouro. Os precintos 
sagrados eram rodeados por uma parede de tijolos sólidos, os 
portais sendo de pedra. GJ. 7. 423-430 

 

Como é possível perceber, os símbolos herdados pela tradição hebraica 

estão presentes – arquitetura do altar, disposição das oferendas e instrumentos 

cultuais, proteção dos precintos sagrados, cadeia levítica, utilização do discurso 

profético, não utilização de imagens e não-sincretismo –. Estes, porém, são 

instrumentalizados em referência aos fazeres religiosos específicos da comunidade 

de Heliópolis. Desta forma, a experiência javista judeana pluraliza-se internamente, 

conformando os elementos religiosos, ainda coligados através da rede simbólica, 

em outros empenhos, para além de Jerusalém. Mesmo autores como Wasserstein 

                                                 
6
 Há aqui um constrangimento com a narrativa de AJ. 12.382-383/ 1Mc: 61-63/, pois é dito que Antíoco 

V Eupator/Lísias derrubam as paredes de Jerusalém, mas não que saqueia o templo. O saque teria 

acontecido no tempo de seu pai, Antíoco IV Epífanes. Como Antíoco V reinou apenas por dois anos, 

sendo ele ainda uma criança, a alusão realmente refere-se a seu pai, e não a ele próprio. Todavia, a fuga 

de Onias acontece apenas após a morte de Menelau –2Mc  13: 7/AJ. 12. 387-388– e neste momento 

Antíoco IV Epífanes também já havia falecido – 1Mc 6: 1-13/2Mc 9:28/ AJ. 12. 354-359. 
7
 O termo utilizado na tradução de H. ST. J. Thackeray é “furlong” que significa um oitavo de milha. 

Utilizando o sistema de medidas romano uma milha (Millarium) era igual a 5.000 em valor, enquanto um 

estádio (stadium) equivalia a 625, sendo assim, exatamente um oitavo de milha.  



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

90 
 

(1993:119-120) que defendem a univocidade cultual judeana durante o período do 

segundo templo, desconsiderando todas as evidências de Elefantina, por exemplo, 

e nomeia a religião dos samaritanos como um “judaísmo sectário”, não possuem 

argumentos suficientemente sólidos para descaracterizar o Templo de Heliópolis 

como um espaço de adoração a Iahweh, nos moldes de Jerusalém e Gerizim. 

 A ação de Onias IV no Egito, entendida por Josefo como não sendo movida 

por “motivos honestos” (GJ. 7. 431), já que o próprio autor encontra-se dentro de 

uma esfera simbólica e contextual em que a centralidade jerusolimitana é 

indelevelmente influente em seu modo de “ver o mundo” (Geertz, 1989:67), altera 

a estrutura historicamente na ação. É o tal “risco empírico” da vivência a que 

Sahlins (1990: 9) se refere como muita propriedade, pois:  

[...] as circunstâncias contingentes da ação não se conformam 

necessariamente aos significados que lhe são atribuídos por grupos 
específicos, sabe-se que os homens criativamente repensam seus 
esquemas convencionais. É nesses termos que a cultura é alterada 
historicamente na ação. Poderiamos até falar de “transformação 
estrutural”, pois a alteração de alguns sentidos muda a relação de 
posição entre as categorias culturais, havendo assim uma “mudança 

sistêmica”. (Sahlins 1990: 7) 

 

A importância disto para um estudo sobre os javismos é a definição de que a 

noção de centralidade, tanto em Jerusalém quanto em Gerizim, ou qualquer outro 

local, também faz parte deste quadro de transformações, da mesma maneira que o 

Templo de Heliópolis o é para a descaracterização de Jerusalém como núcleo inato 

do culto a Iahweh. A experiência javista, assim como as experiências religiosas no 

geral, é plural por definição (Chevitarese, 2011:9). Desta maneira, de modo 

invertido, as ações da comunidade judeana, de Salomão a Josias, de Josias a João 

Hircano, de João Hircano a Josefo, entrelaçadas às cadeias de eventos a que este 

círculo esteve sujeito, também alteraram a estrutura histórica através da ação, 

balizadas em seus desígnios de univocidade.  

 Ao encerrar o assunto do templo de Onias em AJ. 13.73, Josefo 

automaticamente apresenta uma nova situação também posicionada no Egito de 

Ptolomeu VI Filometor: uma contenda entre javistas pró-Jerusalém e pró-Gerizim8 

acerca do local escolhido por Iahweh. Em princípio, parece existir uma desconexão 

entre os dois acontecimentos, todavia, uma abordagem mais criteriosa faz surgir 

sinais de que esta articulação tem sentido e, não por acaso, a narrativa sequencia 

os dois fatos. 

Agora surgiu uma querela entre os Judeus em Alexandria e os 
Samaritanos que adoravam no Monte Gerizim, o qual foi construído 
no tempo de Alexandre, e eles disputaram sobre seus respectivos 

                                                 
8
 Javistas que adoravam no Monte Gerizim, geralmente referenciados como Samaritanos. Para mais 

informações ver KNOPPERS, G. Jews and Samaritans: the origin and history of their early relations. 

Oxford University Press, New York, 2013. 



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

91 
 

templos na presença do próprio Ptolomeu, os Judeus asseverando 

que o templo de Jerusalém havia sido construído de acordo com as 
leis de Moisés e os Samaritanos que era o templo sobre Gerizim. E 
eles solicitaram ao rei para sentar em conselho com seus amigos e 
ouvir os argumentos sobre estas questões, e punir com a morte 
aqueles que fossem derrotados. Consequentemente, Sabbaeus e 
Theodosius fizeram discursos em nome dos Samaritanos, enquanto 
Andronicus, o filho de Messalamus, falou pelos habitantes de 

Jerusalém e Judeia. E eles juraram por Deus e o rei que eles 
forneceriam suas provas de acordo com a Lei, e pediram a Ptolomeu 
que condenasse a morte qualquer um que ele pudesse achar 
violando esses juramentos. E então o rei trouxe muitos de seus 
amigos para seu conselho e sentou e ouviu os oradores. E os Judeus 
que estavam então em Alexandria estavam em grande ansiedade 

acerca dos homens que tinham por tarefa expressar indignação em 
nome do templo em Jerusalém, pois eles estavam ressentidos que 

alguém pudesse buscar destruir esse templo que era tão antigo e o 
mais celebrado de todos aqueles no mundo. Mas como Sabbaeus e 
Theodosius permitiram que Andronicus fizesse o primeiro discurso, 
ele começou com provas advindas da Lei e a sucessão de sumos-
sacerdotes, demonstrando como cada um tornou-se a administrador 

do templo recebendo o ofício de seus pais, e que todos os reis da 
Ásia honraram o templo com oferendas-dedicatórias e os mais 
esplendidos presentes, enquanto nenhum havia mostrado qualquer 
respeito ou consideração por aquele sobre o Gerizim, como se esse 
não existisse. Por esses e muitos argumentos similares Andronicus 
persuadiu o rei a decidir que o templo em Jerusalém havia sido 
construído de acordo com as leis de Moisés, e a condenar a morte 

Sabbaeus e Theodosius e seu bando. Estas, então, foram as coisas 
que recaíram sobre os Judeus em Alexandria no reino de Ptolomeu 
Filometor. AJ. 13. 74-79 

 

Ao que tudo indica, Alexandria detinha comunidades judaicas e samaritanas 

que estavam a par dos acontecimentos ocorridos com Onias IV e o Templo em 

Heliópolis. Ambos os eventos são alocados na narrativa entre a morte de Demétrio 

I e o casamento de Alexandre Balas com a filha de Ptolomeu (152-150 aEC). 

Considerando que Alcimo havia sido indicado por Demétrio após a morte de 

Menelau, a construção do templo de Heliópolis deve ser alocada em um período 

imediatamente posterior a 164-162 aEC, o que faria com que o templo de 

Jerusalém e o de Heliópolis, além de Gerizim, estivessem em funcionamento no 

mesmo período. Quanto à temporalidade da morte de Menelau e a indicação de 

Alcimo esta varia nas fontes textuais: 

 

a) Em 1Mc 7:1-5 Menelau não é citado e a elevação de Alcimo ocorre após a 

tomada do poder selêucida por Demétrio I em, aproximadamente, 160 aEC. 

 

b) Em 2Mc 13:7, Menelau é morto em suplício, por ordem de Lísias e Eupator. 

Quanto a Alcimo a narrativa é inconsistente, propondo que este já havia sido 

sumo-sacerdote (2Mc 14:3)  e é apontado como administrador máximo do 

templo por Demétrio I, por volta de 159 aEC. 

 



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

92 
 

c)  Josefo concorda com 2Mc no que concerne a morte de Menelau (entre 164-

162 aEC), todavia, Alcimo é imediatamente apontado por Antíoco V Eupator 

para chefiar o sacerdócio de Jerusalém, desse modo, antes do fim de 162 

aEC. 

 

De qualquer maneira, é factível presumir que a morte de Menelau e a 

indicação de Alcimo acontecem entre 162 - 160 aEC. Notando que há uma 

diferença de, ao menos, oito anos entre fuga de Onias IV (Morte de 

Menelau/Elevação de Alcimo) e a ascensão de Jonatas como sumo-sacerdote, já 

sob Alexandre Balas, por volta de 152 aEC, a linhagem sacerdotal “oficial” havia 

sido prosseguida em Heliópolis e não em Jerusalém, durante quase uma década 

antes do reconhecimento de Jonatas como líder e sumo-sacerdote da Judeia por 

Alexandre Balas (2Mc :10-18).  

Desse modo, é possível que o enfraquecimento do expediente centralista de 

Jerusalém tenha acendido nos javistas nortenhos a chance de fazer valer a 

proeminência de seu culto no Gerizim, de acordo com as tradições ancestrais, 

perante a corte Ptolomaica. O medo dos javistas pró-Jerusalém de verem seu 

templo destruído é uma boa pista para entender como estas alterações tomadas 

em conjunto – profanação e ataque ao templo por Antíoco IV Epífanes/Antíoco V 

Eupator/Lísias, interrupção da cadeia sacerdotal, revolta macabaica, construção do 

templo em Heliópolis, funcionamento do templo em Gerizim – trouxeram uma 

grande inquietação ao javismo judeano. Atentando aos detalhes ínfimos, não há 

nenhuma indicação na passagem de que os Samaritanos se tratassem de 

estrangeiros, dissidentes, “povo misturado” ou qualquer coisa do tipo. Mesmo em 

seu discurso, completamente a favor dos judeanos, ambos os grupos são 

apresentados enquanto seguidores da Lei de Moisés e os templos são colocados em 

horizontalidade na disputa. Será que este fato teria sido narrado, caso Andronicus 

tivesse perdido a batalha discursiva? 

Neste relato, é evidente que a multiplicidade cultual não parece ser um 

problema para Ptolomeu VI, porém o mesmo não se dá com as partes pró-Gerizim 

e pró-Jerusalém. A querela é levada até a corte pelos grupos, e não deliberada de 

cima para baixo. É possível perceber, mais uma vez, o modelo de amplificação 

estrutural de Sahlins (2005:22) atuando no sentido de tornar um dissenso local em 

uma questão de grandes proporções, relacionadas às construções dos Templos e a 

tradição de Moisés. A hipótese de que o pedido de julgamento tenha se dado de 

início pela porção samaritana (Nodet 2011: 146) coliga-se a possibilidade de que 

estes tivessem percebido que o programa de centralização judeano havia sofrido 

um duro golpe com os feitos de Onias e viram esta oportunidade como um meio de 



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

93 
 

fortalecer suas proposições teológicas em prol do Monte Gerizim. Dois oradores 

foram enviados pelos samaritanos, Sabbaeus e Theodosius, enquanto apenas um, 

Andronicus, defendeu a causa jerusolimita.  

Deixando de lado as motivações iniciais da contenda, três faces são 

desveladas neste episódio. A primeira é que uma parcela significativa dos 

habitantes javistas do Egito mantinham suas conexões ancestrais com seus locais 

de origem, ou de seus pais, denotando que a multiplicidade tradicional do culto a 

Iahweh permanecia com os grupos onde quer que estes fossem. Além disso, a 

reprodução cultural (Sahlins 1990:9) apresenta-se mesmo em face às mudanças 

geográficas e interações culturais que influenciam o modus vivendus das 

comunidades, exemplificadas nos nomes, claramente helenísticos, dos 

representantes: Theodosius (Gerizim) e Andronicus (Jerusalém). A segunda é 

relatividade da lei mosaica no que concerne ao núcleo cultual, evidentemente 

variável de acordo com os interpretes. É consideravelmente essencial que se tenha 

em mente que as disputas deuteronomistas relacionadas ao “lugar que Iahweh 

tenha escolhido/irá escolher”, possivelmente, já estavam em franca circulação, 

tanto no território palestino quanto em outros espaços mediterrânicos. A terceira, e 

mais contundente, é que a rivalidade entre as partes ratifica tanto a pluralidade 

(Chevitarese 2011:9) quanto à tentativa de univocação.  

De certo, o tema do centralismo neste episódio não é uma questão de 

ordem somente judeana. Ambas as comunidades encontram-se em termos 

equalizados e apresentam seus argumentos, buscando a seu favor o lugar de 

“povo” escolhido por Iahweh, de acordo com a Lei de Moisés. Obviamente, Josefo 

suprime os argumentos nortenhos, enquanto, em sua perspectiva, o fator chave 

para a vitória no debate é a confirmação de Jerusalém pela sustentação de sua 

importância política, não como local escolhido a partir da tradição hebraica, mas 

como uma localidade de valor histórico exponencial, apontando sua antiguidade e 

utilizando a ferramenta cronológica da linhagem sacerdotal. No entanto, as duas 

dimensões, política e religiosa encontram-se entrelaçadas no episódio (Latour 

1994: 11-12) e destila-las nos faria perder de vista que estas comunidades não 

pensavam sua conexão com o templo, divindade e tradição nestes termos.  

 
 

Textos Antigos: 

 

Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002. 

__________. Jewish Antiquities. Trad: H. St. J. Thackeray, Ralph Marcus & 

L.H. Feldman. London: Harvard University Press, 1981,1986,1987, 10 vols. 



RJHR VII:13 (2014) – Vítor Luiz da Silva de Almeida 

94 
 

_________. The Jewish War. Trad: H. St. J. Thackeray. London: Harvard 

University Press, 1989, 9 vols. 

 

Referências Bibliográficas: 

 

BARROSO, A. Interações culturais no interior dos cristianismos: experiências 

religiosas plurais na Costa Norte-africana nos dois primeiros séculos da Era 

Comum. André Luis dos Santos Barroso. – (Tese de Doutorado) Campinas, São 

Paulo: [s/n], 2014.  

CHEVITARESE, A. L. Cristianismos. Questões e Debates Metodológicos. Rio de 

Janeiro: Klíne, 2011.  

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro:  LTC Editora, 

1989. 

HJELM, I. Jerusalem's Rise to Sovereignty: Zion and Gerizim in Competition. 

London: T&T Clark International, 2004. 

KNOPPERS, G. Jews and Samaritans: the origin and history of their early 

relations. Oxford University Press, New York, 2013. 
LEVINE, Lee I. The Ancient Synagogue: The First Thousand Year. Yale 

University Press, New Haven & London, 2005. 

LATOUR, B. Jamais fomos modernos: ensaio de antropologia simétrica. Rio de 

Janeiro: Ed. 34, 1994. 

NODET, E. Israelites, Samaritans, Temples, Jews in: ZENGELLÉR, J. Samaria, 

Samarians, Samaritans: Studies on Bible, History and Linguistics. Berlin/Boston: 

Walter de Gruyter & Co, 2011. p. 121-171. 

PORTEN, B. Archives from Elephantine: The life of an Ancient Jewish Military 

Colony. Berkeley & Los Angeles: University of California Press, 1968. 

SAHLINS, Marshall. Ilhas de História. Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 1990. 

TE VELDE, H. in: VAN DER TOOM, K.; BECKING, B. & VAN DER HORST, P. W. 

Dictionary of Deities and Demons in The Bible.Michigan: Wm B. Eerdmans 

Publishing Co., 1999. p. 164.  
WAGNER, R.  A Invenção da Cultura. Rio de Janeiro: CosacNaify, 2012. 

WASSERSTEIN, Abraham. Notes on the Temple of Onias at Leontopolis. Illinois 

Classical Studies 18: 1993. p. 119-129. 

 


