
 

 

 

Recebido em: 08/05/2014  

Aceito em: 15/05/2014 

 

HUNTER, D. G. Clerical celibacy and Veiling of Virgins: New Boundaries in Late 

Ancient Christianity. In: KLINGSHIRN, W. E.; VESSEY, M. The Limits of Ancient 

Christianity. The University of Michigan Press, Ann Arbor, p. 139-152, 1999. 

 

Resenhado por Fabiano de Souza Coelho1 

PPGHC/UFRJ 

 http://lattes.cnpq.br/2802555703136531  

 

O professor Ph.D. David G. Hunter do Departamento de História da 

Universidade de Kentucky, tem dedicado nos últimos anos suas pesquisas em torno 

do início do Cristianismo, da Patrística, do casamento e celibato sacerdotal na 

Igreja, em particular, estuda e escreve sobre autores eclesiásticos dos séculos IV-

V, a saber, Agostinho, Ambrósio, Ambrosiaster e Jerônimo.  

No artigo Clerical celibacy and Veiling of Virgins: New Boundaries in 

Late Ancient Christianity apresentou questões relevantes para os pesquisadores 

do Cristianismo na Antiguidade Tardia; Hunter nesse trabalho faz uma 

demonstração de como escritores cristãos, em especial, Ambrosiaster e Ambrósio 

pensaram a questão da condição de homens e mulheres no Cristianismo no final do 

século IV d. C.  

O pesquisador inicia seu artigo abordando que irá nos mostrar as duas 

práticas decorrentes do período do século IV (virgindade e celibato), ancorado na 

hipótese de que o ascetismo das virgens e o celibato dos sacerdotes emergem 

como forma do clero masculino ocidental estabelecer sua identidade e defender 

                                                           
1 Doutorando no Programa de Pós-Graduação em História Comparada pela Universidade Federal do Rio 
de Janeiro (PPGHC/UFRJ), orientado pela Professora Doutora Regina Maria da Cunha Bustamante 
(IH/UFRJ). Pesquisa: Cristianismo, Identidade e Poder: um estudo comparado das representações de 
gênero nas obras de Jerônimo e Agostinho (entre os anos 390 a 415 d. C.). 

http://lattes.cnpq.br/2802555703136531


RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

4 

 

suas prerrogativas em oposição ao ascetismo das mulheres. No final do século IV, o 

celibato entra em questão como uma forma de definir especificamente o grupo 

masculino de sacerdotes, como representantes e intercessores de uma comunidade 

a parte de todos os cristãos, tanto homens como mulheres.  

Para o autor, os clérigos do ocidente ante a influência do rico e poderoso 

ascetismos das mulheres aristocráticas romanas tentaram criar um sistema de 

dominação masculina sobre estas religiosas. Desta maneira, os bispos iniciaram 

uma espécie de controle daquelas mulheres que seriam virgens consagradas da 

Igreja; no final do século IV, a cerimônia de imposição do Véu as Virgens surge ao 

mesmo tempo que o celibato clerical como uma necessidade no Cristianismo; sendo 

que o Véu das Virgens foi um evento episcopal, ou seja, o bispo era o presidente 

dessa celebração e, com isso, se tornava o agente de delimitação do controle 

feminino. Logo, além de ser um instrumento de controle, a tomada do véu era um 

mecanismo simbólico de distinguir aquelas mulheres consagradas pelos bispos 

daquelas que fizeram uma profissão privada. 

Para Hunter, o véu foi um símbolo não apenas como um sinal de aliança da 

virgem consagrada com Cristo, mas uma forma de o bispo exercer sua autoridade, 

como representante de Cristo; essa tese teve como base as cartas paulinas e os 

comentários bíblicos de Ambrosiaster – esse foi defensor da noção de autoridade 

clerical; de maneira singular entre os escritores da Patrística, Ambrosiaster 

argumentava que a mulher não foi criada a imagem de Deus, porque a imagem de 

Deus estava representada apenas no homem, isto é, o homem era a imagem de 

Deus e não a mulher; e a mulher por ser criada a partir da costela do homem, de 

acordo com Gênesis, essa nunca exercia autoridade sobre o homem. Ambrosiaster 

em seu comentário a 1 Cor 11, 3-16 mostra que o “véu” é o sinal de submissão da 

mulher e de autoridade dos “anjos” que são os bispos – essa interpretação das 

escrituras tem como base o livro de Apocalipse na qual os “anjos” que presidiam 

várias igrejas; ademais, ainda a mulher não tinha direito de falar na Igreja, porque 

o sacerdote fala em nome de Cristo.  

Uma ideia importante em Ambrosiaster, nos apresentada por Hunter, é a 

noção de representante de Cristo ou Vigário de Cristo, exercida pelo clero 

masculino – além disso, o artigo nos mostra que a mulher também deve ser 

subordinada a Igreja, a autoridade eclesiástica, pois ela não é imagem de Deus; 

esta noção envolve todas as mulheres tanto casadas quanto as virgens 

consagradas que receberam o véu. Logo, em Ambrosiaster a autoridade sacerdotal 

sobre as mulheres se baseia na ideia de que esses clérigos são legatus e vicarius de 

Cristo e falavam ou representavam a persona de Cristo. 



RJHR VII:13 (2014) – Fabiano de Souza Coelho 

 

5 

 

Da mesma forma, nos demonstra o referido autor no artigo que conforme 

Ambrosiaster, os clérigos devem se abster de relações sexuais, pois eles são chefes 

representantes e vigários de Cristo; com isso, um ministro de Cristo deve estar 

diante de Deus em estado absoluta pureza. Ambrosiaster se utiliza de expressões 

romanas como legatos, vicarius, antestes e actor para argumentar sobre o celibato 

sacerdotal e a subordinação das mulheres, e, descrever a função dos sacerdotes; 

essas expressões eram usadas por pessoas que tinham cargos públicos na 

sociedade romana da época. Desta feita, a função pública dos bispos exigia do 

mesmo o celibato, pois eram representantes e mediadores das comunidades. 

Ademais, no demonstra Hunter, que no final do século IV, Ambrosiaster não 

era é único que escreve sobre celibato sacerdotal e a condição feminina na Igreja; 

temos também o bispo de Milão, Ambrósio. O bispo Ambrósio, diferentemente, 

apresenta que na virgindade das mulheres estaria o verdadeiro sacerdócio. Nos 

escritos ascéticos de Ambrósio – temos uma visão menos pessimista sobre as 

mulheres se compararmos com a de Ambrosiaster.  

De acordo com Hunter, Ambrósio representa os homens e as mulheres como 

foram feitos a imagem e semelhança de Deus; nos escritos de Ambrósio existe uma 

visão mais moderada e não tão negativa ante as mulheres consagradas de Roma; 

Ambrósio entende que o sacerdócio virginal das mulheres era semelhante ao 

celibato sacerdotal masculino; esse faz uma apologia sobre a virgindade e, com 

isso, a mulher virgem oferece a Deus seu corpo como templo divino e um sacrifício 

de gratidão a Deus. 

Por fim, o autor termina o artigo apresentando o contrate entre as ideias de 

sacerdócio continente e a virgindade em Ambrósio e Ambrosiaster. Aponta-nos 

Hunter a diferença entre os escritos desses dois autores; Ambrósio se esforçava em 

recrutar as virgens para assim aumentar sua autoridade episcopal sobre leigos e 

clérigos. Ambrosiaster observou no ascetismo feminino uma ameaça a autoridade 

clerical. Nesse contexto do final do século IV, conforme escreveu autor, temos a 

insistência da necessidade do celibato clerical, portanto, tornou-se cada vez mais 

esperado que o clero incorporasse um grau similar de renúncia como a da 

continência sexual; assim, o celibato clerical emerge como um quesito necessário 

da autoridade espiritual no âmbito do poder eclesiástico.       


