
 

 

Recebido em: 20/04/2015 

Aceito em: 11/05/2015 

 

“Akapakama”: um estudo da representação feminina na religiosidade 

tradicional africana frente à contemporaneidade a partir dos Bijagó – Guiné 

Bissau. 

 

Nadson Nei da Silva de Souza1 

http://lattes.cnpq.br/2220475692737415 

 

 

Resumo: O objetivo do artigo é analisar a relevância da mulher na religiosidade 

tradicional africana frente a contemporaneidade no que diz respeito à tecnologia, à 

dinamica economica mundial e  ao avanço das formas de evangelização cristã massiva 

no continente africano. A representação que se pretende compreender dessa mulher 

africana nos rituais religiosos tradicionais pressupõe além do seu entendimento dos 

elementos simbólicos e aspectos liturgicos, a manutenção da tradição de culto, onde é 

possivel ver sua identidade étnica, seu poder de oralidade e os aspectos matriarcais 

que caracterizam alguns grupos etnicos africanos. Neste sentido, o compromisso das 

mulheres Bijagó na prática religiosa, exercitando sua autonomia e fé constitui nossa 

diretriz para revisar os teóricos que dialogam com os temas religião e gênero. Através 

da revisao teorica será possivel analisar o poder da crença que fazem essas mulheres 

continuarem mantendo sua tradição religiosa em meio ao mundo contemporaneo, 

                                                 
1
 Licenciado em História pela Universidade Federal de Roraima, Mestrando em Educação para as Relações 

Étnicorraciais. É Docente de Ensino Básico, Técnico e Tecnológico e pesquisador na temática “Religiões 

Afrobrasileiras” do Centro Federal de Educação, Ciência e Tecnologia “Celso Sulcow da Fonseca”. Email: 

nadsonneis@bol.com.br 

 

mailto:nadsonneis@bol.com.br


RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

39 

 

permitindo com que tenhamos uma percepção deste continente na perspectiva das 

diversas Áfricas.  

 

Palavras-Chaves: Mulher - Bijagó – Ritual -Religiosidade – Tradição  

 

Abstract: This paper aims to analyze the relevance of the woman in traditional African 

religiosity facing contemporaneity on what matters to technology, to global economy 

dynamics and the advance of massive Christian evangelization in the African continent. 

The representation of this African woman in traditional religious rituals that we intend 

to understand assumes, beyond her knowledge of symbolic elements and liturgical 

aspects, the maintenance of the cult tradition, where it is possible to see her ethnic 

identity, her power of orality and matriarchal aspects that characterize some African 

ethnic groups. In this way, the commitment of the Bijagó woman with religious 

practice, exercising her autonomy and faith, builds our guideline to revise the 

theoreticians who dialogue with the subjects religion and gender. Through theoretical 

revision, it will be possible to analyze the power of belief that makes these women 

continue their religious tradition among the contemporary world, allowing us to have a 

perception of this continent on the many Africas perspective. 

 

Keywords: Woman – Bijagó – ritual - religiousness - tradition 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

40 

 

INTRODUÇÃO 

Falar sobre mulheres constitui um desafio dentro da pesquisa, porém, é 

incentivador quando existe a possibilidade de relacionar temas como gênero e 

religiosidade africana para entender o comportamento feminino no seu cotidiano social 

e religioso. Por essa razão, entender a religiosidade dos Bijagó desde sua gênese em 

meio à contemporaneidade compõe um valoroso estudo ao considerar a visibilidade 

religiosa feminina nos espaços naturais e sagrados, onde são feitos os rituais 

religiosos. 

Neste sentido, o objetivo da pesquisa é analisar a relevância da mulher na 

religiosidade tradicional africana frente à contemporaneidade a partir dos estudos dos 

povos bijagó. Possibilitando um entendimento mais detalhado dessa concepção macro, 

é importante pontuar os objetivos específicos, a destacar: dialogar com autores sobre 

os conceitos de religiosidade e religião na contemporaneidade, pesquisar sobre as 

mulheres Bijagó e seu papel nas cerimônias religiosas e relacionar a religiosidade 

tradicional e o mundo contemporâneo.                                                                                                                                                                                                 

Envolvidas nos rituais religiosos bijagó, as mulheres constituem nosso objeto de 

estudo ao considerarmos a representatividade feminina na manutenção da tradição 

religiosa, ainda que, os homens estejam à frente das cerimônias religiosas, elas 

organizam os processos litúrgicos e em alguns momentos são as que estão à frente de 

práticas religiosas específicas, onde o requisito principal é ser pertencente ao gênero 

feminino. Sendo donas de casa, sustentadoras da economia do lar, lidadora de 

problemas familiares dos filhos e dos maridos, e mesmo que sejam mulheres inseridas 

em meio a uma sociedade com fortes elementos masculinos, destacamos sua 

importância e poder na condição de mulher religiosa dentro do culto bijagó. 

A problemática do texto está na análise do modo em que a mulher bijagó vive o 

seu cotidiano social e familiar e os reflexos de sua prática religiosa em suas ações e 

comportamentos traduzindo assim, momentos de visibilidade ante o grupo social e 

fortalecimento da tradição religiosa. Além disso, entender o saber fazer dessas 

mulheres na religiosidade em meio a um inquietante mundo globalizado ao seu redor.  

Neste aspecto, existem algumas questões a serem analisadas no que diz 

respeito às abordagens trazidas pelos autores que discutem gênero feminino e 

religiosidade, entre elas destacamos: que atitudes comportamentais destacam a 

mulher bijagó como um elemento de grande importância na manutenção da 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

41 

 

religiosidade? Como são vistas as mulheres nesse grupo social? Existe possibilidade de 

essas mulheres adquirirem algum tipo de poder na religião?  

É importante elucidar que a revisão bibliográfica teve como base autores com 

destaque nos debates que possuem como temática as relações de gênero, a 

religiosidade bijagó e a religião e contemporaneidade, buscando entender a questão da 

valorização da mulher pertencente a esse grupo social, proporcionando assim uma 

maior compreensão sobre a dinâmica dessas mulheres com relação ao trabalho 

comunitário e religioso. Diante disso, o texto está estruturado de forma que permita 

um entendimento sobre a manutenção das tradições religiosas do grupo social, 

considerando um entorno caracterizado por uma tecnologia de ponta, uma economia 

globalizada e expressões religiosas cada vez mais hibridas. 

Sendo assim, quando tratamos de tradição e religiosidade bijagó, estamos 

falando dos estudos, pesquisas e teorias da história, cultura, antropologia, sociologia e 

política e seus diálogos com a gênese e a vida organizada desse povo tradicional. Para 

discutir os conceitos do tema sobre saber e modo de vida tradicional e religiosidade 

bijagó discutimos com Scantamburlo (1991), Kipp (1994), Fernandes (1995) e 

Montenegro (2002).  

Dialogamos com Hoebel e L. Frost (1976), Sêga (2000) e Arruda (2002) sobre 

os estudos das populações tradicionais, as discussões conceituais a respeito da cultura 

e representação social que abrangem as teorias antropológicas e sociológicas. Os 

debates acerca do gênero feminino e sua representação na religiosidade africana foram 

utilizados os conceitos e definições abordados por Fischer e Marques (2001), Bernardo 

(2003), Carneiro (2005), Aguiar (2007) e Soares da Silva (2010).  

Por fim, com relação aos debates sobre religião na contemporaneidade 

incluímos os estudos de Hanegraaff (1999), Durkheim (2000), Gomes (2004), Bastos 

(2009), Gomes Filho (2011), Guerriero (2012) e Miranda (2012). 

 

1. O GÊNERO FEMININO NA RELIGIOSIDADE BIJAGÓ 

Estudar o gênero feminino permite considerar relevante o papel das mulheres 

na transformação da sociedade, dando sua contribuição nos processos sociais, 

históricos, políticos e culturais dos quais elas estão inseridas como agentes de 

mudança e resistência. 

No entanto, ao promover uma discussão que envolve a questão da feminilidade 

com a religiosidade bijagó, o debate se torna mais complexo principalmente quando 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

42 

 

se vê que a frente de grande parte das religiões existentes no mundo se encontra 

líderes religiosos do sexo masculino.2 

Diante de um grupo social em que a autoridade é masculina, as mulheres 

representam uma porcentagem pequena frente às religiões, porém, na religiosidade 

bijagó, elas em sua singularidade feminina possuem autonomia na realização das 

praticas religiosas, constituindo assim um culto próprio feminino, além disso, seu 

papel constitui os cuidados ao espaço simbólico e religioso, contadoras de mitos e 

lendas dos deuses e cultivadoras dos preceitos, símbolos e representações. Sua 

participação é efetiva nos processos, ainda que algumas práticas sejam de 

responsabilidade do homem. 

Como se observa a liderança feminina em algumas religiões de origem africana 

pode ter sua raiz a partir dessa autonomia que a mulher africana e diásporica sempre 

possuíram o que para Landes (1967) tal fato se explica justamente nas origens 

dessas mulheres na África, considerando seu envolvimento na divisão do trabalho 

comunitário, nas relações comerciais estabelecidas pelas trocas em mercados e 

feiras, bem como seu processo de autonomia em resolver situações enquanto o 

marido estava fora trabalhando. Por conta disso, elas dominaram as técnicas de 

produção e colheita, além de possuir forte influência na religiosidade como 

sacerdotisas e médiuns. Essa mesma temática foi utilizada por Bernardo (2003) 

quando orientou sua pesquisa na tentativa de descobrir de onde vinha a autonomia 

da mulher negra.  

“É na procura, então, das mulheres negras que o texto se movimenta. 
Fui para a África, encontrei as africanas ocupando o espaço público: 
estavam nas feiras, trocavam bens. Mas não eram só objetos materiais 
que elas trocavam, as trocas dirigiam-se também para os bens 

simbólicos: eram musicas, orações, danças, receitas para curar o corpo, 
receita para aconchegar os corações.  
Percebi também que entre os ioruba, as mulheres chegavam a ocupar 
cargos públicos de destaque. 

Na família poligínica3, a africana vivia num cotidiano repleto de 
conflitos, mas não se pode dizer que a mulher africana não possuía 
certa autonomia.” (Bernardo, 2003: pag. 16) 

                                                 
2
 Bastos (2009) comenta que a produção do sagrado esteve sempre no domínio dos homens, historicamente 

falando, enquanto as mulheres ficaram marginalizadas e ausentes do espaço de fé, crença e religiosidade.  
3
 A respeito das famílias poligínicas e sua função na tribo, Hoebel e L. Frost (1976: pag. 210) afirmam: 

“Existem numerosos motivos sociais que apóiam a poliginia como instituição. Se um homem tem meios de 

sustentar diversas mulheres, é capaz de apresentar ao mundo um lar mais rico e mais bem equipado. Mais 

mulheres podem preparar melhores roupas e melhor comida. Se as habilidades manuais das mulheres 
produzem artigos negociáveis ou bons para troca, a riqueza do seu lar poderá ser aumentada. [...] A poliginia 

pode também servir como mecanismo para o status competitivo no campo sexual, quando ter e manter 

diversas mulheres contra todos os aventureiros é uma tarefa perigosa, como entre os esquimós.” 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

43 

 

 Essas diferenças de gênero têm suas origens na própria história da 

humanidade, onde homens e mulheres tiveram que conviver juntos, cumprir papéis e 

lutar pela sobrevivência de sua prole, porém, essas relações foram sempre 

excludentes4, cabendo à mulher cumprir atribuições designadas pelos homens muito 

restritas ao ambiente doméstico e a agricultura, o que conseqüentemente tornou-se 

parte cultural de algumas sociedades5.  

No caso da mulher da Guiné-Bissau, Kipp (1994: 15) comenta que: 

No mundo rural, a mulher guineense desempenha um importante papel 
na economia familiar através do seu trabalho. Para elas o dia começa 

cedo e logo ao cantar do galo dão início às múltiplas tarefas 

programadas para a jornada. Quando a família é poligâmica, é a mulher 
mais velha - a dona da casa - que faz, no dia anterior, a distribuição 
das tarefas pelas outras. Normalmente, como neste caso de mulheres 
manjacas, todo o trabalho é feito em grupo, sendo o grupo formado 
não só pelos membros da mesma família, mas também por amigas. 
Para evitar que ocorram problemas no seio do grupo, existem certos 

critérios para a escolha das pessoas que o vão integrar. Quanto às 
tarefas, estas são múltiplas, indo desde a apanha da lenha até à 
cerâmica. São elas que fazem a pesca tradicional no rio, dispostas 
numa curiosa fila indiana, em que as raparigas mais novas ocupam os 
lugares mais próximos das margens, dada a sua baixa estatura. A 
recolha da fruta, o espremer do cajú para extracção do sumo que, 
depois de fermentado, se transformará em vinho, a produção de óleo 

de palma e a cestaria, são outras das actividades essencialmente 

realizadas por mulheres. 

 
Soares da Silva (2010) explica essas diferenças partindo da construção das 

identidades masculinas e femininas utilizando a problemática abordada por Simone de 

Beauvoir no que é ser mulher.  

A construção das identidades masculinas e femininas, historicamente, 
foi traçada mediante a associação biológica desses papéis. Simone de 
Beauvoir problematizou em seus estudos o que é ser mulher. Suas 
análises dialogaram com os estudos que compreendiam o feminino ao 
longo da historia, e quando como tudo começou. Segundo ela o 

discurso hegemônico definia um lugar inferior para a mulher assim 

                                                 
4
  Fischer e Marques (2001: p. 01) chamam a atenção quando se trata da exclusão que atinge a mulher “(...) 

porque se dá, às vezes, simultaneamente, pelas vias do trabalho, da classe, da cultura, da etnia, da idade, da 

raça, e, assim sendo, torna-se difícil atribuí-la a um aspecto específico desse fenômeno, em vista de 

ela combinar vários dos elementos da exclusão social. Desse modo, mais que qualquer outro assunto ligado ao 

feminino que se deseja analisar, dificilmente se poderá compreender a exclusão particular da mulher sem 

antes conhecer o fenômeno da exclusão e suas formas de manifestação”. 

 
5 Arruda (2002: p. 136) explica esse processo social conhecido como ancoragem sendo 

“(...) aquele que dá sentido ao objeto que se apresenta à nossa compreensão. Trata-se 

da maneira pela qual o conhecimento se enraíza no social e volta a ele, ao converter-

se em categoria e integrar-se à grade de leitura do mundo do sujeito, 

instrumentalizando o novo objeto”. 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

44 

 

como para o negro, e em seu entendimento a dualidade provocada pela 
divisão entre os sexos, como toda dualidade, tendia a provocar 
conflitos. A mulher assim como o negro fazia parte desse outro 
subalternizado, que possuía como representantes dessa ideologia os 
legisladores, sacerdotes, filósofos, escritores e sábios que se 
empenharam em demonstrar a condição de subordinada da mulher.  

            

 Em “A construção das hierarquias sociais: classe, raça, gênero e etnicidade”, 

Aguiar (2007) reforça essa idéia de uma divisão estabelecida a partir da sexualidade 

ao explicar a atuação dos estudos feministas e sua relação com a questão do gênero, 

principalmente quando se destaca a lutas das mulheres por condições dignas de 

sobrevivência e convivência em uma sociedade patriarcal e falocrática. 

Os estudos feministas passaram a utilizar o termo gênero para 
interpretar as relações entre homens e mulheres. Gênero designaria os 
significados simbólicos e sociais associados ao sexo. Com isso era 

possível observar que certas atividades associadas ao feminino muito 
mais que uma atribuição “natural” ligada ao sexo, era uma construção 
sociocultural que justificava a subordinação das mulheres aos homens. 
As desigualdades entre homens e mulheres eram, portanto, 
naturalizadas. (Aguiar, 2007: p. 86) 

 

Soares da Silva (2010) explica o conceito de gênero a partir do diálogo que faz 

com os estudos de gênero e análise histórica de Joan Scott como sendo 

(...) o conjunto de atributos positivos e negativos que se aplicam 
diferencialmente a homens e mulheres, desde o momento do 
nascimento determinando as funções, papeis, ocupações e relações que 

ambos desempenham na sociedade e entre eles mesmos. Esses papéis 
e as relações não são determinados pela biologia, mas pelo contexto 
cultural, social, econômico e religioso de cada organização humana e 
deste modo são passados de geração a geração. (2010: p. 36) 

 

Ainda que existam casos raros em que as mulheres foram estratégicas e 

conseguiram parte do poder administrativo, familiar e religioso, em especial aquelas 

pertencentes às sociedades africanas, sua grande maioria não foram contempladas 

com a equidade sexual. Para complementar essa idéia, Carneiro (2005: pag. 22) 

comenta 

En general, la unidad en la lucha de las mujeres en nuestras sociedades 
no solo depende de nuestra capacidad de superar las desigualdades 
generadas por la histórica hegemonía masculina sino que también exige 
la superación de ideologías complementarias de este sistema de 
opresión como es el caso del racismo. 

          

A eficácia das mulheres bijagó constitui valioso meio de tornar ágil o 

desenvolvimento das funções nas tarefas do grupo social, já que a finalidade é atender 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

45 

 

os preceitos religiosos relacionados ao culto aos deuses e antepassados. Além disso, a 

vivência, experiência e liderança dessas mulheres reforçam seu poder em termos do 

poder político, cultural e religioso no espaço sagrado. 

Na concepção de Kipp (1995) a mulher tem um papel importante na sociedade 

bijagó justificada por uma lenda6 de origem do povo reforça a participação das 

mulheres na criação dos seres, coisas e objetos. 

A presença da mulher nas cerimônias religiosas constitui elemento de extrema 

importância. Elas possuem um culto próprio, mas no manrach7 dos homens, elas se 

fazem presentes para acompanhar a cerimônia, porém é no Dufuntu8 que a presença 

das raparigas é um requisito para a sequência de práticas que compõe o ritual, pois 

são elas que (...) quando atingem a puberdade, emprestam o seu corpo à alma de 

um rapaz morto antes de realizar as cerimónias de iniciação. (Scantamburlo, 1994: 

pags. 51). 

                                                 
6
 Segundo uma antiga lenda bijagó, a vida começou assim: Deus, o Criador, existiu sempre e, no início da 

vida, foi criada a primeira ilha - a ilha de Orango - que era o mundo. Mais tarde, chegou um homem e a sua 

mulher, de nome Akapakama. Eles tiveram quatro filhas a que deram os nomes de Orakuma, Ominka, 

Ogubane e Oraga. A seguir surgiram os animais e as plantas. Cada uma das filhas de Akapakama teve, por 

sua vez, vários filhos, os quais receberam por parte do avô direitos especiais. Os de Orakuma, receberam a 

terra e a direcção das cerimónias nela realizadas, bem como o direito de fazer as estatuetas do Irã, tendo sido a 

primeira executada por Orakuma e feita à imagem do Deus. Este direito seria também dado por Orakuma às 

suas irmãs. Os de Ominka receberam o mar e passaram a ocupar-se da pesca. Os de Oraga receberam a 

natureza com as bolanhas e as palmeiras, o que lhes daria a riqueza. Os de Ogubane receberam o poder da 

chuva e do vento podendo desencadeá-los, controlando assim o suceder das épocas, da seca e das chuvas. 

Assim, as quatro irmãs desempenhavam funções diferentes as que se complementavam. Esta é a razão que, 

segundo a lenda, explica o papel muito importante que as mulheres desempenham na sociedade bijagó. Elas 

ainda hoje têm direitos especiais, tais como a construção das casas e a realização de cerimónias próprias. E 

ainda o das raparigas, segundo os Bijagós, em que reencarnam as pessoas que morrem na família e no clã. 
7
 O manrach é o «ventre» que recebe a personalidade dos novos membros da sociedade bijagó. Todos devem 

obedecer e aprender aquilo que lhes é ensinado e que experimentam nesse meio. As palavras nunca são 

suficientes. Muitos ensinamentos são dados através da experiência de uma nova vida na floresta, longe do 

quotidiano da tabanca. Os participantes estão em contacto com a natureza, com os mais velhos, com os 

ancestrais e com o espírito Orébok, que lhes irão revelar os segredos da vida. É antes de mais uma nova 

experiência psicológica e religiosa. Esta cerimonia. que no passado poderia durar entre seis meses a dois 

anos, é lembrada como o tempo da austeridade, do castigo, dos muitos ensinamentos dos mais velhos e 

um período de separação da vida feliz na tabanca e dos amigos. Os principais ensinamentos, que podem 

variar de tabanca para tabanca, incidem sobre o trabalho agrícola e o artesanato, cerimónias e ritos 

fúnebres e sobretudo sobre os valores fundamentais das tradições. Ensinam o jovem a respeitar os mais 

idosos, a ser hospitaleiro, a repartir com todos e desenvolvem nele uma atitude de autenticidade e 

sinceridade na afeição e nas ideias quando tratam com a comunidade; alimentando, assim, o espírito de 

unidade na tabanca. Os três períodos do manrach são os seguintes: a) O período anterior à entrada na 

floresta, b) O período do «manrach» e c) O último dia do «manrach». (Scantamburlo, 1994: pags. 50/51) 
8
 Segundo Teresa Montenegro, “dufunto, difuntu, defuntu é o espírito de um defunto (entre os bijagós, 

espírito de um rapaz morto antes da iniciação).  Asalmas são os defuntos, o espírito, mas podem ser também 

as almas que vagueiam na terra” (Montenegro, 2002, p. 79).  



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

46 

 

Além disso, existem outras teorias relacionadas às mulheres na cerimônia do 

Dufuntu. Segundo Scantamburlo (1994: pags. 52)  

(...) uma mulher, para se tornar uma autentica mãe e um verdadeiro 
membro criativo da sua sociedade. deve gerar não só física mas 
também espiritualmente. Através do manrach feminino os rapazes 
mortos são ajudados a tornarem-se membros de direito na 
sociedade bijagó. Esta teoria reforça assim a importância das 
mulheres em alcançarem o mundo das almas e dos ancestrais. É 
característica da sociedade bijagó o reconhecimento da importância 

e da dignidade das mulheres. Um filho nunca ofenderá a sua mãe, 
acreditando que ela pode, através de uma cerimónia especial 
realizada de manhã na praia, chamá-lo de volta ao seu ventre, 

causando-lhe, deste modo, a morte. 

 

Além do compromisso com as cerimônias dos homens, as mulheres possuem à 

sua especificamente 

As cerimónias das mulheres são realizadas em lugares sagrados da 
floresta, diferentes dos homens. Só o chefe e o orase podem entrar 
neles. Os orase são escolhidos pelas mulheres mais velhas para 
fazerem o trabalho mais pesado e tocarem o «bombolom» durante 

as cerimónias. Geralmente cada tabanca9 possui um orase por cada 
kandjá kaorébok construída. O orase é geralmente o chefe do seu 
grupo etário ou alguém aparentado, pela linhagem materna, com o 
clã da tabanca. Realiza-se uma cerimónia especial no dia em que ele 
é capturado pelo Dufuntu, semelhante à realizada para o chefe. 

Deve experimentar o mundo poderoso e estranho dos espíritos. 
(Scantamburlo, 1994: pags. 52) 

 

Ainda que à frente da cerimônia das mulheres exista um chefe, ou seja, um 

homem bijagó,  

O longo percurso das cerimónias dá às mulheres otu ajuda a dar-

lhes, um estatuto mais alto, pois para elas também não é suficiente 
o nascimento para se tornarem membros da sociedade. Somente o 
homem experimenta o manrach. A única hipótese que a mulher tem 
de experimentá-lo é através da alma de um rapaz falecido realizando 
com ela as cerimónias que faltam. Assim, as mulheres através das 
cerimónias podem obter o mesmo estatuto social que o homem, o 
que poderia considerar-se a sua emancipação. (Scantamburlo, 1994: 

pags. 52) 

 
Com relação ao tema, o sócio antropólogo Raul Fernandes (1995: pags. 75/76) 

diz: 

 

                                                 
9 Vila (nota do autor) 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

47 

 

Uma segunda figura de exercício de poder emanada da 

organização em classes de idade é o orebok10. A realização do 

kusina entre as classes de idades femininas apresenta-se sob a 

forma simbólica de espíritos de jovens mortos antes do 

manrase. Como já tínhamos referido anteriormente, a morte dos 

jovens é uma ameaça permanente à realização do kusina. As 

mulheres transformadas em seres espirituais – orebok –podem 

controlar esta ameaça social, pois têm o poder de capturar os 

espíritos dos jovens mortos, e através do seu manrase fazerem 

estes jovens tornarem-se adultos. 

 

Podemos observar que a mulher bijagó possui uma representatividade no 

sistema religioso do grupo social, onde estabelece através de suas estratégias, 

habilidades, saberes e dons espirituais, uma rede fortalecida que garante sua 

autonomia perante o gênero masculino. 

Nesse debate cultural, é importante ressaltar que a sociedade bijagó é 

organizada entre clãs e linhagens, que segundo Fernandes (1995: pag. 73), àqueles 

dominantes (...) são matrilineares, e no seio dele se gera o poder dos Oroñô (chefe de 

tabanca) e da okinka (chefe de baloba11). As classes de idade são geradoras do poder 

da classe dos otobongo/onokoto/kabung-na. No interior desta classe dos anciãos (ãs) 

gera-se o poder dos okanden (porta vozes da classe) e dos orebok (defuntos).  

 

2. RELIGIAO TRADICIONAL E A CONTEMPORANEIDADE 

Ao discutir religião, começamos dialogando com Durkheim (2000: pag. 18) 

quando explica a partir de seus estudos com comunidades tradicionais africanas que 

religião “(...) é mais do que a idéia de deuses e espíritos e, consequentemente, não 

pode ser definida exclusivamente em relação a esses termos.  

A respeito do conceito elaborado por Durkheim, Guerriero (2012: pag. 13) 

comenta 

A característica essencial de religião, para ele, é o sagrado, que é algo 
extraordinário, enquanto que seu oposto, o profano está relacionado às 
coisas ordinárias e mundanas. Essa distinção entre sagrado e profano 
não é da mesma ordem que a distinção entre sobrenatural e natural. 

Coisas sobrenaturais não são necessariamente coisas sagradas, nem 
coisas sagradas são forçosamente sobrenaturais. O ponto central de 

                                                 
10

 As mulheres sob a forma simbólica de orebok estabelecem entre elas relações intensas de parentesco 

simbólico, o que reforça sua unidade e força social. As mães dos filhos mortos passam a ser as mães das 

mulheres portadoras do espírito do seu filho. Esta maternidade simbólica é reafirmada na prática por um 

conjunto de obrigações e direitos que a mãe tem para com seu filho (a) orebok. Cada mãe “simbólica” é ao 

mesmo tempo um filho simbólico de outra mulher. (Fernandes, 1995: pags. 75/76)  
11

 Santuário em crioulo (Fernandes, 1995: pag. 73) 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

48 

 

sua analise recai no fato de que o sagrado está associado à sociedade. 
As crenças religiosas são representações coletivas e os principais rituais 
religiosos são praticados coletivamente. 

  

 Possivelmente o comportamento das mulheres bijagó na participação do culto 

aos ancestrais, na opinião dos cientistas sociais pode ser entendido sob a perspectiva 

do sagrado relacionado à sociedade, Sêga (2000: pag. 128) por sua vez, explicaria 

essa representatividade feminina a partir da teoria das representações sociais, que a 

seu ver seria: 

A representação que um grupo elabora sobre o que deve fazer para 

criar uma rede de relações entre seus componentes faz com que defina 
os mesmos objetivos e procedimentos específicos. Descobre-se um 
primeiro processo de representação social: a elaboração, por uma 
coletividade, sob indução social, de uma concepção de uma tarefa que 
não leva em conta a “realidade” do comportamento social, mas a 
organização do funcionamento cognitivo de grupo. 

  

 É provável que, essas mulheres não estariam preocupadas em liderar uma 

religião, mas sim garantir o culto no grupo social. Percebemos que o motor dessa força 

em manter o sagrado, conforme análise de Guerriero foi o aspecto social. O autor 

aponta em sua pesquisa “A atualidade de teoria da religião de Durkheim e sua 

aplicabilidade no estudo das novas espiritualidades - (2012)” a importância e 

contribuição da sociologia francesa, nas figuras de Émile Durkheim e Marcel Mauss: 

 

(...) de forma decisiva para a constituição do conceito de sagrado e 
também para a noção de religião que se fez preponderante durante o 
século XX. Seu grande triunfo foi quebrar a visão positivista e 
evolucionista dominante no final do século XIX, que atribuía o 
pensamento mítico e religioso, e por extensão, o pensamento mágico, 

ao campo primitivo arcaico a ser substituído, então, pela verdade 
cientifica. Ao considerar o sagrado e a religião como construções 
sociais; empreendeu uma guinada de pensamento, pois a religião e a 
magia não seriam mais vistas como produtos de uma mente primitiva, 
compreendida pelo atraso biológico da raça, mas, sim, como elementos 

do processo de classificação e de elaboração das representações 

sociais. 

                      
 A continuação de sua discussão, Guerriero (2012: p. 16) reforça como Mauss e 

Hubert pensavam o sagrado em 1974. 

O sagrado no pensamento desses dois sociólogos franceses aparecia 
como um valor Maximo, uma carga adicional apta a modificar a 
natureza e a estrutura do individuo, considerado isoladamente. 
Identificava o sagrado em um nível humano e natural como aquilo que 
para o grupo e seus membros, qualifica a sociedade. A transcendência 

desse sagrado não estava, assim, relacionada a um estado metafísico, 
mas, sim, social e coletivo. Na idéia do sagrado estão incluídos os 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

49 

 

conceitos de separação, de pureza, impureza e, simultaneamente, os 
conceitos de respeito, de amor, de repulsa, de temor. O sagrado social 
transforma-se no elemento central da experiência religiosa e revela-se 
nos comportamentos sacrificiais. 

   

 Por sua vez, Gomes (2004: p. 51) traduz o sagrado e a religião através do 

pensamento de Peter L. Beger autor da obra “A construção social da realidade”, 

elaborada conjuntamente com Thomas Luckman 

A religião, segundo o pensamento de Berger, é o empreendimento 
humano pelo qual se estabelece um cosmo sagrado. Ou dito de outra 
maneira, a religião é a cosmificação da realidade pelo sagrado, é o 

encantamento da realidade pelo divino. Por sagrado deve-se entender 

aquela quantidade misteriosa de poder misterioso e temeroso, distinta 
do homem e, todavia relacionada com ele, que se acredita residir em 
certos objetos da experiência, seguindo o pensamento de Otto (1985). 
Essa qualidade pode ser atribuída a objetos naturais, artificiais ou a 
homens e animais e, serve para a objetivação da cultura humana. Há 
rochedos sagrados, instrumentos sagrados, vacas sagradas, existem 

até homens sagrados. 

 

 Ao falar do sagrado é importante explicar o profano e, neste caso, voltamos a 

Guerriero (2012: pag. 18) que comenta 

O sagrado está para o sublime, o êxtase e o profano para o mundo 

empírico, o cotidiano e vulgar. O sagrado é o poder, pois o homem 

religioso pode mais; o profano é a ausência de poder. O sagrado é o 
campo da moralidade, é estável e permanente. O profano é o campo 
dos apetites individuais, é instável e variável. Chega-se, nesta base, a 
uma definição de religião que assume por completo a 
incomunicabilidade do sagrado com o profano e sua permanente 
relação (sacralização e dessacralização). 

 

Quando discutimos a religião na contemporaneidade, Hanegraaff (1999: pag. 

147) vai rever de forma critica tais conceitos, em especial, o de religião propondo que 

“(...) religião é qualquer sistema simbólico que influencia as ações humanas pela oferta 

de formas ritualizadas de contato entre o mundo cotidiano e um quadro metaempírico 

mais geral de significados.” Neste caso, propõe no conceito um entendimento sobre 

religiões instituídas e espiritualidades. 

O debate perpassa por uma ideia de revolução espiritual, onde “(...) a 

autonomia crescente e significativa dos novos sujeitos indica uma quebra das 

referencias do individuo, que antes estavam direcionadas a instituições externas, entre 

elas a religião tradicional, e agora se voltam para as questões internas, mais 

subjetivas.” (Guerriero, 1999: pag. 22). 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

50 

 

São as tendências que surgem nos sistema de crenças de novas 

espiritualidades, são as vivências individualizadas imersas do simbolismo coletivo. É o 

pluralismo religioso, porque a contemporaneidade é plural também, a economia é 

globalizada, as culturas se hibridizam e o homem passa a ser um individuo 

espiritualizado sob uma perspectiva racional. É o crescimento das religiões subjetivas e 

individuais no século XX. 

Diante do debate, como entender a sobrevivência das religiões tradicionais, a 

exemplo dos cultos aos deuses e ancestrais do povo bijagó? Como podemos interpretar 

essa representação feminina bijagó na sustentação da crença? Embora o grupo social 

não seja futurista, mais nos interrogamos se existe algum risco de desaparecimento do 

sagrado na comunidade?  

Para Miranda (2012: pag. 56) o mundo moderno caracteriza-se, do ponto de 

vista antropocêntrico, como o mundo da razão e por conta disso, o homem constitui o 

elemento central, enquanto que a fé vai ficando relegada a um plano inferior. Ele 

comenta: 

De certa forma, é de se esperar que, numa concepção de mundo 

antropocêntrica, que se orienta pelo primado da razão, seja buscado 
colocar todas as coisas ao alcance do domínio humano. Com o homem 

como medida de todas as coisas, a tendência é expulsar de seu mundo 
a Providência, o mistério e tudo o que aponte para a noção do sagrado. 
A grande consequência disso será o desencantamento do mundo. Não 
se pode negar que essa nova maneira de encarar o mundo trouxe seus 

benefícios, entre os quais o desenvolvimento técnico-científico. No 
entanto, ao preço de banir o sagrado de seu universo, dessacralizando-
o. 

 

Gomes Filho (2011: pag.14) em seu discurso comenta que Peter Berger e 

Thomas Luckman, partiam do pressuposto de que, “(...) na modernidade o pluralismo 

religioso tem como conseqüência uma crise da própria religião, uma vez que a oferta 

cai em descrédito.” 

A seu turno, Miranda (2012) explica que enquanto na modernidade existia a 

crença no declínio da religião, na pós-modernidade12 o cenário é de ressignificações e 

                                                 
12

 O termo pós-moderno é uma chave que abre universos diversos, convergências e divergências históricas em 

vários setores, desencadeia as mais multifacetárias posições e inquietações, seja na arte, no saber, nas formas 

sociais, na economia, na cultura, na política, no ensino, nos valores e até na religião. (TEIXEIRA, E. Pós-

modernidade e niilismo – um diálogo com Gianni Vattimo, p. 209 Apud MIRANDA, Claudio. Freud e o 

retorno do sagrado: a sobrevivência e a reconfirguração do religioso na contemporaneidade (Dissertação de 

Mestrado). Porto Alegre: Faculdade de Teologia, PUCRGS, 2012) 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

51 

 

reconfigurações, “o Deus morto volta reconfigurado”, é o ressurgimento religioso, coisa 

que não se esperava.   

Gomes Filho (2011) que o novo paradigma da Escolha Racional da Religião que 

surge em 1985 com Rodney Stark, muito discutido e problematizado na década de 90, 

analisa a religião sob uma perspectiva econômica com base nas relações entre 

“procura e oferta” estabelecidas em um mercado religioso. O pluralismo religioso aqui 

é visto como reforço das religiões “(...) uma vez que força as “firmas religiosas” a 

diversificarem suas ofertas, visando atender melhor aos mais variados grupos e 

interesses sociais.” (Pag. 14) 

A inquietação do debate está em como as religiões tradicionais irão escapar 

diante dessas transformações? Onde os cultos aos deuses ou ancestrais, a exemplo 

dos bijagó se incluem nessa discussão teórica e nas mudanças ocorridas durante o 

século XX e XXI? Ou talvez, como as religiões ocidentais irão sobreviver à resistência 

dos povos tradicionais na manutenção do sagrado e da ancestralidade? 

Se a pós-modernidade se caracteriza pela desconstrução do discurso filosófico 

ocidental, a decadência das grandes idéias e valores ocidentais e é um período radical 

que trata muito mais de desconstruir, desmanchar e fragmentar a modernidade, isso 

serviria de parâmetro para a resistência cultural e religiosa dos povos tradicionais 

como o são os bijagó? Reforçaria como algo inovador a relevância da mulher nos 

grupos sociais afastados da contemporaneidade?  

Porém o individuo pós-moderno parece buscar as sínteses religiosas em 

resposta às suas necessidades, não especificamente espirituais, mais também matérias 

e racionais. Neste sentido, o paradigma holístico traz um novo sentido à vida, onde é 

possível quebrar barreiras antes intransponíveis, unindo "(...) ciência à espiritualidade, 

a matéria ao espírito, o corpo à mente, o Oriente ao Ocidente, o lado direito ao lado 

esquerdo do cérebro”. E, assim, “ela reinveste a natureza de seu aspecto sagrado, vê 

o cosmo como vivo e o mundo como um todo unificado (...)” (Miranda, 2012: pag. 71) 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A lenda de origem dos bijagó, em especial o que corresponde às filhas de 

Akapakama e a divisão dos elementos da natureza entre suas filhas e netos na ordem 

do mundo reforça a ideia da importância das mulheres do grupo social. 

A revisão bibliográfica contribuiu para a dialogarmos com vários autores que 

vem discutindo sobre a questão de gênero, religião e o mundo contemporâneo. As 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

52 

 

intrigantes questões acerca da sobrevivência das religiões tradicionais, em especial à 

que corresponde ao povo bijagó, na Guiné-Bissau despertaram um interesse a respeito 

do posicionamento do universo cientifico acerca da religião na contemporaneidade. 

É de notar que não é tão simples promover um debate sobre a manutenção dos 

cultos considerados “primitivos” ou “tribais” frente ao ser contemporâneo. Narcisista, 

consumista, cientifico e excessivamente interessado no avanço tecnológico, esse 

individuo tem buscado através da razão valorizar seu intelecto, sua identidade e 

dinamizar sua fé no divino através da síntese. 

É de uma complexidade grande falar em síntese e pluralidade religiosa do 

homem e da mulher, porém essa tendência, se assim podemos dizer, nos interessa 

entender melhor ao relacioná-la ao gênero masculino e feminino de grupos sociais 

onde as experiências religiosas são tradicionais, como às que correspondem ao 

cotidiano dos bijagó. 

Estudar a representação feminina nos cultos africanos nos serve de referencia 

para entender a dinâmica religiosa dos grupos sociais em seus modos de representar o 

sagrado em sua experiência e na construção do conhecimento com os elementos 

utilizados no seu dia a dia. 

A mulher bijagó, discutida no texto a partir da opinião de diversos autores tem 

demonstrado ao longo dos anos como é possível manter seu poder diante da 

autoridade masculina. Elas através da presença nos cultos aos antepassados têm 

garantido uma rede poderosa que interligada as mulheres da tabanca, tornando-se 

essenciais na prática religiosa e em muitos momentos temerosas, dos quais todos 

devem respeito. 

A determinação religiosa conduz a vida no grupo social, ainda que venha sob a 

liderança de um homem bijagó, praticamente não existe culto se as mulheres não são 

convocadas ou, sejam excluídas do processo. Aos jovens homens que morreram antes 

de cumprir suas obrigações iniciáticas, a única alternativa de passá-los a vida adulta é 

através da mulher, particularmente do empréstimo de seu corpo. Aos homens não lhes 

é dado esse poder simbólico. 

O poder simbólico tem fortalecido o modo de ser dessas mulheres a ponto delas 

possuírem uma cerimônia própria. É importante acrescentar que conforme seu 

envolvimento e compromisso no culto, maior é a garantia de seu nivelamento ao 

homem através do status social. 

  



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

53 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARRUDA, Angela. Teoria das Representações Sociais e Teorias de Gênero. Cadernos 

de Pesquisa, n. 117, p. 127-147, novembro/ 2002. 

AGUIAR, Márcio M. A construção das hierarquias sociais: classe, raça, gênero e 

etnicidade. Cadernos de Pesquisa do CDHIST. N. 36/37, ano 20, 2007. 

BASTOS, I.S. A visão do feminino nas religiões afrobrasileiras. CAOS – Revista 

Eletrônica de Ciências Sociais, nº 14, 2009. 

BERNARDO, Teresinha. Negras, mulheres e mães: lembranças de Olga de Alaketu. 

São Paulo: EDUC; Rio de Janeiro: Pallas, 2003 

CARNEIRO, Suely. Ennegrecer al feminismo: La situación de la mujer negra en 

América Latina desde una perspectiva de género. In: Nouvelles Questions 

Féministes, Vol. 24, nº 02, 2005. 

DURKHEIM, E. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: Martins Fontes, 

2000. 

FERNANDES, Raul. Contradições entre linhagens dominantes e classes de idade nos 

Bigajó. In: Revistas de Estudos Guineenses, nº 20, INEP, Guiné Bissau, 1995. 

FISCHER, Izaura Rufino e MARQUES, Fernanda. Gênero e Exclusão Social. Trabalhos 

para discussão. Nº 113, RN, 2001. 

GUERRIERO, Silas. A atualidade da teoria da religião  de Durkheim e sua 

aplicabilidade no estudo das novas espiritualidades. Estudos de Religiao. v. 26, nº 

42 Edição Especial, 2012. 

GOMES, Antonio M. de A. As representações sociais e o estudo do fenomeno do campo 

religioso. Ciencias da Religiao: História e Sociedade. Ano 2. N. 2, 2004. 

GOMES FILHO, Robson R. Teoria e Religiao em perspectiva: um balanço do conceito 

de religiao/sagrado em seus excessos e equilibrios nas Ciencias Humanas. Anais 

do III Encontro Nacional do GT História das Religioes e das Religiosidades – ANPUH 

– Questões teórico-metodológicas no estudo das religioes e religiosidade. In: 

Revista Brasileira de Historia das Religiões. Maringá (PR) v. III, nº09, 2011. 

HANEGRAAFF, W. Defining religion in spite of history. In: PLATVOET, J. G.; 

MOLENDIJK, A. (Orgs.). The pragmatics of defining religion. Leiden/Boston/Koln: 

Brill, 1999a. 

HOEBEL, E. A; FROST, E. L. Antropologia Cultural e Social. São Paulo: Editora Cultrix, 

1976. (Tradução Euclides Carneiro da Silva) 



RJHR VIII:14 (2015) – Nadson Nei da Silva de Souza 

54 

 

KIPP, Eva. Guiné-Bissau: aspectos da vida de um povo. Lisboa: UNAE: Inquerito, 

1994-93. 

MIRANDA, Claudio. Freud e o retorno do sagrado: a sobrevivência e a reconfirguração 

do religioso na contemporaneidade (Dissertação de Mestrado). Porto Alegre: 

Faculdade de Teologia, PUCRGS, 2012) 

MONTENEGRO, Teresa. Kriol Tem - termos e expressões. Bissau: Ku Si Mon, 2002. 

SCANTAMBURLO, Luigi. Etnologia dos Bijagós da ilha de Bubaque. Lisboa: Instituto 

de Investigação Científica Tropical, v. 6, n. 109, p. 38, 1991. 

SOARES DA SILVA, Vanessa. A roda das Donas: a mulher negra no Candomblé. 

Centro de Educação e Humanidades/Faculdade de Educação – UERJ. Rio de 

Janeiro, 2010. 

SÊGA, Rafael Augustus. O conceito de representação social nas obras de Denise 

Jodelet e Serge Moscovici. Anos 90, Porto Alegre, nº 13, jul. 2000. 

 


