
 

Recebido em: 02/04/2015 

Aceito em: 09/05/2015 

 

SINCRETISMO: MIMETIZAÇÃO E RESISTÊNCIA 

 

Dolores Puga1 

Bruno Feitosa Henrique2  

http://lattes.cnpq.br/2952246750774176 

 

Resumo: O objetivo deste artigo é o de abordar a ótica do preconceito racial sob 

os auspícios da perseguição aos cultos afro-brasileiros, tendo como recorte espacial 

a Cidade do Rio de Janeiro, demonstrando por meio de matérias jornalísticas que 

corroboram com o objeto de análise pretendido, sobretudo durante o período do 

Estado Novo, no qual tais ações mencionadas experimentaram um 

recrudescimento. 

Palavras-chave: Preconceito, Cultos Afro-Brasileiros, Sincretismo, Resistência 

  

Abstract: This article present the racial prejudice vision into influence of the 

persecution to the afro-brazilian prays in the city of Rio de Janeiro, looking for 

newspaper that reforce this fact, above all in the period of Estado Novo, that this 

behavior grew up strongly. 

Keys Work: Preconceives, Afro-Brazilian Cults, Syncretism, Resistance.    

  

 

 

 

                                                           
11

 Professora da Universidade Federal de Mato Grosso do Sul (UFMS), Campus Coxim. Doutoranda pelo 

programa de Pós-Graduação em História Comparada (PPGHC/UFRJ).  

2Graduado em História pela Universidade Federal de Mato Grosso do Sul (UFMS). 

http://lattes.cnpq.br/2952246750774176


RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

56 

 

 

Neste artigo, será abordada uma temática fundamental para a compreensão 

do contexto social em que os negros brasileiros da primeira metade do século XX 

vivenciaram. Tal problemática se refere ao sincretismo afro-católico3, o qual 

marcou, pelo viés religioso, permanências que se observam até os dias atuais, no 

tocante a celebrações e cerimônias em que se imbricam elementos tanto africanos 

quanto católicos. 

 Segundo Ferreti4, embora não se tenha estabelecido como consenso, todas 

as religiões se mostram sincréticas em sua conformação enquanto tais, pois são a 

representação de grandes sínteses, integrando elementos de diversas procedências, 

os quais vão se resignificar com vistas a formar um novo todo. 

 O sincretismo tem como possibilidade a sua análise enquanto apanágio do 

fenômeno religioso. Não se deseja com isso promover uma redução ou 

desmerecimento de qualquer religião. Ao contrário. É atestar que a prática 

religiosa, assim como demais elementos culturais, constitui-se em uma síntese 

integradora abarcando distintos conteúdos de distintas origens.      

 Ou seja, longe de ser um fenômeno depreciador ou negativo, o sincretismo 

surge como um encontro de diversos pontos de vista que convergem para um 

ponto em comum. No Brasil, o que é o escopo deste artigo, o sincretismo afro-

católico se consolidou como um processo amortecedor de uma situação de conflito. 

Não em sentido bélico, propriamente dito, mas dentro de um panorama de conflito 

sócio-político e cultural. 

 O sincretismo afro-brasileiro foi uma estratégia de sobrevivência e de 

adaptação, que os africanos trouxeram para o “Novo Mundo”. Ainda no continente 

africano, nos contatos pacíficos ou hostis com povos vizinhos, era comum a prática 

de adotar divindades entre conquistados e conquistadores. 

 Desde a chegada dos contingentes escravos ao Brasil, as religiões afro-

brasileiras, que aqui se configuraram, se fizeram sincréticas, estabelecendo 

paralelismos entre divindades africanas e santos católicos, adotando o calendário 

de festas do catolicismo, valorizando a frequência aos ritos e sacramentos da Igreja 

Católica (PRANDI, 2004:225). O culto católico aos santos, de um catolicismo 

popular de cunho politeísta apresentou grande verossimilhança ao culto dos 

panteões africanos. 

                                                           
3 Sincretismo afro-católico refere-se a interpenetrações culturais e religiosas no âmbito do catolicismo 

com as práticas ritualísticas africanas. Para mais ver VALENTE, 1953.  

4FERRETTI, Sergio Ferreira. Repensando o Sincretismo. São Paulo/São Luís: EDUSP/FAPEMA, 1995. 

 



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

57 

 

 Na conformação das religiões afro no Brasil, pode-se observar um forte 

caráter tributário em relação ao catolicismo. Seja pela assimilação de ritos, bem 

como a situação de duplo culto, onde os praticantes do Candomblé, à guisa de 

exemplo, frequentam missas católicas também. 

O que se observou foi uma grande imbricação entre os membros dos cultos 

católicos e afro-brasileiros. Não sob a perspectiva de assimilação da religião 

legitimada para a “marginal”, mas antes numa relação de troca, de dupla influência 

de uma para com a outra (CANCLINI, 2011). A Revista da Semana5, edição de 03 

de maio de 1941, traz uma reportagem sobre a festa de São Jorge, no Rio de 

Janeiro, onde discorre sobre a grande popularidade deste santo. 

Uma extensa fila formada pelo povo ia da igreja até quasi o edifício 

da Prefeitura. Ali estavam pretos, brancos, mulatos, chineses, 
alemães, soldados, jardineiros, toda uma diversidade humana. O 
santo-soldado é popular em todo o Rio de Janeiro, desde as altas 

camadas católicas, às espíritas e as da macumba, em que ele 
é celebrado sob o nome de Ogum6.  

   

Observa-se, com isso, a força do processo de sincretismo ocorrido no Brasil. 

Sob a égide da hagiologia católica, congregam-se espíritas e “macumbeiros”. A 

associação entre São Jorge e Ogum é tão intensa, que santo e orixá praticamente 

se fundem em um só. De acordo com o periódico, a popularidade da divindade 

Ogum/São Jorge é tão grande que se torna impossível definir qual seria o objeto de 

culto.  

 Observa-se, também, o lugar destinado aos cultos afro-brasileiros, 

denominados como macumba, em uma posição de inferioridade, abaixo das 

chamadas altas classes católicas e da vertente espírita. Nota-se uma tentativa de 

se estabelecer o lugar social7 dos praticantes das religiões afro-brasileiras, abaixo 

de uma espécie de aristocracia católica e da classe média espírita. Essa tentativa de 

se consolidar uma divisão baseada na religião professada, refletia um pensamento 

acerca da estrutura social que se pretendia estabelecer, ou antes, corroborar com o 

panorama racial da época observada.  

 Nesse contexto de imbricação de adoração, outra divindade de extrema 

popularidade é Iemanjá, a qual mais comumente é sincretizada com Nossa Senhora 

                                                           
5Para o escopo deste trabalho utilizou-se como foco da pesquisa a cidade do Rio de Janeiro, por ser a 

Capital do país e o epicentro das práticas de repressão à religião afro-brasileira, sobretudo durante o 

período do Estado Novo de Vargas. 

6Revista da semana, 03 de maio de 1941, p. 3, destaque nosso.  

7O conceito de lugar social refere-se às posições de referência imputadas socialmente aos sujeitos e por 

estes assumidas, caracterizando-se assim como posição simbólica e não referência topográfica. Para mais, 

ver ZANELLA, Andréa Vieira, LESSA, Clarissa Terres, DA ROS, Sílvia Zanatta. Contextos Grupais e 

Sujeitos em Relação: Contribuições às Reflexões sobre Grupos Sociais In Psicologia: Reflexão e Crítica, 

2002, 15(1), pp. 211-218. UFSC. 



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

58 

 

dos Navegantes ou Nossa Senhora do Rosário, dependendo da região. Trata-se de 

uma entidade ecumênica, pois desde muito já congrega as mais variadas classes 

sociais, e também adeptos de outras religiões em seu culto. 

Nas rampas da praia, nas dunas alvas, entre as relvas, coqueiros e 
cajueiros, a multidão em até a orla do mar para fazer suas 
oferendas à grande e soberana Iemanjá. Na crença dos homens de 
côr ela é a Rainha do Mar; no espírito dos homens brancos que tem 
palácios e carros de luxo ela é Janaína, ou Nossa Senhora do 
Rosário, produto de estranho e invencível sincretismo religioso que 
se formou na Bahia pela aculturação dos negros africanos nas 

senzalas do senhor branco8 
  

 Depreendem-se dois fatos de tal assertiva. Inicialmente percebe-se que 

embora se intente estabelecer uma divisão de camadas sociais por intermédio da 

diferenciação racial, pois, se para os homens de côr (sic) Iemanjá se apresenta 

como a Rainha dos Mares, por outro ela é para os homens brancos possuidores de 

palácios e carros de luxo, a divindade se apresenta como a católica e branca N. S. 

do Rosário, ou ainda Janaína (referência indígena). Ou seja, o lugar outorgado aos 

negros, ou homens de cor, já poderia ser identificado por esta passagem. 

 Posteriormente, a publicação acaba por se render ao ecumenismo da 

celebração afirmando que tal imbricação era produto de um estranho, porém 

invencível processo de associação. Em outras palavras, já não mais se podia 

separar o culto católico dos de outra vertente nesta cerimônia. Destarte disto, 

percebemos a necessidade de que se explane de uma forma mais pormenorizada as 

características deste processo associativo.   

 

Sincretismo afro-católico ou católico-fetichista 

  

 É antes de tudo limitado o consenso de que o sincretismo foi um processo 

simples de ocultação da cultura africana, representada pela sua fé, e neste se deu a 

transfiguração dos orixás em santos católicos única e exclusivamente pelo contato 

entre uma religião legitimada e outra proveniente de uma população submetida ao 

jugo colonizador. Esse processo de mimetização se revela, por outro lado, como 

uma resistência do ponto de vista cultural, pois sem a possibilidade de manutenção 

de seus aspectos culturais originais, esse subterfúgio transladou o culto africano e  

 O estabelecimento das religiões de culto afro no Brasil é fiel tributário do 

catolicismo e das idiossincrasias cristãs. O culto católico dos santos apresentou-se 

como uma formatação religiosa que se adaptava ao culto do panteão africano dos 

                                                           
8Revista da semana, 03 de maio de 1941, p.5 



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

59 

 

orixás. Entretanto, o culto a estas divindades africanas só adquire impulso e se 

desenvolve com chegada do africano ao cativeiro colonial. 

 Segundo Reginaldo Prandi9, isto se deu porque a ritualística da religião 

africana original era construída sob a base familiar, no culto aos antepassados 

sejam ligados por meio de laços de parentesco direto, ou por respeito a uma 

autoridade da tribo ou aldeia. Sob os auspícios da diáspora, esta estrutura de culto 

familiar veio a se perder. Na África, quem cuidava da ordem do grupo era o 

egungum, o ancestral do povoado (PRANDI, 1998). 

 Ao desarticularem-se as estruturas sociais tribais africanas, o lugar de 

primazia no culto deslocou-se dos antepassados, os quais passaram a ser cultuados 

marginalmente neste contexto, e passou para os orixás. Estas divindades têm como 

característica estarem ligadas a forças da natureza, executar uma função regente 

em relação à determinada atividade laboral, participaram de forma ativa na 

construção da identidade humana, enfim, toda uma relação de interação mais física 

com o homem. Assim estes convertem-se no novo cerne do culto africano.   

 Inicialmente, faz-se primordial ressaltar que o sincretismo não é um 

fenômeno estritamente localizado, tampouco recente. Segundo Nina Rodrigues10, o 

catolicismo já unira na sua hagiografia as lendas cristãs e os mitos pagãos no seu 

processo de expansão e consolidação enquanto prática religiosa. Assim, pode-se 

afastar o conceito de pureza do campo inter-relacional religioso entre o catolicismo 

e o fetichismo africano11. 

 É necessário, ainda que se compreenda que, para que houvesse essa 

imbricação, era necessário que este processo já estivesse no decurso mental do 

negro. De fato, este esquema mental se deu ainda no continente africano, 

prosseguiu durante a travessia e, por fim, no Brasil. Em outras palavras, o que 

aportou na Colônia não foi uma cultura africana pura, mas sim misturada entre 

suas congêneres. 

 É o que se depreende pela ótica de Arthur Ramos12, ao afirmar que as 

sobrevivências africanas não se mostram em estado de pureza. Aliás desde os 

primeiros tempos da escravidão, as culturas negras se apresentaram misturadas. 

Misturadas e deformadas pela influência da condição de escravo (RAMOS, 

1940:158)    

                                                           
9PRANDI, Reginaldo. Referências sociais das religiões afro-brasileiras: Sincretismo, branqueamento, 

africanização. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 4, n. 8, p. 151-167, 1998. 

10RODRIGUES, Nina. O animismo fetichista do negro na Bahia. Rio, 1939. 

11Para mais, Cf BASTIDE, 1983. 

12RAMOS, Arthur. O negro brasileiro. 2ª ed., 1940 



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

60 

 

 Os cultos africanos chegavam ao Brasil mais ou menos misturados, como, 

aliás,  chegavam os demais traços culturais negros. Tal fato se deveu quer seja 

pela aproximação física, quer seja pela aglutinação de estoques culturais diversos 

na própria África (VALENTE, 1953:24). 

 Negros de várias procedências uniam-se pela nostalgia, pelo sofrimento 

comum, arrancados de forma brutal da sua terra, como se não fossem criaturas 

humanas. Irmanavam-se pelo mesmo sentimento de dúvida e de pavor, nas 

vicissitudes de uma migração forçada, ante o destino que os aguardava em local 

incerto e não sabido. 

 Em sua maioria, os contingentes étnicos transladados para a Colônia, eram 

praticantes do fetichismo ou o culto dos fetiche13s, isto é, atribuição de poderes 

mágicos ou sobrenaturais a objetos da natureza, podendo ser pedra, animal, 

planta, árvore, dentre outros, os quais o homem deificava e passava a adorar como 

coisa sagrada.  

O entrelaçamento de culturas negras umas com as outras prosseguiu, sob o 

novo aspecto e ativado por um novo estímulo, no curso das acidentadas e 

demoradas viagens para a Colônia. Tal estímulo foi o cativeiro, com todos os seus 

efeitos desfiguradores. 

 Assim, condição primeira de contato intercultural, a escravidão vai atuar 

como um amálgama no sentido de, forçado o contato e sendo precedido de uma 

predisposição mental, fomentarem-se as práticas sincréticas. A situação colonial, ao 

promover contatos forçados entre tribos de diferentes etnias com diferentes 

arcabouços culturais e vivendo em um ambiente hostil possibilitou essa imiscuição. 

 Sob este prisma, é mister que se discorra sobre o padrão de permanências 

culturais negras no Brasil. Conforme anteriormente mencionado, diferentes foram 

as populações africanas transladadas para a Colônia. Foram três grandes padrões 

de cultura negra estudados até a atualidade. São elas a Fanti-Ashanti, Fon e 

Iorubá14.  

 Segundo Valente, no Brasil, os padrões sobreviventes foram as culturas 

sudanesas, banto e guineano-sudanesas islamizadas. O padrão sudanês foi o mais 

influente e o que determinou maiores permanências. Do tronco cultural proveniente 

deste padrão, podem-se destacar os grupos nagô (Iorubá), jeje (Daomé) e mina 

(Fanti-Ashanti). Estes grupos apresentavam um aparelhamento cultural que estava 

                                                           
13  Fetichismo, segundo Valente (1953), refere-se a atribuição de valor sagrado à elementos da natureza. 

14Para saber mais ver Valente, Waldemar. O sincretismo afro-brasileiro. São Paulo,1953. 



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

61 

 

em nível de organização mais sistematizado, ou mais próximo de um esquema 

cristão de organização religiosa de organização que o dos bantos15. 

 Esta sistematização se refletiu de modo muito particular no tocante à difusão 

religiosa. Por isto, esta etnia se destacou, neste aspecto, em meio às demais 

populações negras no Brasil. Dentre seus grupos constituintes, tem-se uma 

proeminência dos grupos nagô e jeje. Sobretudo no que tange à questão religiosa, 

estes agrupamentos quase se fundiram a ponto de Nina Rodrigues chamar de 

cultura nagô-jeje16.   

 Desta forma pode-se compreender, então, que os processos sincréticos se 

deram entre as próprias culturas africanas, em um primeiro momento, e que 

possibilitou uma sistematização de cabedais culturais distintos, operando no limiar 

mental da população negra uma abertura pela qual se processou mais 

familiarmente o sincretismo com os elementos do catolicismo. 

 O sincretismo é um processo que se propõe resolver uma situação de 

conflito cultural. Neste, a principal característica é a luta pelo status, ou seja, o 

esforço empreendido no sentido de conseguir uma posição que se ajuste à ideia 

que o indivíduo ou o grupo tem da função que desempenha dentro da sua cultura 

(BASTIDE, 1983:10). 

 Caracteriza-se fundamentalmente por uma intermistura de elementos 

culturais. Uma íntima interfusão, uma verdadeira simbiose, em alguns casos, entre 

os componentes das culturas que se põem em contato. Simbiose que dá resultado 

numa fisionomia cultural nova (BASTIDE, 1983:11), na qual se associam e se 

combinam, em maior ou menor grau, as marcas características das culturas 

originais. 

 O fenômeno do sincretismo depende ou opera sob a égide de duas 

condições, a saber, uma exterior, de efeito alegórico ou superficial, e que atua 

apenas no campo das aparências. Já a outra condição é afeta às questões ligadas a 

modificações internas do campo mental.  

 Normalmente o que se observou no decorrer de processos sincréticos, foi, 

inicialmente, uma fase de ajustamento a novas condições ou ao novo sistema 

cultural. Entretanto, nesta fase, não se realiza uma alteração em nível de 

subconsciente. Em outras palavras, esta alteração se processa apenas 

                                                           
15O aparelhamento cultural dos negros sudaneses se mostrou superior, no sentido de adaptação à nova 

estrutura social, em relação ao dos bantos. Essa organização foi uma força poderosa que serviu de base 

para outras fusões. Fusão esta inicialmente entre os grupos nagô e jeje e, posteriormente, para outras. Cf  

(VALENTE, 1953). 

16 Nina Rodrigues. Op. Cit. p.35  



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

62 

 

superficialmente e se pode percebê-la por intermédio de mudanças de vestimentas, 

ritualísticas, dentre outras. 

 Ao passo que em outro momento onde já se sedimentaram aspectos dos 

dois sistemas postos em contato, já se podem observar modificações 

comportamentais consolidadas, independente da vontade das comunidades. Tal 

como se fosse um aspecto cultural inato a esta nova comunidade que surge por 

meio desta interpenetração sociocultural.  

   Por este viés, e segundo Waldemar Valente17, o sincretismo abrange, no seu 

desenvolvimento como processo de interação cultural, e na sua função de prevenir, 

reduzir ou anular os conflitos, duas fases distintas de adequação ao sistema cultural 

distinto. Tais fases podem ser comparadas aos processos de acomodação e 

assimilação (VALENTE, 1953:12). 

   Durante a primeira fase do processo de estabelecimento do sincretismo 

procede-se a um trabalho de ajustamento de ordem quase ou mesmo 

exclusivamente exterior e que, em geral, se processa rapidamente. Dele não 

participam e nem se desvelam alterações de caráter interno ou psíquico (VALENTE, 

1953:13). A mudança de traje, por exemplo, está neste caso. Entretanto, o 

indivíduo ou o grupo que se acomodou, em face de uma situação de conflito 

cultural, continua a manter ligação, de forma voluntária, com os valores de sua 

cultura original. 

 A segunda fase, ao contrário, implica uma modificação de sua experiência 

interior. Por um processo de interpenetração e fusão, os indivíduos e os grupos 

adquirem tradições, costumes, modos de vestuário, idioma, dentre outros aspectos, 

de outros grupos. Passam a partilhar de certa forma, as experiências e a história do 

grupo com o qual estava em contato. Ficam como que imersos numa mesma vida 

cultural, sendo este procedimento totalmente involuntário. 

 Dentro destas perspectivas pode-se inferir que no início da obra catequética 

entre os negros escravos no que geralmente lograram êxito os missionários cristãos 

foi um efeito superficial, exterior, acomodativo. Acomodação no sentido de se 

resolver superficialmente uma situação de conflito religioso e político. Tal contenda 

se mostrava mais evidente e acentuada em decorrência do poder coercitivo que 

exercia o sistema colonial escravocrata. 

 Assim puderam os negros se ajustar de forma consciente, o que é a 

característica do processo acomodativo, como também o é do ponto de vista 

cultural. Em outras palavras, trata-se apenas de uma mudança de forma em nível 

                                                           
17 Valente. Op Cit. p.12 



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

63 

 

exterior. Por trás das imagens católicas, ocultavam-se os deuses dos cultos 

fetichistas. 

 Por outra monta, cabe ressaltar o dinamismo do processo do sincretismo. 

Não se trata de um processo localizado nem tampouco recente. Segundo Nina 

Rodrigues, o próprio catolicismo já unira na sua hagiografia as lendas cristãs e os 

mitos pagãos (BASTIDE, 1983:160). Ou seja, trata-se de um fenômeno recorrente 

na história humana a partir do contato entre arcabouços culturais diferentes. 

 Voltando ao Brasil, não se observou neste mesmo fenômeno características 

que engendrassem rigidez ou restrição local. Em outros termos, não se apresentou 

como um processo rígido, tal qual uma lei geral, nem restrito a uma só região ou 

regiões estanques. Bastide conceitua-o como um fenômeno fluente e móvel 

apresentando assimilações diversas conforme a época ou até mesmo de acordo 

com o local. 

 Nesta ótica, Pierre Sanchis18 postula tomando de empréstimo os preceitos 

metodológicos de Boas, que a mesma causa pode produzir efeitos diferentes, e 

causas diferentes podem produzir o mesmo efeito dependendo dos múltiplos 

fatores que presidem a mudança (SANCHIS, 1995:3).  

 A título de exemplificação, temos o caso de Xangô, deus do raio e do trovão 

segundo a mitologia africana19, que inicialmente foi sincretizado com Santa 

Bárbara, esta possuidora da mesma “função”. Usualmente tal orixá é sincretizado 

com São Jerônimo. Neste sentido, a lógica das questões sincréticas age pelo viés 

“funcional” em detrimento da diferença sexual das divindades. 

 Segundo Bastide20, o contrabalanço da identificação dos santos, por 

intermédio das funções, se dá por dois fatores: a própria hagiologia católica e 

depois o efeito de imitação. A guisa de exemplo tem-se o orixá que representa a 

varíola, Omolú, o qual, também segundo a mitologia africana21, por efeito da 

doença mencionada desenvolveu escaras pelo corpo, e que por isso utiliza uma 

veste de palha que lhe cobre todo o corpo, só poderia sincretizar-se com São 

Lázaro, portador de lepra, ou São Roque, o qual apresenta chagas pelo corpo. 

Desta forma, este esquema mental servirá de modelo para outros centros urbanos. 

 O sincretismo de cunho afro católico está inserido num sentido mais amplo, 

o qual se traduz pelos gestos e os ritos. Não se trata de uma fusão desmedida 

                                                           
18SANCHIS, Pierre: As tramas sincréticas da história. In Revista Brasileira de Ciências Sociais, n.28, 

p.123-138, s/d. 

19PRANDI, Reginaldo: Mitologia dos Orixás. São Paulo: Schwarcz, 2001. 

20Bastide, Op. Cit. p. 161 

21PRANDI, Reginaldo. Op. Cit. p.204 



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

64 

 

entre os deuses da África com os santos católicos. A questão é muito mais densa. 

Trata-se de uma participação dos cultos afro-brasileiros com a vida da Igreja 

Católica (BASTIDE, 1983:173). 

 Bastide apresenta uma ótica, a qual se aproxima do viés proposto por 

Canclini (2011), de hibridismo cultural, no qual se pode diferenciar dois casos 

distintos: a penetração do candomblé22 no ritual católico e a penetração do 

catolicismo naquele. No primeiro caso cita o estabelecimento da cerimônia de 

lavagem da escadaria de Nosso Senhor do Bonfim.  Esta cerimônia já existia em 

Portugal, tendo sido introduzida no Brasil por um português que combateu na 

Guerra do Paraguai, o qual prometeu que se voltasse ileso do conflito passaria a 

lavar as escadarias todos os anos. 

 Após ter seu desejo atendido, e ter-se posto em peregrinação para pagar a 

dívida, ia contando aos que encontravam o que iria fazer, e, com isso, foi se 

formando um grupo que se ampliava. Estabelecia-se, ali, uma tradição. Os negros 

que tinham o costume de lavar os objetos sacrificiais, com água sagrada, 

transformaram a lavagem numa festa sincrética católico-fetichista. 

 Tal festa se revestiu tanto do culto católico quanto do culto afro-brasileiro. 

Tornou-se quase impossível distinguir onde um começa e outro termina, tal é a 

força do sincretismo presente nesta cerimônia. Assim atesta a Revista da Semana, 

de 07 de março de 1942: 

Corre o Brasil inteiro a fama do tradicional culto ao Senhor do 
Bonfim, da Bahia [...] Sob o aspecto tradicional e folclórico desta 

devoção, devemos considerar o colorido próprio que o povo já lhe 

deu através das formas de sincretismo religioso que as suas festas 
apresentam23    

 

 Reciprocamente o catolicismo penetra no candomblé. Penetra inicialmente, 

por intermédio dos altares dos barracões, ornados com panos brancos e com 

imagens de santos. Claramente uma referência aos altares católicos. Tem-se, 

ainda, a própria imbricação do catolicismo com os ritos e práticas do candomblé 

(BASTIDE, 1983:176), por exemplo como o ato de utilizar defumadores antes de 

proceder à liturgia da palavra. 

 Mas existe uma problemática, no que tange à formação do sincretismo, que 

se mostra como cerne desta relação dialética afro-católica. Como pode um orixá 

ser, simultaneamente, um santo católico também? E ainda, como podem se unir 

conjuntamente as místicas africana e católica? 

                                                           
22Tratar-se à do candomblé, pois, à época abordada neste trabalho a Umbanda ainda não se tinha 

constituído como um culto propriamente dito. 

23 Revista da Semana, 07 de março de 1942, p.4, destaque nosso.  



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

65 

 

 Acerca desta questão, pode-se partir de duas interpretações distintas. A 

primeira remete à origem histórica do conceito. Já a segunda remete às atitudes 

subjetivas que lhe correspondem (BASTIDE, 1983:178). 

 A primeira interpretação apresenta um cunho sociológico. Chegando ao 

Brasil os negros eram catequizados de maneira vaga, sendo pelo menos batizados. 

No entanto nada compreendiam, num primeiro momento, da nova religião, a qual 

lhes era ensinada à força e se cristalizavam em seu cotidiano pela ação do regime 

de servidão. O santo não era a quem adoravam, mas sim o orixá correspondente. O 

cristianismo oferece apenas as palavras em português; afora tudo é fetichismo. 

 A segunda interpretação é guiada pelo viés psicanalítico. Nele o negro 

africano projeta o seu mundo, suas crenças por intermédio da visão de mundo do 

branco. Bastide analisa este viés quando afirma que  

A escravidão desenvolveu no negro um complexo de inferioridade; a 
religião do branco faz parte de uma cultura superior de senhores. 
Projetando, por conseguinte, seus sentimentos religiosos de um 
orixá bárbaro a um santo católico, de um deus de escravo a uma 
divindade de senhores brancos, o negro elevava sua crença de um 

plano inferior a outro superior[...] (BASTIDE, 1983:177) 

 

 O sincretismo, segundo esta perspectiva, seria uma espécie de tentativa de 

ascensão desejado mais ou menos em surdina, um drama interno. Entretanto esta 

constatação se mostra limitada, pois inviabiliza a fase inicial do sincretismo que se 

caracteriza por uma acomodação dos costumes, a qual é totalmente voluntária. 

Logo, se se elegem as práticas subjetivas como a força motriz dos processos 

sincréticos, o que se verificaria seria a absorção do candomblé pelo catolicismo, o 

que definitivamente não ocorreu. 

 Catolicismo e candomblé desenvolveram uma solução de convivência mais 

pelos caracteres em comum do que por intermédio de conflitos. Coincidem, por 

exemplo, na afirmação comum de que cada ser humano tem o seu anjo da guarda, 

diferindo apenas pelo fato de que o católico tem o conhecimento deste fato e o 

africano sabe o nome de seu anjo. 

 Contudo, para ser possível foi necessário que o sincretismo encontrasse 

verossimilhanças no esquema mental do negro. Este se movia sob uma lógica que 

era marcada por analogias, por correspondências. 

 O sincretismo católico fetichista não apresenta nada de novo e de particular. 

É um sincretismo que se revela num panorama mais amplo. Neste, reinará o 

raciocínio por semelhança, não apresentando identidades, no sentido stricto da 

palavra, mas sim um sistema de equivalências funcionais que vão se diferenciar de 

uma região para outra (BASTIDE, 1983:184). 



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

66 

 

 Por este raciocínio, verifica-se a justificação da junção entre santos católicos 

e orixás. Seguindo o efeito de analogia, observou-se que a hagiologia católica 

fornecia subsídios para a associação dos santos com o politeísmo do culto dos 

orixás. Este processo passa pela “função” do santo. Determinado santo atua sobre 

determinada área, logo o orixá que apresenta uma característica correspondente ou 

análoga, será sincretizado com aquele. 

 O efeito de correspondência também fornece a base para uma explicação do 

processo. Segundo Bastide (1982), antigamente só existiam os orixás e eles 

recebiam sacrifícios. Mas estes morrem assim como os homens, só que seus 

espíritos reencarnam depois da morte e, no decorrer da evolução24, eles se 

reencarnaram em homens do “ocidente”. Como se tratavam das mesmas poderosas 

divindades africanas, em que pese a diferença dos corpos físicos, o povo 

compreendeu que eles eram deuses e os reverenciaram como tais. Eram os 

doravante, santos católicos.  

  Por isto que se processou uma correspondência, pois, segundo este viés, o 

espírito do orixá e o do santo são um só. Em alguns casos, têm-se a ideia de que o 

nome do santo é a tradução em português do nome do orixá.  

 Assim vê-se que o sincretismo assume uma forma de um sistema de 

correspondências classificadoras. Em outras palavras, ao orixá que desempenha 

uma função específica, que rege uma seara da vida humana, lhe foi atribuído um 

santo católico correspondente. Todavia essa relação não se deu de forma pacífica. 

Em fins do séc XIX, surge na Europa um novo sistema de crença. 

 Esta nova prática tencionava congregar as questões espíritas sob a chancela 

do cientificismo europeu e de uma pretensa racionalidade. Sendo gestada no centro 

da produção intelectual, chega ao Brasil com um caráter oficioso, sendo consumido 

pela elite letrada nacional. Entre aproximações e afastamentos, tal prática, quando 

em contato com as religiões afro-brasileiras, vai promover uma reelaboração 

ritualística e gerar uma nova vertente o que se verá com o advento do Espiritismo 

Kardecista. 

 

 

 

 

 

                                                           
24Evolução aqui está apresentada claramente sob uma perspectiva espírita, a qual pressupõe tanto a 

reencarnação, quanto a evolução no sentido de se atingir a perfeição espiritual plena.  



RJHR VIII:14 (2015) – Dolores Puga e Bruno Feitosa Henrique 

 

67 

 

Referências Bibliográficas 

BASTIDE, Roger. Estudos Afro Brasileiros. Ed Perspectiva. 3ª Ed. São Paulo, 1983. 

CANCLINI, Nestor Garcia. Culturas Híbridas – estratégias para entrar e sair da 

modernidade. 4. ed. São Paulo: UNESP, 2011. 

PRANDI, Reginaldo. Referências sociais das religiões afrobrasileiras: Sincretismo, 

branqueamento, africanização. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 4, n. 8, 

p. 151-167, 1998. 

RAMOS, Arthur. O negro brasileiro. 2ª ed., 1940 

SANCHIS, Pierre: As tramas sincréticas da história. In Revista Brasileira de Ciências 

Sociais, n.28, p.123-138, s/d. 

VALENTE, Waldemar. O sincretismo afrobrasileiro. São Paulo, 1953. 

 

Fontes Históricas: 

A sublime corte de Iemanjá. Revista da Semana, Rio de Janeiro, 07 de março de 

1942. Disponível em:  

<http://memoria.bn.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=025909_04&PagFis=2596

3> Acesso em 09/03/2013. 

 

Salve São Jorge. Revista da Semana, Rio de Janeiro, 03 de maio de 1941. Página 5. 

Disponível em: 

http://memoria.bn.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=025909_04&PagFis=3600 

Acesso em 06/03/2013.  

 

 

 

 


