
 

Recebido em: 19/02/2015 

Aceito em: 15/03/2015 

 

FRONTEIRAS ENTRE MESSIANISMO JUDAICO ANTIGO E CRISTIANISMO PRIMITIVO 

Estudo bibliográfico a partir da bibliografia brasileira 

 

Carlos Antonio dos Santos  

Licenciado em História  

Pelo Centro de Artes Humanidades e Letras (CAHL) 

Da Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (UFRB) 

http://lattes.cnpq.br/1465349879031839 

 

Orientador: Prof. Ms. Denis Renan Correa 

Professor Assistente de História Antiga e Medieval  

Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (UFRB) 

http://lattes.cnpq.br/3958268241529325  

 

 

Resumo  

 

O presente trabalho visa investigar o ideal messiânico entre os judeus do 

primeiro século da era cristã e o surgimento do cristianismo nesse mesmo período 

a partir da bibliografia brasileira que trabalha com esses dois fenômenos religiosos 

da antiguidade, sem, contudo, deixar de apoiar-se em trabalhos de autores de 

diferentes nacionalidades, já que no Brasil ainda são poucos os trabalhos realizados 

a respeito dessa temática. Este trabalho se destina também a elucidar a complexa 

relação entre o movimento messiânico judaico antigo e o cristianismo primitivo, 

devido à existência de vários conceitos e interpretações diferentes que envolvem 

esses dois segmentos religiosos do mundo antigo. Os autores, ao abordarem as 

temáticas do messianismo judaico antigo e do cristianismo primitivo do período do 



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

69 

 

primeiro século da era cristã, nos trazem revelações surpreendentes, de modo a 

nos deixar informados sobre como os judeus aguardavam o seu messias, como 

Cristo surgiu na região da Galileia praticando uma forma de messianismo bastante 

diferente do messias esperado pelos judeus, e ao mesmo tempo os autores nos 

informam como e quando se deu a separação e consequente fronteira entre o 

messianismo judaico antigo e o cristianismo primitivo. 

 

Palavras-chave: Judaísmo. Messianismo. Helenismo. Cristianismo. Império 

Romano.  

 

Abstract 

 

This study aims to investigate the messianic ideal among the Jews of the 

first century of the Christian era and the rise of Christianity in the same period from 

the Brazilian bibliography working with these two religious phenomena of antiquity, 

without, however, fail to lean on works of authors from different countries, as in 

Brazil there are few studies carried out concerning this theme. This work is also 

intended to elucidate the complex relationship between the ancient Jewish 

messianic movement and early Christianity, because there are several different 

concepts and interpretations involving these two religious segments of the ancient 

world. The authors, in addressing the themes of ancient Jewish Messianism and 

early Christian period of the first century AD, bring us surprising revelations, so let 

us informed about how the Jews were waiting for their Messiah, as Christ appeared 

in the region of Galilee practicing a form of quite different from the messiah 

expected by the Jews messianism, while the authors tell us how and when it gave 

the separation and subsequent border between the old Jewish Messianism and early 

Christianity.   

 

Keywords: Judaism. Messianism. Hellenism. Christianity. Roman Empire. 

 

 

 

 



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

70 

 

1. Introdução  

 

O messianismo judaico antigo e o cristianismo primitivo são ramificações 

religiosas oriundos do judaísmo do período do Segundo Templo.1 Bastante 

discutidos hoje em dia nas academias de Filosofia, Ciências Humanas e nas 

Faculdades de Teologia, se tornaram objetos de debates sobre como e quando se 

deu a separação entre esses dois segmentos religiosos, e qual grau de influência o 

cristianismo recebeu dos ideais messiânicos dos judeus do primeiro século da era 

cristã. No Brasil e no exterior há uma variedade de artigos, livros e teses de Pós-

Graduação, Mestrado e Doutorado que visam elucidar a complexidade que há na 

tradição dos ideais messiânicos entre os judeus do período da história judaica 

conhecida como Judaísmo Tardio, bem como a relação desses ideais messiânicos 

judaicos com o cristianismo primitivo dessa mesma fase da história judaica.   

O período abordado nesse trabalho é do ano 4 a.C. ao ano 100 d.C., sendo 

que, em alguns momentos, serão citados acontecimentos e personagens da história 

do Estado de Israel, dos povos vizinhos a ele, bem como dos impérios que 

conquistaram a Terra de Israel, anterior e posterior a esse período citado acima, 

para servir de referência na contextualização da questão do ideal messiânico entre 

o povo judeu do século I da era cristã e a importância que esses ideais messiânicos 

judaicos tiveram com o surgimento do cristianismo nessa mesma fração de tempo 

da história do povo de Israel. 

O judaísmo do período do Segundo Templo alimentava no povo judeu, 

especialmente nos judeus do primeiro século da era cristã, a esperança da chegada 

de um redentor (messias) semelhante ao profeta Moisés, ao sacerdote Arão, a José 

e ao rei Davi, que iria libertá-los da opressão dos Estados estrangeiros, unificar o 

país e estabelecer a paz definitiva não só em Israel, mas também em todo o 

mundo. Porém, atualmente, através de novas descobertas, especialistas da área do 

judaísmo messiânico antigo e do cristianismo primitivo estão dispostos a tornar 

conhecido, não só no mundo acadêmico, também entre o público geral, que na 

Judeia do tempo de Jesus os judeus aguardavam a chegada de pelo menos dois 

agentes messiânicos. 

Esse era o ambiente social, cultural e religioso no imaginário do povo judeu 

do século I da era cristã, que remonta pelo menos ao período persa ou babilônico, o 

 

1 
Construido no mesmo local do Templo de Salomão após o regresso do povo judeu a Jerusalém no finda 

do Cativeiro Babilónico. Foi destruído pelos romanos no ano 70 da era cristã durante a revolta judaica 

contra Roma. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Templo_de_Salomão
http://pt.wikipedia.org/wiki/Jerusalém
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cativeiro_Babilónico
http://pt.wikipedia.org/wiki/70


RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

71 

 

qual tornou a figura de um redentor semelhante ao profeta Moisés, ao sacerdote 

Arão, a José e ao rei Davi como símbolos fundamentais das esperanças messiânicas 

judaicas, baseadas na Torá, nos profetas do Antigo Testamento e na Lei Oral 

Judaica.2 Nesse ínterim, vale ressaltar que apesar desse trabalho ser de cunho 

histórico, está edificado nas tradições religiosas judaicas concernentes ao período 

chamado Judaísmo Tardio, mais especificamente no século I d.C. Ressalto também 

que esse trabalho está interessado em mostrar através das bibliografias utilizadas 

que o cristianismo surgiu logo após a morte de Yeshua (Jesus), e que Mashiach 

(Cristo) surgiu no seio do povo judeu, praticou o judaísmo de seu tempo, viveu e 

morreu como judeu. Por isso, Jesus deve ser visto a princípio como judeu, porque 

quem o vê de acordo com a tradição cristã, vê um Jesus helenizado, mas, quem vê 

Jesus como judeu o vê como cumpridor da Torá e das antigas tradições judaicas. 

Logo, a pessoa de Jesus nesse trabalho será estudada concernente ao contexto 

judaico e não através do conceito da cristologia tradicionalmente aceita, porque o 

Jesus messias que se construiu no mundo greco-romano logo após a sua morte não 

é o messias de estilo judaico, o que houve foi uma apropriação do Yeshua messias 

judeu pela civilização helênica através das trocas culturais, os quais o 

representaram de acordo com o modelo cultural helênico, já que os judeus sofriam 

forte influência helênica desde que Alexandre Magno conquistou a Judeia em 331 

a.C. Por isso utilizo a nomenclatura dele de acordo com a tradição judaica Yeshua 

ou Mashiach, mas que, em alguns momentos utilizo também a nomenclatura na 

tradição grega Iesous (Jesus) ou Christos (Cristo) para facilitar o entendimento e 

está alinhado com a forma como os autores assim utilizam. No item 4 desse 

trabalho há um pequeno esboço esclarecendo as diferenças e os significados dessas 

nomenclaturas. Sendo esse trabalho uma investigação bibliográfica, de caráter 

acadêmico, fica descartado qualquer interesse ideológico, apologético ou 

proselitista. 

Dependendo do grupo religioso da época do Judaísmo Tardio, como por 

exemplo, os essênios, descobertos principalmente através dos Manuscritos do Mar 

Morto,3 que se retiraram para o deserto da Judeia e tendo se fixado em um lugar 

montanhoso chamado Qumran, formando a comunidade da Nova Aliança, e que 

desenvolveram a concepção da existência de três ungidos (messias) que viriam 

para libertá-los da opressão estrangeira, mas que também, em algumas ocasiões, 

 

2 
Coleção de compêndios existentes no Talmude.      

3 
Coleção de centenas de textos e fragmentos de texto encontrados em cavernas de Qumran, em torno do 

Mar Morto, no deserto da Judeia, no fim da década de 1940 e durante a década de 1950.     

 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Qumran
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mar_Morto


RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

72 

 

aguardavam a chegada de dois messias, que poderiam ser da linhagem do sumo 

sacerdote Arão e da linhagem do rei Davi, os judeus tinham uma crença no seu 

Messias de forma variada. Além disso, temos também os rabinos, que segundo 

estudiosos, eram basicamente formados do grupo religioso judaico chamado de 

Fariseus, os quais no concílio da cidade de Yabneh por volta do ano 90 d.C. 

definiram que os judeus deviam aguardar a chegada de dois messias, um da 

linhagem de José e outro da linhagem do rei Davi. Diante desses conceitos dos 

essênios e dos rabinos, nota-se que a concepção do messias judaico da época de 

Jesus era fluida, complexa e flexível, sujeita a mudanças na forma de como seriam 

os messias, como eles chegariam e o que fariam para melhorar a vida do povo de 

Israel diante do contexto histórico em que eles viviam.                                                                                                                     

Portanto, a finalidade desse trabalho é fazer uma análise investigativa do 

ideal messiânico entre os judeus do primeiro século da era cristã e o surgimento do 

cristianismo nesse mesmo período a partir da bibliografia brasileira, desvendando o 

elo de aproximação, de semelhanças e de diferenças que levaram a criar uma 

fronteira entre esses dois segmentos religiosos do mundo antigo. Mas que, devido à 

existência de poucos trabalhos realizados no Brasil sobre essa temática, não 

deixarei de apoiar-me também em trabalhos de autores de diferentes 

nacionalidades. 

Ao mesmo tempo, esse trabalho tem como objetivo fazer uma releitura das 

principais obras acadêmicas que abordam a relação entre o messianismo judaico 

antigo e o cristianismo primitivo, contribuindo de alguma forma para elucidar a 

interpretação correta acerca desses dois ramos religiosos do judaísmo do período 

do Segundo Templo, já que o messianismo judaico desse período em estudo 

tornou-se o pano de fundo para o surgimento do cristianismo, e que este por sua 

vez, após a morte de Jesus, se distanciou dos conceitos messiânicos judaicos e das 

práticas do judaísmo de seu tempo, criando distorções doutrinárias e conceituais 

que levaram ao surgimento de dois segmentos religiosos totalmente distintos.                   

Uma das principais obras utilizadas nesse trabalho é o livro intitulado 

“Movimentos Messiânicos no Tempo de Jesus: Jesus e outros messias”, publicada 

em 1998, pelo escritor brasileiro Donizete Scardelai.4 O autor, através do Talmud 

da Babilônia,5 do Talmud de Jerusalém,6 dos Midrashim7 e da obra “Antiguidade 

 

4 
Formado em Licenciatura Plena, em Filosofia, pela Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras das 

Faculdades Associadas do Ipiranga em São Paulo. É Mestre em Teologia com especialização em 

judaísmo pela Faculdade de Teologia Saint Michael’s, da Universidade de Toronto no Canadá em 1994. 
5 

Escrito na Babilônia, é o registros das discussões rabínicas pertencentes à lei, ética, costumes e história 

do judaísmo.  

http://pt.wikipedia.org/wiki/Rabino
http://pt.wikipedia.org/wiki/Halachá
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ética_judaica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Judaísmo


RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

73 

 

Judaicas e Guerras Judaicas” do historiador Flávio Josefo, investiga o fenômeno da 

atividade messiânica entre os judeus dos dois primeiros séculos da era cristã. 

Nessa obra está contido também um panorama histórico sobre os acontecimentos 

que culminaram nas duas principais guerras judaico-romanas (66-70 e 132-135 

d.C.). Outra obra utilizada nesse trabalho é “Rabi Akiva e Bar Kokhva: Em busca do 

Messias”, publicada em 2009 pela escritora brasileira Tania Fortes.8 Através da 

literatura rabínica de documentos históricos, a autora traz os relatos lendários da 

cultura judaica sobre diversos assuntos e também revela os movimentos 

messiânicos existentes entre os judeus desde Bar Kokhva (morto em 135 d.C) até 

Schabtai Zvi (1626-1676). Esses “messias” segundo a autora pretendiam 

reconstruir o Templo de Jerusalém e o Estado judaico. Há também a obra “O 

Judaísmo e as Origens do Cristianismo”, publicada em três volumes nos anos de 

2000, 2001 e 2002 do escritor austríaco David Flusser.9 Nesse livro o autor, através 

de várias obras antigas, como, por exemplo, o Talmude Babilônico, o Talmude de 

Jerusalém, os Midrashim, os Manuscritos do Mar Morto e muitas outras obras, 

mostra que os cristãos do primeiro século de nossa era eram formados 

basicamente de judeus, os quais praticavam o cristianismo de acordo com as leis 

judaicas, e que Cristo sendo considerado o Messias pelos seus discípulos cumpriu 

todas as Leis da Torá e praticou os costumes judaicos da época, enfatizando dessa 

forma que o cristianismo teve sua origem na doutrina messiânica do judaísmo 

antigo. E ainda, há a obra “Bandidos, profetas e messias: movimentos populares no 

tempo de Jesus” publicada em 1995, pelos escritores norte-americanos Richard A. 

Horsley10 e John S. Hanson,11 os quais, nessa obra, analisam principalmente dois 

fatos ocorridos na Palestina judaica em meados do século primeiro de nossa era: a 

vida e a morte de Jesus de Nazaré e a grande revolta judaica de 66-70, com 

grande ênfase na sociedade camponesa da Galileia, devido ser essa região o lugar 

dos maiores movimentos populares revolucionários de cunho messiânico da história 

                                                                                                                                                                          

6 
É uma coleção de notas rabínicas sobre a tradição oral judaica escrito em Jerusalém após a destruição de 

Templo pelos romanos no ano 70 da era cristã.    
7 

É um método de estudo histórico da Bíblia Hebraica através da homilética e da exegese, criado por volta 

do final século I da era cirstã.  
8 

Estudou Letras Vernáculas no Departamento de Língua Hebraica, Literatura e Cultura Judaica na 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo (FFLCH-USP). É 

Mestre e Doutora pela FFLCH-USP em Língua Hebraica, Literatura e Cultura Judaica.   
9 

Estudou na Universidade de Praga, completou seu doutorado na Universidade Hebraica de Jerusalém, 

em 1957, onde mais tarde se tornou professor de Judaísmo do Período do Segundo Templo e Cristianismo 

Primitivo. 
10 

Professor de Línguas Clássicas, Artes Liberais e Estudos de Ciências da Religião na Universidade de 

Massachusetts (Boston). 
11 

Foi professor na Universidade de Kansas, no Wellesley College e na Universidade Cristã do Texas.    

http://pt.wikipedia.org/wiki/Rabino
http://pt.wikipedia.org/wiki/Lei_oral
http://pt.wikipedia.org/wiki/Judaísmo


RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

74 

 

judaica. Além de outras obras referentes ao tema que serão divulgadas no decorrer 

do trabalho. 

 

2. O conceito da doutrina messiânica judaica no primeiro século da era 

cristã  

 

Para o melhor entendimento da fronteira entre o messianismo judaico antigo 

e o cristianismo primitivo, é de extrema importância conhecer um pouco sobre o 

conceito da doutrina messiânica na sociedade judaica do primeiro século da era 

cristã. De acordo com o autor Donizete Scardelai, esse conceito era bastante 

complexo, fluido e flexível, especialmente diante das adversidades em que a 

população judaica vivia no seu contexto histórico (SCARDELAI, 1998: p. 38-39). 

Dessa forma, o próprio Scardelai adverte que: “Qualquer tentativa para 

compreender o desenvolvimento das aspirações e ideias messiânicas em Israel... 

envolve um cuidadoso grau de atenção em relação às implicações do emprego 

etimológico do termo hebraico” (SCARDELAI, 1998: p. 44-45). Porém, o mesmo 

Scardelai, afirma que as fontes cristãs normalmente definem com mais propriedade 

o perfil exato da figura messiânica para se referir ao Rei Ungido, filho de Davi, que 

por sua vez é representado por Jesus de Nazaré (SCARDELAI, 1998: p. 45, 59). 

Com base na literatura rabínica, Donizete Scardelai apresenta três tipos de 

messias: o “Messias, filho de José”, o “Messias, filho de Davi”, e o terceiro um 

redentor “Profeta” (SCARDELAI, 1998: p. 6, 51-58, 66-78). Como já vimos 

anteriormente, essas concepções dos messias segundo Scardelai tiveram origem no 

período do Exílio da Babilônia, e foram regularizadas nos finais do primeiro século 

da era cristã. Porém, o próprio autor ainda acrescenta que a aquisição dessas 

esperanças messiânicas entre o povo judeu se deu devido às influências culturais e 

religiosas que os judeus receberam das civilizações vizinhas à Terra de Israel, 

juntamente às emergências de se livrarem das nações invasoras (SCARDELAI, 

1998: p. 23-24, 61-62, 109). Já a autora Tania Fortes, também com base na 

literatura rabínica, trabalha com a concepção de apenas dois personagens 

messiânicos, um descendente da casa de Davi e outro descendente da casa de José 

(FORTES, 2009: p. 92). De acordo com a autora, o messias descendente do rei 

Davi, também é conhecido na literatura rabínica como Mashiakh Ben David, esse 

considerado o Messias sofredor e pacificador, e o Messias guerreiro descendente da 

tribo de José ou Efraim, conhecido como Mashiakh Ben Yossef ou Mashiakh Ben 

Efraim (FORTES, 2009: p. 99-100). E, ainda, a autora completa dizendo que “a 

literatura rabínica define o Messias como um ser humano dotado de muita 



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

75 

 

sabedoria, poder de liderança e caracterizado por sua total integridade” (FORTES, 

2009: p. 92). 

Nesse mesmo sentido, o autor David Flusser, se utilizando dos Manuscritos 

do Mar Morto, afirma que a seita de Qumran (assim chamada por ser composta 

pelos essênios quer viviam nessa parte do deserto da Judeia) aguardava a chegada 

de dois Messias, o “messias davídico”, com a função de rei e libertador de Israel, 

vindo da linhagem do rei Davi, e o “messias aarônico”, com a função de intérprete 

da Lei e sumo sacerdote dos últimos dias (FLUSSER, 2000: p. 114-115). Israel 

Knohl,12 autor da obra “O Messias antes de Jesus: o servo sofredor dos Manuscritos 

do Mar Morto”, do ano de 2001, também se utilizando dos Manuscritos do Mar 

Morto, semelhante a Flusser fala de um messias sacerdotal e de um messias régio 

(KNOHL, 2001: p. 53-54). Horsley e Hanson afirmam que basicamente a seita de 

Qumran esperava o surgimento de dois ungidos (messias), um o sumo sacerdote e 

outro o chefe leigo da comunidade escatológica (o Ungido de Israel) (HORSLEY; 

HANSON, 1995: p. 100-101). Mas, ao mesmo tempo, os coautores apontam que a 

seita de Qumran aguardava a chegada também de um terceiro ungido ou agente 

escatológico (o profeta), o qual poderia ser caracterizado como profeta oracular e 

um profeta de ação: o profeta oracular tinha a função de anunciador do julgamento 

ou redenção iminente de Deus, e o profeta de ação tinha a função de inspirar e 

levar um movimento popular a uma participação vigorosa numa ação redentora 

antecipada de Deus (HORSLEY; HANSON, 1995: p. 100, 125-144). 

Como podemos observar, Richard A. Horsley, John S. Hanson, David Flusser 

e Israel Knohl compartilham da mesma teoria da existência de dois Messias, um 

descendente de Aarão e outro descendente do rei Davi. Já Donizete Scardelai e 

Tania Fortes concordam também com a ideia de dois Messias, um da linhagem do 

rei Davi e outro diferentemente dos autores acima citados, deveria ser da linhagem 

de José. Porém, Scardelai e os autores estadunidenses Richard A. Horsley e John S. 

Hanson falam também de um terceiro ungido, o Messias profeta. Para Scardelai, o 

Messias profeta “reunia uma série de tendências com características variadas, tais 

como o de guia, líder, legislador, salvador ou mesmo na condição de porta-voz de 

Deus” (SCARDELAI, 1998: p. 94). Semelhantemente, para Richard A. Horsley e 

John S. Hanson os profetas escatológicos são concebidos pela tradição religiosa 

judaica como agentes anunciadores de novos tempos para Israel e, especialmente 

neste caso, são anunciadores da chegada dos dois messias, primeiro o messias 

 

12 
Israelense, PhD pela Universidade Hebraica de Jerusalém, Catedrático e Presidente do Departamento de 

Estudos Bíblicos na Universidade Hebraica de Jerusalém.   



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

76 

 

descendente do sacerdote Aarão e depois o messias descendente do rei Davi 

(HORSLEY; HANSON, 1995: p. 125-144).  

 

3. A terminologia Mashiach (Messias)  

 

Outro aspecto relevante para o entendimento da fronteira que houve entre o 

messianismo judaico antigo e o cristianismo primitivo logo após a morte de Jesus é 

a terminologia Mashiach ou “Messias”, traduzida para o português.    

De acordo com Scarderlai o termo “ungido”, no sentido mais extenso, quer 

dizer “messias”, e com a influência da cultura grega na sociedade judaica desse 

período, houve mais tarde uma alteração dessa terminologia hebraica “messias” 

para a terminologia grega “Christos”, mudando, dessa forma, o sentido original da 

missão redentora do Messias de Israel, de “ungido com óleo” para àqueles que 

eram “escolhidos” (SCARDELAI, 1998: p. 46). A mesma regra foi aplicada para a 

terminologia hebraica Yeshua, ao qual após a sua morte os gregos chamaram de 

Iesous (Jesus, em português). Os cristãos helenizados, por sua vez, deram-lhe o 

atributo de “salvador”, daí os rabinos, a partir do concílio da cidade de Yabneh em 

90 d.C., para evitar possíveis analogias do Yeshua judeu que em vida praticou o 

judaísmo normativo, com o Jesus “salvador” dos cristãos helenizados, decidiram 

mudar a terminologia Yeshua para Yeshu (SCARDELAI, 1998: p. 320-327). 

Contudo, Scardelai afirma que a tradição judaica praticava esse costume de “ungir 

com óleo” um pretendente real e um sacerdote, desde o período do Primeiro 

Templo até a destruição de Jerusalém pelos babilônios em 586 a.C. (SCARDELAI, 

1998: p. 46). E que, portanto, a tarefa de restauração do trono de Israel, em caso 

de uma invasão estrangeira e consequentemente da derrubada do trono de um 

determinado rei, dependia exclusivamente de um líder carismático apontado pelo 

povo e ungido por um sacerdote oficial (SCARDELAI, 1998: p.47).  

Os autores Richard A. Horsley e John S. Hanson analisam essa terminologia 

de forma bastante semelhante à análise de Scardelai, e afirmam “O que 

posteriormente se tornou a antiga concepção cristã ortodoxa de ‘Cristo’ foi uma 

síntese criativa de várias linhas diferentes de esperanças judaicas e de conceitos 

filosóficos gregos” (HORSLEY; HANSON, 1995: p. 89-90). A autora Tania Fortes 

também define esse conceito da terminologia Mashiach (Messias) da mesma forma 

que Donizete Scardelai, Richard A. Horsley e John S. Hanson apontando que “o 

termo ‘Messias’ provém do hebraico ‘Maschiakh’, que em grego equivale a ‘cristo’ e 

significa ‘ungido’” (FORTES, 2009: p. 93). Como se vê, logo após a morte de Jesus 

de Nazaré, houve uma mudança gradativa da terminologia hebraica Mashiach para 



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

77 

 

a terminologia grega Christos. Mas essa mudança não se limitou apenas à questão 

dessa terminologia, muitas outras questões doutrinárias da religiosidade judaica 

também foram incorporadas ao cristianismo em ascensão que, em meio ao mundo 

greco-romano, ganhou um formato baseado principalmente na cultura helênica. Daí 

implicando diretamente na mudança do ideal messiânico judaico para o cristianismo 

helenizado (SCARDELAI, 1998: p. 327-328). 

 

4. Moisés, Arão, Davi e Judas Macabeu: as principais referências para os 

movimentos messiânicos populares na Judeia do século I da era cristã. 

 

No âmbito profético, o episódio bíblico do êxodo do Egito tornou-se o 

protótipo da ideia básica da redenção nacional de Israel (SCARDELAI, 1998: p. 97). 

E Moisés, ao liderar a saída do povo israelita do Egito, tornou-se figura e modelo 

central para qualquer período da história de Israel como líder messiânico libertador 

da opressão estrangeira ou mesmo da opressão doméstica (SCARDELAI, 1998: p. 

198-199). David Flusser aponta que a comunidade de Qumran via em Moisés a 

figura máxima para a representação do Messias como profeta (FLUSSER, 2001: p. 

28-33). A autora Tania Fortes, citando uma passagem do Midrasch, também segue 

esse mesmo caminho, se referindo à figura de Moisés como semelhante ao Messias 

(FORTES, 2009: p. 118). Os autores Horsley e Hanson apontam a importância de 

Moisés como líder carismático que libertou o povo de Israel do Egito, tornando-se o 

profeta ungido de Deus com características messiânicas (HORSLEY; HANSON, 

1995: p. 90, 125-127).   

No âmbito sacerdotal, Aarão é a principal referência para a designação do 

Messias ungido como sacerdote. Scardelai esclarece isso através de uma passagem 

de um livro da literatura rabínica chamado de Targun de cânticos 4,5 (SCARDELAI, 

1998: p. 74). A autora Tania Fortes se utiliza da Torá para afirmar que o sumo 

sacerdote Aarão prefigura a pessoa do Messias no ambiente sacerdotal (FORTES, 

2009: p. 93). Os autores Horsley e Hanson se referindo aos Manuscritos do Mar 

Morto, também apontam para esse mesmo aspecto do Messias (HORSLEY; 

HANSON, 1995: p. 100-103). O autor David Flusser relata que uma das concepções 

messiânicas da seita de Qumran girava em torno do descendente do sumo 

sacerdote Aarão (FLUSSER, 2000: p. 114-115).  

No âmbito monárquico, a figura central para a esperança messiânica judaica 

está na pessoa do rei Davi. Mas, a respeito desse messias oriundo da casa de Davi 

os autores Horsley e Hanson advertem que “...o futuro rei davídico não era 

necessariamente um filho de Davi” (HORSLEY; HANSON, 1995: p. 91). E que 



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

78 

 

apesar de a ideologia real oficial baseada nos textos sagrados concebesse o Messias 

oriundo da casa real de Davi, os autores Horsley e Hanson suspeitam que o povo 

simples entendia que outras correntes da tradição antiga eram mais importantes 

que a ideologia oficial da realeza. Ou seja, o Messias davídico poderia ser qualquer 

judeu fiel a Torá que o Deus de Israel assim escolhesse e enviasse para libertar e 

restaurar a nação judaica (HORSLEY; HANSON, 1995: p. 92).  

Fora essa advertência, Horsley e Hanson destacam que “... o ‘rei pastor’ 

Davi e seu movimento forneceram o protótipo histórico para os movimentos 

messiânicos populares subsequentes...” (HORSLEY; HANSON, 1995: p. 93). E além 

do mais, era promessa do Deus de Israel dar continuidade à aliança feita com Davi 

e sua descendência de permanecer no trono do Reino de Israel perpetuamente 

(HORSLEY; HANSON, 1995: p. 96). Isto implica a não revogação de Davi e sua 

descendência de status de rei eterno de Israel. Esse rei eterno seria o futuro 

Messias que iria ocupar o trono do rei Davi (SCARDELAI, 1998: p. 33-34, 41, 

48,51-58). Isto era uma força ideológica insubstituível que estava atrelada às 

tradições religiosas judaicas. David Flusser também faz uma alusão ao messias 

davídico, citando como referência a seita de Qumran, a qual atribui ao Messias 

descendente de Davi o encargo de intérprete da Lei no período da Era Messiânica 

(FLUSSER, 2000: p. 114-115). Já a autora Tania Fortes se baseia nos textos do 

Tanakh e na literatura rabínica para expor esta concepção de que o messias deveria 

surgir da linhagem real davídica para estabelecer a unidade política e religiosa de 

Israel e também estabelecer a paz universal (FORTES, 2009: p. 95-110, 116-118). 

Já no âmbito político-militar, Scardelai afirma que Judas Macabeu entra no 

rol dos possíveis modelos de messias devido à sua vitória contra os Selêucidas em 

165 a.C., vitória essa que fez com que a crença na vinda do Messias ganhasse 

força, e se tornasse evidente a esperança entre os judeus do século I da era cristã 

a chegada do Redentor messiânico que iria libertá-los da opressão romana 

(SCARDELAI, 1998: p. 5, 29). O autor aponta também que além da vitória militar 

dos irmãos macabeus13 contra Antíoco IV Epifânio14 foi gerada uma onda crescente 

de manifestações populares em torno da realização messiânica para o fim dos 

tempos, ouve uma flexibilização do ideal messiânico entre os judeus do primeiro 

século da era cristã, tornando esse ideal extremamente complexo e diversificado, 

onde qualquer um poderia se proclamar messias, como de fato aconteceu durante 

 

13 
Foram os principais lideres da revolta judaica contra o Império Selêucida os quais conseguiram retomar 

o controle de metade da Terra de Israel. Fundaram a dinastia dos Hasmoneus, que governou a Judeia de 

164 a 37 a.C.   
14

 Foi um rei da Dinastia Selêucida que governou a Síria e a Judeia entre 175 e 164 a.C.    

http://pt.wikipedia.org/wiki/Império_Selêucida
http://pt.wikipedia.org/wiki/Terra_de_Israel
http://pt.wikipedia.org/wiki/Hasmoneus
http://pt.wikipedia.org/wiki/37_a.C.
http://pt.wikipedia.org/wiki/Dinastia_Selêucida
http://pt.wikipedia.org/wiki/Síria


RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

79 

 

quase todo o século I e entre os anos 132 e 135 do segundo século de nossa era 

(SCARDELAI, 1998: p. 104-114).  

 

5. Fronteiras entre o messianismo judaico antigo e o cristianismo primitivo 

 

No período em que Jesus viveu, a Judeia estava num estado muito grande 

de turbulências políticas, religiosas, econômicas e sociais (HORSLEY; HANSON, 

1995: p.46-47). O povo necessitava de mudanças urgentes, se livrarem da 

dominação romana era uma dessas necessidades, pois os romanos lhes impuseram 

um regime de opressão muito grande (SCARDELAI, 1998: p. 110-111). Logo, para 

os judeus que viviam diante dessa grave situação social no primeiro século da era 

cristã, a pregação de Jesus que falava do amor a todos os povos, inclusive aos 

romanos, os quais os judeus odiavam por causa de sua política opressiva, consistia 

no fato de que ele não preenchia as expectativas messiânicas concernentes às 

mudanças sociais necessárias da época, pois os judeus aguardavam um messias 

que lutaria contra os seus opressores e os expulsariam de sua terra e, 

consequentemente, estabeleceria a Era Messiânica na Terra de Israel (SCARDELAI, 

1998: p. 22-23, 34, 218).  

Além do mais, para a maioria dos judeus do primeiro século da era cristã, o 

modelo de redenção proposta por Jesus não preenchia os requisitos básicos para a 

aceitação dele como o “messias” de Israel, especialmente como o da figura do 

messias davídico, pois não se sabia se ele realmente era descendente do rei Davi, e 

também havia inúmeros falsos messias que dificultavam ainda mais a aceitação de 

qualquer pretendente messiânico, inclusive Jesus, como sendo o verdadeiro Messias 

de Israel (SCARDELAI, 1998: p. 34-36). Nesse mesmo âmbito, Flusser relata que 

“Jesus tinha uma elevada consciência de sua missão messiânica, que é semelhante, 

mas não idêntica às expectativas populares referentes ao aparecimento do Messias” 

(FLUSSER, 2000: p. 75). 

Cerca de mil anos antes de Jesus, o rei Davi restaurou e unificou o Estado 

judaico, se tornando a principal referência na tradição da cultura judaica para a 

espera da chegada do Messias e isso, em todas as épocas de sua história 

(SCARDELAI, 1998: p. 35, 51-58). No âmbito político era esse o tipo de messias 

que o povo judeu aguardava, coisa que Jesus não fez, e pior, apenas 40 anos 

depois da sua morte, a nação judaica desmoronou diante do “poderoso” Império 

Romano, e junto à nação judaica, desmoronou também a possibilidade de a maioria 

dos judeus, em especial os judeus mais letrados, enxergar em Jesus o possível 

“messias” redentor de Israel (SCARDELAI, 1998: p. 280).   



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

80 

 

Scardelai afirma que o movimento de Jesus, após sua morte, ao se espalhar 

pelo mundo romano, foi aos poucos se separando de suas raízes judaicas e 

incorporando costumes gentílicos (SCARDELAI, 1998: p. 291, 347-350). Também 

houve separação contínua e gradual entre judeus e judeu-cristãos (SCARDELAI, 

1998: p. 338-339). E, consequentemente, a igreja foi aos poucos se separando da 

Sinagoga (SCARDELAI, 1998: p. 35, 344-345). Dessa forma, para os rabinos do 

século I da era cristã, o movimento de Jesus não significava uma ameaça à 

organização interna nem à sobrevivência das tradições rabínicas, só após a igreja 

passar a se constituir uma instituição separada da sinagoga, na forma social e 

religiosa alienada do contexto judaico no qual o próprio Jesus tinha vivido, 

incorporando costumes e tradições de povos não judeus como os egípcios, os 

gregos e os romanos é que os rabinos passaram enxergar o movimento de Jesus 

como uma ameaça ao judaísmo, as tradições judaicas e o próprio povo judeu 

(SCARDELAI, 1998: p. 347-350).  

Como agravante para as divergências entre o movimento de Jesus e o 

judaísmo rabínico do primeiro século da era cristã, os cristãos helenizados 

transformaram Cristo no messias “filho de Deus”, conceito esse bastante difundido 

na mitologia grega, o que na cultura judaica era inaceitável, devido aos judeus 

conceberem o seu messias como um homem enviado por Deus para a redenção 

nacional e libertação da opressão política, e não um messias redentor dos pecados 

da humanidade divinizado (SCARDELAI, 1998: p. 218). Logo, de acordo com 

Scardelai, os rabinos do período do final do primeiro século da era cristã não 

tinham por alvo atacar diretamente a pessoa de Jesus, e sim a própria igreja, que o 

transformou numa divindade e fazendo dele um homem-Deus (SCARDELAI, 1998: 

p. 328). E no concílio rabínico liderado por Yohanan ben Zakkai realizado na cidade 

de Yabneh em 90 d.C. foi concluído que o cristianismo já estava totalmente 

desfigurado daquele dos primeiros cristãos-judeus, e que os seguidores de Cristo 

do final do primeiro século da era cristã concebiam Jesus como um ser divino, 

divorciando dessa forma das demandas do judaísmo normativo e criando-se uma 

fronteira entre o judaísmo messiânico concebido por judeus fies à Torá e o 

cristianismo helenizado recém-formado (SCARDELAI, 1998: p. 325, 327-328).                       

Os judeus baseados em suas tradições religiosas, em momento algum 

pretendiam se submeter ao governo romano, tinham um relacionamento 

extremamente hostil, chegando a travarem duas grandes guerras (66-70 d.C. e 

132-135 d.C.) (HORSLEY; HANSON, 1995: p. 53-56). Os romanos não toleravam 

os costumes e as leis judaicas que eram bastante rígidas, cheias de proibições, 

ainda mais porque se tratavam de leis de um povo que estava tecnicamente em 



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

81 

 

guerra contra eles. E por outro lado, de acordo com Flusser, as religiões no Império 

Romano e em outras partes da Europa não tinha nenhum sistema legal parecido 

com a Lei judaica de modo a regular a vida religiosa e cotidiana de toda a 

população do Império Romano. Então, para o cristianismo ganhar espaço no mundo 

romano tinha de ficar “livre da Lei” (FLUSSER, 2002: p. 178).   

Outra questão que gerou o distanciamento e a consequente fronteira entre o 

messianismo judaico e o cristianismo logo após a morte de Jesus foi que a antipatia 

contra os judeus crescia bastante, não só entre os romanos, mas também entre o 

povo helênico, acusavam-nos de ter “abandonado” as Leis de Deus e o seu 

messias, pois para eles, Cristo foi o messias enviado para os judeus, os quais o 

rejeitaram. E de acordo com autor brasileiro Ariel Finguerman15, criador da obra “A 

eleição de Israel”: a polêmica entre judeus e cristãos sobre a doutrina do “povo 

eleito” publicado em 2005, com o cristianismo em ascensão, ganhando espaço no 

mundo greco-romano, logo, a disputa entre judeus e o mundo helênico-romano não 

se limitava apenas ao campo militar, a doutrina do “povo eleito” foi questionada 

pelos cristãos helenizados, que agora, para eles, o “povo eleito por Deus” não eram 

mais os judeus e sim os cristãos gentios, provocando a partir daí uma disputa 

teológica extremamente conflituosa acerca da doutrina do “povo eleito” 

(FINGUERMAN, 2005: p. 20, 52-53). Mas, a respeito dessa questão de “povo eleito” 

exposto pelo autor Ariel Finguerman, ressalto que essa noção é bastante celetista, 

ou seja, tem como alvo elevar um povo e desqualificar outro, por isso achei por 

bem colocar essa frase entre aspas, sendo assim, fica afastada qualquer evidência 

desse tipo comparação ou afirmação como verídica nesse trabalho, já que este 

artigo se trata de uma obra acadêmica, fundamentada na ciência historiográfica 

crítica e expositiva dos fatos ocorridos no passado.    

O autor irlandês John Dominic Crossan16, em sua obra intitulada “O 

Nascimento do Cristianismo: O que aconteceu nos anos que se seguiram à 

execução de Jesus”, publicada em 2004, cita a Ilíada do poeta épico da Grécia 

Antiga chamado Homero e a Eneida do poeta romano chamado Virgílio, para fazer 

conexão com a vida e a morte de Cristo. De acordo com o autor “A ideia de que os 

 

15
 Formado em Filosofia e Jornalismo pela Universidade de São Paulo. É mestre em Estudos do Judaísmo 

pela USP. Fez doutorado em Estudos do Judaísmo na Universidade de Tel Aviv e Pós-Doutorado em 

Teologia do Holocausto pela Universidade Hebraica de Jerusalém.  
16 

Graduado em filosofia e teologia em Stonebridge Priory Lake Bluff, Illinois, EUA. Fez Pós-graduação 

na Faculdade de St. Patrick, Maynooth, o Seminário Teológico da Universidade Nacional da Irlanda, em 

Kildare, na Irlanda. Pós-doutorado em exegese no Pontifício Instituto Bíblico, em Roma no ano de 1961. 

Pós-doutorado em arqueologia na Escola Bíblica e Arqueológica Francesa de Jerusalém (então na 

Jordânia). Em 2003 se tornou Doutor em Ciências Humana [Honorário], pela Stetson University, em 

DeLand, Florida Estados Unidos da América.   



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

82 

 

mortos podiam voltar e interagir com os vivos era comum no mundo greco-romano 

e nem pagãos nem judeus afirmariam que isso não podia acontecer” (CROSSAN, 

2004: p. 23). Ou seja, para os judeus o problema com Cristo estava centrado na 

questão de os cristãos o terem concebido como um homem-deus. Isso, como já foi 

dito anteriormente, era inaceitável pelos judeus. Mas sobre a questão de Jesus ter 

morrido e ressuscitado, Crossan deixa claro que os judeus estavam a par desta 

questão, pois conviviam com os gregos e romanos, os quais através dos poemas 

acima citados já haviam divulgado a possibilidade de um homem ressuscitar depois 

de morto. E mais, de acordo com o autor “os pagãos sabiam do nascimento de 

Enéias, de mãe divina e pai humano”, como também sabiam que Cristo nasceu de 

mãe humana e pai divino (CROSSAN, 2004: p. 26). Essa conexão da história do 

nascimento de Enéias com o nascimento de Yeshua (Jesus) ajudou bastante na 

introdução do movimento de Jesus de Nazaré no mundo greco-romano, bem como 

na sociedade judaica helenizada, de forma que o movimento de Jesus de Nazaré 

após a sua morte passou a ter nova configuração, agora incorporado aos costumes 

e tradições do mundo greco-romano. Isso acabou levando de forma gradual à 

separação entre a concepção do messias judeu e o cristianismo em ascensão. Pelo 

menos de acordo com Crossan, isso se deu a partir dos finais dos anos 30 da era 

cristã, porque também para o autor no período do ministério de Jesus, não existia 

cristianismo, o que existia ali foi um judeu que tinha aspirações messiânicas, que 

ensinava a obediência às leis mosaicas (CROSSAN, 2004: p. 19, 25, 28, 33, 38-39, 

56, 58, 61).        

Essa teoria é confirmada pela Bíblia de Jerusalém17, que diz: “E foi em 

Antioquia que os discípulos, pela primeira vez, foram chamados de ‘cristãos’” (Atos 

dos Apóstolos 11.26). De acordo com Crossan, esse episódio se deu entre os finais 

dos anos 30 e início dos anos 40 da era cristã (CROSSAN, 2004: p. 17-19). E, a 

respeito da cidade de Antioquia da Síria, a historiadora brasileira Monica Selvatici18 

ressalta que a cidade no século I da era cristã era uma província romana 

extremamente helenizada, mas que era habitada também por muitos judeus 

helenizados (SELVATICI, 2006: p. 75-87). Foi principalmente a partir de Antioquia 

 

17 
Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus Editora, 2002.  

18 
Possui doutorado em História pela Universidade Estadual de Campinas (2006). Atualmente é 

Professora Adjunta de História Antiga e Medieval e orientadora do Programa de Mestrado em História 

Social da Universidade Estadual de Londrina. É pesquisadora do Núcleo de Estudos Estratégicos da 

Universidade Estadual de Campinas e integrante do grupo de pesquisa sobre o Jesus Histórico da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro. Tem experiência na área de História, com ênfase em História 

Antiga e Medieval, atuando principalmente nos seguintes temas: Judaísmo e Cristianismo dentro do 

Império Romano e a atuação dos cristãos judaizantes nos século I e II d.C.  



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

83 

 

da Síria que o cristianismo ganhou um formato gentílico, se transformando em uma 

nova religião, surgida do seio do judaísmo antigo, distanciando-se totalmente da 

doutrina do messianismo judaico (CROSSAN, 2004: p. 38-39). Ou seja, o 

surgimento do cristianismo posterior à morte de Yeshua (Jesus), foi uma 

apropriação de elementos judaicos pelos povos helênicos para elaboração da crença 

neste personagem chamado Jesus Cristo como regra de fé e conduta universal.              

Tudo isso nos leva a concluir que a separação e consequente fronteira entre 

o messianismo judaico antigo e o cristianismo primitivo não se deu no quarto 

século da era cristã como é comumente aceito, e sim, na segunda metade do 

primeiro século de nossa era, mais precisamente a partir dos finais dos anos 30 da 

era cristã. Com essa separação, o cristianismo acabou se tornado um novo 

segmento religioso oriundo do judaísmo antigo, agora com um formato helenizado 

que se expandiu pelo mundo greco-romano (CROSSAN, 2004: p. 405). Mas, isso 

não quer dizer que o messianismo judaico deixou de existir, de forma nenhuma, de 

acordo com Scardelai, entre os anos 85 e 90 d.C. no concílio rabínico na cidade de 

Yabneh foi regularizada a vida religiosa judaica juntamente à ordem de obediência 

total às leis da Torá e suas devidas doutrinas, especialmente a doutrina a respeito 

do Messias, que para os rabinos chegaria em breve, e assim, foi salva e conservada 

a religião judaica juntamente à doutrina e esperança da vinda do Messias redentor 

de Israel (SCARDELAI, 1998: p. 95, 325). Nesse sentido, passou a existir agora não 

dois, mas, três ramos religiosos do judaísmo do período do Segundo Templo, que 

seguiam a doutrina messiânica. Porque, ainda que em pequeno número, existiam 

os judeus que seguiam os ensinamentos de Yeshua (Jesus) da forma como ele 

ensinou, ou seja, a crença nele como o Messias de Israel que viveu de acordo com 

as observâncias das Leis da Torá e dos costumes judaicos (CROSSAN, 2004: p. 

503). Sobre esse grupo, Scardelai fala que após a morte de Jesus, os judeus que 

criam nele como o Messias de Israel já aguardavam o seu breve retorno 

(SCARDELAI, 1998: p. 282). Temos também o recém-formado cristianismo com 

configuração helênica, praticado por judeus helênicos e povos denominados 

gentios. E por último, temos o messianismo judaico tradicional, oficializado pelos 

rabinos no concílio de Yabneh no ano 90 d.C. 

 

Considerações finais  

 

Nesse trabalho foi feita uma análise bibliográfica das diferentes teorias sobre 

o messianismo judaico antigo e o cristianismo primitivo, com ênfase na separação e 



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

84 

 

consequente fronteira que houve logo após a morte de Cristo entre esses dois 

ramos religiosos do judaísmo do período do Segundo Templo. 

Como vimos, a esperança de um redentor messiânico que iria livrar os 

judeus da ocupação dos Estados estrangeiros e estabelecer a unidade política, 

social e religiosa na Terra de Israel, nasceu em meio à opressão estrangeira. Foi 

com base nesse ideal messiânico judaico que a autora brasileira Tania Fortes 

elaborou seu trabalho delineando os dois tipos de messias em que o povo judeu 

acreditava desde pelo menos a época do profeta Isaías. Mas só a partir do final do 

século I da era cristã os rabinos estabeleceram definitivamente como regra 

doutrinária da religião judaica a crença de que os judeus deveriam ter no 

surgimento de dois Messias redentores de Israel, o Messias sofredor e pacificador, 

que traria paz aos homens e levaria os judeus da diáspora de volta à terra de 

Israel, esse Messias seria da linhagem do rei Davi, conhecido como Maschiakh Ben 

David e o Messias guerreiro, conhecido como Maschiakh Ben Yossef, descendente 

da tribo de José. A partir daí, podemos observar que a crença na chegada de um 

redentor messiânico em Israel não era tão simples como a tradição cristã ao longo 

de cerca de 1700 anos vem nos transmitindo, falo desse período de tempo, devido 

a em 325 da era cristã no Concílio de Niceia serem estabelecidos os dogmas 

cristãos, definindo Cristo como o único redentor e salvador do mundo.        

Como foi observado, o autor brasileiro Donizete Scardelai apontou que entre 

os judeus do primeiro século da era cristã havia a crença na existência de três 

agentes messiânicos. Um chamado de Messias Profeta, o qual basicamente tinha a 

função de anunciador da chegada dos outros dois Messias, o Messias, filho de José 

e o Messias, filho de Davi. Para Scardelai essa crença teve origem no período do 

Exílio da Babilônia, aos poucos, e mediante o contexto histórico em que o povo 

judeu vivia, foi ganhando força, até a sua formulação e oficialização pelos rabinos 

no ano 90 d.C. durante um concílio na cidade de Yabneh.       

Na concepção judaica do tempo de Jesus, os Messias teriam que ocupar pelo 

menos três funções fundamentais, o de profeta, o de sacerdote e o de rei, esse 

último seria o messias que iria usar a força militar para expulsar os invasores da 

Terra de Israel e reger o Estado judaico com justiça, sabedoria e integridade. 

Diferentemente do ideal messiânico judaico, o movimento de Jesus, de acordo com 

Scardelai, foi helenizado logo após a sua morte, ele foi concebido como um homem 

divinizado que ocupou as três esferas acima citadas da concepção messiânica 

judaica do primeiro século da era cristã, e surgiu para perdoar pecados e dar 

salvação a todos os homens em toda parte do mundo. Essas diferenças entre as 

concepções do messias na tradição judaica e o messias na tradição cristã helênica 



RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

85 

 

acabaram implicando a separação e criação da fronteira entre esses dois ramos 

religiosos do judaísmo do período do Segundo Templo.              

Essa fronteira entre esses dois segmentos religiosos, também se deve à 

mudança que houve logo após a morte de Jesus da terminologia Mashiach em 

hebraico para “Christos” em grego, além de várias questões doutrinárias 

explicitadas pelo autor brasileiro Donizete Scardelai, bem como pelo autor irlandês 

John Dominic Crossan. Todas essas diferentes questões que envolvem esses dois 

ramos religiosos levaram a criar, de acordo com o autor brasileiro Ariel 

Finguerman, uma polêmica a respeito do “povo eleito”, o qual, para os judeus 

foram eles os escolhidos desde os seus patriarcas Abraão, Isaque e Jacó, e para os 

seguidores de Cristo helenizados, os judeus abandoaram o seu Deus de modo que 

Ele transferiu essa “eleição” para os cristãos.       

Foi compreendido também que o autor Donizete Scardelai fala que os judeus 

em todos os períodos de sua história foram influenciados religiosa e culturalmente 

pelos povos vizinhos à Terra de Israel. Essa influência implicou especialmente na 

crença do surgimento dos Messias, principalmente no período romano, durante todo 

o século I da era cristã. Assim, fica a sugestão de um trabalho a ser realizado em 

torno dessa questão.      

 

 

Bibliografia 

 

ARIÈS, Philippe. “A História das Mentalidades”. In: LE GOFF, Jacques. (org.). A 

História Nova. São Paulo: Martins Fontes, 2001.    

BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus Editora, 2002. 

VAINFAS, Ronaldo. “História das Mentalidades e História Cultural”. In: CARDOSO, 

Ciro Flamarion. VAINFAS, Ronaldo. Domínios da História: ensaios de teoria e 

metodologia. Rio de Janeiro: Campus, 1997.   

CHARTIER, Roger. “Introdução: Por uma sociologia histórica das práticas culturais”. 

In:__________. A História Cultural: entre práticas e representações. Lisboa: 

Difel, 1990.       

CHEVITARESE, André Leonardo. CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, Cristianismo e 

Helenismo: Ensaios Acerca das Interações Culturais no Mediterrâneo 

Antigo. São Paulo: Annablume; Fapesp, 2007.    

CROSSAN, John Dominic. O Jesus Histórico: A Vida de um Camponês Judeu 

do Mediterrâneo. Rio de Janeiro: Imago Editora, 1994. 

http://www.estantevirtual.com.br/qed/imago


RJHR VIII:14 (2015) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

86 

 

______________. O Nascimento do Cristianismo: O que aconteceu nos anos 

que se seguiram à execução de Jesus. John Dominic Crossan. São Paulo: 

Paulinas Editoras, 2004.            

FORTES, Tania. Rabi Akiva e Bar Kokhva: Em busca do Messias. São Paulo: R. 

Cohen Editora, 2009. 

FINGUERMAN, Ariel. A polêmica entre os judeus e cristãos sobre a doutrina 

do “povo eleito”. 2ª ed. São Paulo: Associação Editorial Humanitas, 2005.  

FLUSSER, David. O judaísmo e as origens do cristianismo. Vol. I. Trad. 

Reinaldo Guarany. Rio de Janeiro: Imago Editora, 2000.     

______________. O judaísmo e as origens do cristianismo. Vol. II. Trad. 

Reinaldo Guarany. Rio de Janeiro: Imago Editora, 2001.     

______________. O judaísmo e as origens do cristianismo. Vol. III. Trad. 

Marcos José da Cunha. Rio de Janeiro: Imago Editora, 2002.  

GOODMAN, Martin. A classe dirigente da Judéia: as origens da revolta 

judaica contra Roma, 66-70 d.C. Rio de Janeiro: Imago Editora, 1994. 

HORSLEY, Richard A. Hanson, John S. Bandidos, profetas e messias: 

movimentos populares no tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995. 

HOSLEY, Richard A. Arqueologia, História e Sociedade na Galiléia: O Contexto 

Social de Jesus e dos Rabis. São Paulo: Paulus, 2000.  

KNOHL, Israel. O Messias antes de Jesus: o servo sofredor dos Manuscritos 

do Mar Morto. Trad. Laura Rumchinsky. Rio de Janeiro: Imago, 2001.   

LARAIA, Roque de Barros. Cultura: um conceito antropológico. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1986. 

SCARDELAI, Donizete. Movimentos messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e 

outros profetas. São Paulo: Paulus, 1998.  

SELVATICI, Monica. Os Judeus Helenistas e a Primeira expansão Cristã: 

Questões de Narrativa, Visibilidade Histórica e Etnicidade no livro dos Atos 

dos Apóstolos. Campinas: Tese de Doutorado apresentado ao Departamento de 

História do Instituto de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Estadual de 

Campinas, sob orientação do Prof. Dr. André Leonardo Chevitarese, 2006.  

STERN, David H. Manifesto judeu messiânico. 2ª ed. Rio de Janeiro: Edições 

Louva-A-Deus, 2006. 

TRANQUILO, Caio Suetónio. A Vida dos Doze Césares. São Paulo: Martin Claret, 

2004.      

http://www.estantevirtual.com.br/qau/john-dominic-crossan-
http://www.estantevirtual.com.br/qed/paulinas
http://www.estantevirtual.com.br/qed/paulus
http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&sqi=2&ved=0CB0QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.martinclaret.com.br%2F&ei=LKv6U6jPNuzhsATlkYLoBw&usg=AFQjCNEat2MEzwEGYs0FWM3oHWXm--pD7A&bvm=bv.73612305,d.cWc

