
 

Recebido em: 02/01/2015 

Aceito em: 20/02/2015 

 

Poder Político e Poder Religioso na História dos Cristianismos Antigos. Do 

Pluralismo à Exclusão Institucional. 

André Barroso 

SEEDUC-RJ 

LHER-IH/UFRJ 

 http://lattes.cnpq.br/0466146822739635 

Juliana B. Cavalcanti 

PPGHC/UFRJ 

LHER-IH/UFRJ 

http://lattes.cnpq.br/6770181406770057 

 

 

Resumo:  

O presente artigo visa propor uma breve reflexão sobre a importância de uma 

metodologia sobre os Cristianismos de forma a trazer a luz dos trabalhos deste 

campo da História das Experiências Religiosas em que conceitos como “ortodoxia” e 

“heterodoxia” não devem ser normatizados, mas vistos à luz de um longo processo 

de institucionalização do Cristianismo. 

 

Palavras-Chave: Institucionalização, Metodologia, Cristianismos  

 

Abstract:  

This paper speaks about the important of one methodology to the Early 

Christianity. Contributing to perception what conceptions as “orthodoxy” and 

“heterodoxy” may be not standardized, but they may be seen in a long process of 

the institutionalization of Christianity.    

 

Keywords: Institutionalization, Methodology, Christianity. 

http://lattes.cnpq.br/6770181406770057


RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

88 
 

1. Introdução e delimitação do tema: 

Gostaríamos antes de tudo de recolocar o tema que pretendemos trabalhar 

como forma de ajudar a apreensão, deixando claro onde queremos chegar. Bem 

como os caminhos (teoria e metodologia) que pretendemos percorrer para tratar de 

um movimento que ainda hoje influencia a vida de milhões de pessoas e, de 

alguma forma, ainda determina ações políticas e econômicas ao redor do mundo: 

falamos do “cristianismo”1. Pode parecer óbvio, mas Jesus nunca foi cristão nem 

muito menos fundou ou lançou as bases para o que se entende como 

“cristianismo”2. Tal afirmação, por incrível que possa parecer, ainda causa 

desconforto quando a conjeturamos em determinados círculos, em seminários e 

congressos dos quais tenhamos participado de norte a sul do Brasil. 

A ideia central do artigo que se apresenta está no final do título, ou seja, 

buscar-se-á pensar uma questão específica no processo que se transcorreu entre o 

nascimento do “cristianismo” e as bases para o desencadeamento do movimento de 

institucionalização empreendida desde meados do século I EC. Mas que ganha força 

entre os séculos II e III EC e que é levado a cabo com a elevação do cristianismo à 

religião oficial do Império Romano no decorrer do século IV EC. 

Cabe ainda relembrar que este é um trabalho produzido por historiadores, 

sendo assim, uma pesquisa histórica de um momento onde a documentação, as 

fontes, quando as encontramos, são por demais mediadas por programas 

teológicos, acréscimos e supressões que (cf. Ap 22: 18-19, jo 20: 30-21: 2)3, por 

vezes, determinaram as leituras que temos sedimentadas graças às catequeses e 

às escolas dominicais, que cumprem seu papel e tem a sua importância no âmbito 

das confissões que professam e em muitos casos na formação de cidadãos mais 

conscientes de seus direitos e da importância da criação de laços de cooperação 

                                                           
1 

Optou-se por colocar entre aspas o conceito cristianismo, pois como ficará evidente no decorrer do 

presente capítulo este movimento em nenhum momento foi único; todavia a crescente ortodoxia que se 

formará nas disputas e negociações configuram e/ou se propuseram a apresentar uma experiência 

supostamente única, mas que desde suas origens é de fato pluralizada.   
2 

VERMES, G. (1990). Jesus, o Judeu: uma leitura dos evangelhos feita por um historiador. São Paulo: 

Loyola.________. (2005). Jesus e o Mundo do Judaísmo. São Paulo: Loyola. CROSSAN, J. D. (1995) 

Quem matou Jesus. As Raízes do Anti-Semitismo na História Evangélica da Morte de Jesus. Rio de 

Janeiro: Imago. 
3 

Porque eu testifico a todo aquele que ouvir as palavras da profecia deste livro que, se alguém lhes 

acrescentar alguma coisa, Deus fará vir sobre ele as pragas que estão escritas neste livro; E, se alguém 

tirar quaisquer palavras do livro desta profecia, Deus tirará a sua parte do livro da vida, e da cidade santa, 

e das coisas que estão escritas neste livro.Jesus, pois, operou também em presença de seus discípulos 

muitos outros sinais, que não estão escritos neste livro. Estes, porém, foram escritos para que creiais que 

Jesus é o Cristo, o Filho de Deus, e para que, crendo, tenhais vida em seu nome. Depois disto manifestou-

se Jesus outra vez aos discípulos junto do mar de Tiberíades; e manifestou-se assim: Estavam juntos 

Simão Pedro, e Tomé, chamado Dídimo, e Natanael, que era de Caná da Galiléia, os filhos de Zebedeu, e 

outros dois dos seus discípulos. 

 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

89 
 

entre si e com o meio-ambiente. Mas não podemos confundir estes aspectos morais 

legítimos de boa parte dos programas teológicos das inúmeras experiências 

religiosas com a pesquisa histórica, onde verdades de fé são transformadas em 

verdades históricas, o que pode incorrer e, com frequência incorre, na leitura literal 

de textos religiosos que é e tem sido a base instrumental para todo o 

fundamentalismo e intolerância.4 

Desde artigos científicos até trabalhos publicados em magazines, em todos 

eles é possível encontrar a constante preocupação em compreender a relação 

estreita entre religião e política na Antiguidade, seja nas experiências religiosas 

politeístas seja nas monoteístas5. Então, faremos aqui somente um parêntese para 

reafirmar esta realidade que embora já se tenha tanto falado, debatido e 

registrado, ainda hoje nos parece estranho fazer a afirmação de que as reflexões e 

ações de Jesus, ou aquelas que seus seguidores decidiram registrar são ações 

também políticas, ou que tem implicações diretamente políticas.  

Para uma aplicação da pesquisa entre política e religião no tempo de Jesus e 

seus reflexos na atualidade vale a pena ler as obras de Richard Horsley: (HORSLEY, 

R. (2000). Arqueologia, História e Sociedade na Galiléia. Contexto Social de 

Jesus e dos Rabis. São Paulo: Paulus; (2000). Jesus e o Império. São Paulo: 

Paulus; (1989). Sociology and the Jesus Movement. New York: Crossroad; 

SILBERMAN, N. A. (2002). La Revolución del Reino: cómo Jesús y Pablo 

transformou El mundo antiguo. Santander: Sal Terrae), e Crossan: (CROSSAN. 

J. D. (2004). O Nascimento do Cristianismo. O que Aconteceu nos Anos que 

se seguiram à Execução de Jesus. São Paulo: Paulinas; REED, J. L. (2207). Em 

Busca de Jesus: Debaixo de Pedras por Detrás dos Textos São Paulo: 

Paulinas; (2007) Em Busca de Paulo: O Império Romano e o Reino de Deus 

frente a frente, em nova visão edas Palavras. São Paulo: Paulinas; BORG, M. 

J. (2006; ). The Last Week: What The Gospels Really Teach about Jesus’s 

Final Days in Jerusalem. New York: HarperCollins Publishers). 

                                                           
4 

Neste sentido, é válido lembrar o  paradigma de um "saber indiciário", proposto do Ginzburg. Onde este 

compreende que o conhecimento é tecido pela força que concentra na observação do pormenor revelador. 

De forma assim, que possamos nos despir dos véus de leitura que tendem a sacralizar a documentação e 

conjecturar leituras fundamentalistas como já fora frizado. Ver: GINZBUG, C (1990). Mitos, Emblemas, 

Sinais: morfologia e história. São Paulo: Companhia das Letras.  
5 

Chevitarese, A. L. (2011). Cristianismos: Questões e Debates Metodológicos. Rio de Janeiro: 

Kline.______________. Corneli, G. (2007). Judaísmo, Cristianismo e Helenismo: Ensaios Acerca das 

Interações Culturais no Mediterrâneo Antigo. São Paulo: Annablume/FAPESP. 

______________________. Selvatici, M. (2006). Jesus de Nazaré: Uma Outra História. São Paulo: 

Annablume/FAPESP. 

 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

90 
 

Para finalizar esta questão e apontar algumas questões ou ações que hoje 

podem ser observadas como relações estreitas entre política e religião, temos o 

seguinte trabalho de Juan José Tamayo (2011): “Otra Teología es Posible: 

Pluralismo Religioso, Interculturalidad y Feminismo” que vai intitular um capítulo 

desta obra, “ética religiosa y la teología de los mercados”, a fim de apresentar os 

discursos pseudo-teológicos que determinam ou influenciam a política econômica e 

social ao redor do mundo. Esta relação tem seu melhor exemplo na chamada 

“Guerra ao Terror” produzido pelos Estados Unidos, com apoio de vários países, 

com o intuito de desferir ataques a regiões dirigidas por partidos muçulmanos que 

teoricamente teve como fundamento o “choque das civilizações”6. 

No Brasil temos experimentado uma inversão nas prioridades no debate 

político nas últimas campanhas eleitorais. O debate em torno do aborto ganhou 

destaque, substituindo questões como saúde, educação e infraestrutura, isto se 

deve ao aumento da bancada “evangélica” que hoje é a segunda maior bancada do 

congresso brasileiro. No Rio de Janeiro, a pedido do arcebispo, foi aprovada uma lei 

que torna obrigatório o ensino religioso na rede pública municipal, lei que já existia 

no estado do Rio de Janeiro, colocada em pauta pelo governo “evangélico” de 

Antony Garotinho e Rosinha Mateus.  

 

2. Qual a base de afirmação de um pluralismo original? 

Optando primeiramente pelos textos canônicos, ou seja, aqueles que foram 

escolhidos para que compusessem o corpus cristão por volta do século terceiro da 

Era Comum e a partir desta escolha inicial restringisse ainda mais esta lista 

documental7, e separasse deste todo apenas o material paulino, nos depararíamos 

com exemplos que nos servem para demonstrar a afirmação inicial.  

A primeira situação seria as diferenças básicas de uma comunidade para 

outra no que diz respeito à cultura, costumes e o conjunto de elementos de 

crenças. A segunda e mais marcante diz respeito ao debate entre Paulo e os demais 

seguidores naquilo que ficou conhecido como o Concílio de Jerusalém, em que se 

                                                           
6 

Teoria estabelecida pelo cientista Samuel P. Huntington, segundo a qual as identidades culturais e 

religiosas serão as principais fontes de conflitos mundiais depois da Gueera Fria. Ver também: SAID, E 

(2007). Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das Letras.   
7 

É válido ressaltar que a ideia da formação de um cânon já implica num processo de afunilamento de 

concepções e ideologias que por sua natureza são excludentes; uma vez que os critérios de autoridade 

impostos para a seleção de textos que compõe o cânon servem como legitimação e perpetuação deste 

grupo no poder. Ver: HALL, S. G. Institutions in the pre-Constantinian ecclesia. In: MITCHELL 

Margaret M.; YOUNG, Frances M (2008). The Cambridge History of Christinity. Volume 1: Origins to 

Constantine. New York: Cambridge University Press.  



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

91 
 

discutia aquilo que devia ser imposto ao novo membro, como por exemplo se este 

deveria ou não se submeter à circuncisão.  

Uma terceira situação, e não menos importante que as já citadas, está 

presente no corpus paulino.8 Das chamadas autênticas, mais especificamente a 

primeira epístola aos coríntios, o que se pode perceber é que as tensões existentes 

no interior da comunidade coríntia gravitam em torno do projeto de reino postulado 

por Paulo. Uma vez que este projeto apresenta uma dupla dimensão: o ideológico e 

o prático. Essa dupla dimensão possibilita perceber que de um lado, no campo 

ideológico, se conjetura um reino igualitário onde a diversidade existe, mas que 

esta diversidade não implica em distinções e ou desigualdades. Como se expressa 

em 1 Cor 12:13: “Pois fomos todos batizados num só Espírito para ser um só corpo, 

judeus e gregos, escravos e livres, e todos bebemos de um só Espírito”.  Em outras 

palavras, Paulo propõe um reino ideologicamente anti-imperialista, pois prega 

práticas contrárias ao Império Romano, que é tanto em nível prático quanto de 

projeto marcadamente desigual e hierarquizado. A ideia fica clara quando este no 

capítulo dez por intermédio das chamadas refeições sagradas gesticula o que é o 

Reino de Deus e o que é o Império Romano. 9   

Todavia, o reino conjeturado por Paulo também revela a sua pluralidade por 

conta das diferentes interpretações que se tem deste reino apresentado por Paulo e 

mesmo das diferentes ideias que irá se assumir sobre o patrono de Paulo: Jesus 

Cristo. Com isto queremos dizer que a pluralidade se revela também na segunda 

dimensão apontada anteriormente: a prática. Apesar de Paulo afirmar que todos 

são iguais segundo o Espírito, segundo o mesmo Espírito eles se tornam desiguais 

quando se verifica a estruturação das comunidades paulinas nas autênticas (1Cor 

12: 27-30):  

Ora, vós sois o corpo de Cristo e sois os seus membros, cada um 

por sua parte. E aqueles que Deus estabeleceu na igreja são, em 

primeiro lugar, apóstolos; em segundo lugar, profetas; em terceiro 

lugar, doutores... Vêm, a seguir, o dons dos milagres, das curas, da 

assistência, do governo e o  de falar diversas línguas. Porventura, 

são todos apóstolos? Todos profetas? Todos doutores? Todos 

                                                           
8 

Chama-se de corpus paulino as treze cartas presentes no cânon cristão. Sendo que destas apenas sete 

cartas teriam sido escritas de fato por Paulo (Rm, 1Cor, 2Cor, 1Ts, Fl, Fm, Gl) e as demais teriam sido 

escritas por indivíduos próximos a Paulo ou que  tiveram contato com seu programa ideológico (2Ts, Ef, 

1Tm, 2Tm, Tt).  Ver: KOESTER, H (2005). Introdução ao Novo Testamento: história e literatura do 

cristianismo primitivo (vol.2). Trad.: Euclides Luiz Calloni. São Paulo: Paulus. 
9 

Para uma análise mais detalhada sobre as refeições sagradas e as relações de alteridade construídas a 

partir desta, ver CAVALCANTI, J. As refeições sagradas: o programa paulino de Reino de Deus em 

oposição ao projeto imperial. In: NEARCO: Rio de Janeiro, 2013 (No prelo). 
 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

92 
 

realizam milagres? Todos têm o dom de curar? Todos falam línguas? 

Todos as interpretam? 

 

Este fragmento como nos ajuda pensar Fiztmey (2008:100-102) revela que 

no campo organizacional ou prático as distinções e hierarquias se fazem presentes 

e são conjeturadas por intermédio de discursos de autoridade, ainda que estes 

discursos sejam fluidos, dado que há uma ideologia igualitária e pluralizada. E mais 

do que isso, a dualidade expressa nos escritos tidos como autênticos de Paulo irão 

revelar que há diferentes leituras sobre estas funções, onde a tensão estabelecida 

é: se há hierarquias, qual é maior dentre elas? E se todos são, por que nem todos 

podem executar todas as ações ou manifestações provindas do Espírito, segundo 

Paulo? 

Outro caso destas diferentes leituras é latente no capítulo quinze da mesma 

epístola onde Paulo diz que há membros que duvidam da ressurreição de Cristo. 

Pensando como Ginzburg (1990), onde deve-se ficar atento ao não dito, ao detalhe, 

esta crítica que Paulo faz a estes membros sugere que havia outras tradições 

circulando na Bacia Mediterrânica sobre a personagem Jesus. Tradição esta que é 

diferente da recebida e propagada por Paulo e seus seguidores, onde Jesus teria 

sido sepultado e ressuscitado.  

E por fim apresentamos um quadro comparativo entre uma narrativa e seus 

desdobramentos no decorrer de camadas históricas onde uma determinada 

comunidade se apropria do texto e o adapta ao seu contexto. Em outras palavras, 

as tradições e/ou memórias formadas, propagadas e recebidas são fruto do meio 

em que elas emergem e dos discursos de poder que as legitimam:  

 

Tomé Marcos 6:7-11 Mateus 10: 5-

8;11-14 

Lucas 10: 8-11 

Quando forem a 

qualquer região e 

andarem pelo 

campo, quando as 

pessoas os 

receberem, 

comam o que lhes 

servirem e curem 

aquelas que 

estiverem doentes. 

Chamou a si os 

doze, e começou a 

enviá-los a dois e 

dois, e deu-lhes 

poder sobre os 

espíritos imundos; 

E ordenou-lhes 

que nada 

tomassem para o 

caminho, senão 

Jesus enviou estes 

doze, e lhes 

ordenou, dizendo: 

Não ireis pelo 

caminho dos 

gentios, nem 

entrareis em 

cidade de 

samaritanos; 

Mas ide antes às 

E, em qualquer 

cidade em que 

entrardes, e vos 

receberem, comei 

do que vos for 

oferecido. 

E curai os 

enfermos que nela 

houver, e dizei-

lhes: É chegado a 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

93 
 

Pois o que entrar 

em sua boca não 

os conspurcará, é 

o 

que sai de sua 

boca que os 

conspurcará". 

somente um 

bordão; nem 

alforje, nem pão, 

nem dinheiro no 

cinto; 

Mas que calçassem 

alparcas, e que 

não vestissem 

duas túnicas. 

E dizia-lhes: Na 

casa em que 

entrardes, ficai 

nela até partirdes 

dali. 

E tantos quantos 

vos não 

receberem, nem 

vos ouvirem, 

saindo dali, sacudi 

o pó que estiver 

debaixo dos 

vossos pés, em 

testemunho contra 

eles. Em verdade 

vos digo que 

haverá mais 

tolerância no dia 

de juízo para 

Sodoma e 

Gomorra, do que 

para os daquela 

cidade. 

ovelhas perdidas 

da casa de Israel; 

E, indo, pregai, 

dizendo: É 

chegado o reino 

dos céus. 

Curai os enfermos, 

limpai os leprosos, 

ressuscitai os 

mortos, expulsai 

os demônios; de 

graça recebestes, 

de graça dai. 

E, em qualquer 

cidade ou aldeia 

em que entrardes, 

procurai saber 

quem nela seja 

digno, e hospedai-

vos aí, até que vos 

retireis. 

E, quando 

entrardes nalguma 

casa, saudai-a; 

E, se a casa for 

digna, desça sobre 

ela a vossa paz; 

mas, se não for 

digna, torne para 

vós a vossa paz. 

E, se ninguém vos 

receber, nem 

escutar as vossas 

palavras, saindo 

daquela casa ou 

cidade, sacudi o pó 

vós o reino de 

Deus. 

Mas em qualquer 

cidade, em que 

entrardes e vos 

não receberem, 

saindo por suas 

ruas, dizei: 

Até o pó, que da 

vossa cidade se 

nos pegou, 

sacudimos sobre 

vós. Sabei, 

contudo, isto, que 

já o reino de Deus 

é chegado a vós. 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

94 
 

dos vossos pés. 

 

Assim, numa leitura comparada das produções das quatro comunidades 

expressas acima o que se verifica é que as historietas, apesar de gravitarem em 

torno de um mesmo ponto, que seria a partida ou a saída para outros ambientes, 

os gatilhos de memória dialogam com o lugar ou o meio em que estas narrativas 

nasceram. E mais do que isto, sugerem diferentes compreensões e assimilações de 

um mesmo aspecto ou fato revelando assim não uma leitura única, mas sempre 

leituras de um mesmo fato (CHEVITARESE, 2011: 79-99).  

 

3. O processo de institucionalização é um caminho natural? 

Estamos convencidos de que o percurso de uma pessoa, grupo ou comunidade é 

feito de escolhas, onde projetos, propostas e caminhos são postos como prioridades 

e outros são rejeitados, isto consideramos inerente ao ser humano. Dois problemas 

nos ocorrem referentes a esta questão. O primeiro se localiza no fato de que as 

hierarquias, não tanto do período, mas aquelas mais distantes dos processos 

históricos e das disputas “teológicas”, tentarem harmonizar experiências distintas e 

por vezes antagônicas, como se estas relações de poder fossem contrárias ao 

processo de formação das comunidades e dos seguidores do caminho proposto pelo 

homem Jesus em um tempo e espaços específicos. 

A segunda questão começa quando a proposta vencedora assume o caráter 

absoluto de  verdade e decorre disto. O que é ainda mais grave quando comparado 

com as lutas e disputas colocadas em um momento histórico qualquer, pois o 

distanciamento do cientista social – seja ele historiador, sociólogo, entre outros 

campos – não o impediu de produzir teleologia e/ou uma breve reflexão 

metodológica, já que ele mantém os termos “heresia” e “ortodoxia”. Concedendo 

assim, o estatuto de verdadeira e correta a uma determinada vertente (e em 

decorrência disto) perpetua a concepção de que as demais são experiências 

religiosas menores e por isto mesmo perderam a disputa no decorrer dos debates 

para o processo de construção da “legítima” leitura. Esta compreensão advém de 

filtros de leitura que normatizam e essencializam estas práticas discursivas.  

Estes dois aspectos se tornam ainda mais latentes quando nos voltamos 

para as documentações, sejam elas arqueológicas e/ou escritas, produzidas no 

decorrer de finais do século I EC até o século IV EC, quando o Cristianismo é 

elevado à categoria de religião oficial do Império Romano e o Concílio de Niceia 

busca definir as fronteiras do Cristianismo. O que se percebe é que a fluidez de 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

95 
 

ideias e interpretações sobre o movimento, como fora apresentado no tópico 

anterior, cedeu espaço a uma linha institucional marcadamente excludente. E para 

isto se valeu de diferentes discursos de alteridade.  

Um bom exemplo disso se concentra no impacto da personagem Paulo na 

região da Ásia Menor. As memórias e textos que circulavam sobre o mesmo 

acabaram por serem adaptadas ou reapropriadas segundo uma ótica não mais anti-

imperialista e por isso mesmo igualitária – igualdade esta ainda que seja mais 

presente no campo ideológico –, concepção presente na documentação tida como 

autêntica; mas com uma lógica que acaba por dialogar com os princípios 

imperialistas: hierarquizada e excludente.  

A Primeira Epístola a Timóteo é uma produção que se insere neste 

contexto10 e revela de que forma estas memórias sobre Paulo são reconfiguradas 

num contexto de hierarquizações. Esta reconfiguração se instaura num primeiro 

momento pelo fato de que Paulo não se reporta à comunidade, mas ao indivíduo 

Timóteo11, lhe atribuindo o papel de liderança às casas-igrejas que esta carta visa 

atingir com o seguinte título “Timóteo, meu verdadeiro filho na fé”.  

E o autor da carta vai mais adiante, afirmando que a autoridade de Timóteo 

já havia sido pronunciada por profecias e diz que sua responsabilidade está em 

combater indivíduos como Himeneu e Alexandre, pois estariam blasfemando (1Tm 

1: 18-20). Nestes versículos, o que fica claro é que por intermédio da figura de 

Paulo se postula a sucessão e que ideias contrárias ao que esta liderança ou grupo 

liderante pense deva ser interpretado por blasfêmia. Em outras palavras, é uma 

clara evidência de processo de formação de institucionalização excludente. 

Outro aspecto que se sobressalta neste processo de exclusão é quanto ao 

papel das mulheres. Uma vez que estas não são tidas mais como iguais nas 

comunidades. Sua função no interior das casas-igrejas passa a ser o silêncio, a 

submissão ao que o autor chama de boas obras; estando assim distantes de 

funções proeminentes como o ensino.12 Sobre isso, Crossan e Reed (2007: 101-

                                                           
10 

Koester (2005:317-319) afirma que o fato de Marcião não incluir 1Tm, 2Tm e Tt em seu cânon e de 

que elas não constam nos manuscritos mais antigos das epítolas paulinas não só reforçam a ideia de estas 

não serem cartas escritas por Paulo, bem como, dificultam a precisão de suas datações apesar de sabermos 

que elas já eram conhecidas por Irineu e Tertuliano. Além de serem mencionadas no cânon de Muratori.  
11

 A única exceção entre as cartas ditas autênticas em que Paulo não se reporta a comunidade é Filemon. 

No entanto, nesta carta ele trata de um assunto muito específico e particular que é sobre o escravo 

Onésimo. Inclusive, Chevitarese (2011:123-135) chama atenção a este detalhe sobre esta carta ao 

compará-la com as correspondências de Cícero.  
12 

Uma clara evidência sobre o papel feminino nas casas-igrejas está presente me 1Cor 11:3-6, onde 

apesar da existência de normas para com a mulher deva se portar, seu direito ao ensino e a profecia são 

inegáveis. Outro exemplo é personagem Maria Madalena que no evangelho de João aparece como 

apóstolo, pois é a única a ver Jesus ressuscitado, numa experiência assim similar a de Paulo. Ver: 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

96 
 

104) apontam que este estes mecanismos dialogam com o posturas existentes no 

meio romano. Onde as mulheres se demonstravam como distintas e proeminentes 

no ambiente público por intermédio de financiamento de obras públicas e doações.  

Contudo, os indivíduos que compõem as lideranças nestas comunidades são 

ainda mais seletos. Além do afastamento das mulheres, há também um 

afastamento dos que integraram o movimento há menos tempo. Exigindo ainda que 

o cargo de epíscopo pertença àquele que seja capaz de se manter numa função 

honrosa frente a seus filhos, casa e esposa. Uma leitura que se apresenta similar 

aos editos de Augusto. (CROSSAN; REED, 2007: 100)  

Neste sentido, é importante que se observe que, ao se criar a ideia de 

“verdadeira doutrina”, sucessão e desigualdades como no caso do afastamento das 

mulheres de funções proeminentes configura-se um projeto de cristianismo 

atrelado ou que busca manter ligações com o Império. Onde as memórias são 

enquadradas13 (lembradas, esquecidas e/ou interpoladas) às diretrizes destas 

lideranças que visam este diálogo com o Império.  

 

4. Cristianismo Africano, Experimentando uma Teoria. 

Aqui devemos concentrar nossas atenções, pois este ponto é hoje o que nos 

movimenta na busca incessante por bibliografia historiográfica de fontes e cultura 

material, para estabelecer um projeto teórico-metodológico a fim de justificar a 

afirmação de que já havia judeu-cristãos no Norte da África, e mais precisamente 

no Egito e Alexandria, antes dos séculos II e III EC. 

Para tanto, precisamos seguir alguns critérios de demonstração para fazer 

tal afirmação, bem como dizer que este ainda é um caminho de demonstração de 

hipóteses que necessitam de um olhar crítico para que no futuro possa-se afirmar e 

seguir este caminho de pesquisa ou aceitá-lo como improvável e abandonar a 

teoria. 

Tal afirmação nos obriga a antecipar no tempo e buscar experiências da 

diáspora judaica naquela região, isso pode ser capaz e a questão está bem 

documentada, fato este que nos facilita bem o trabalho. Baseia-se para esta 

questão em duas obras específicas, embora o número de materiais que tratam do 

tema é bem maior do que aquilo que apresenta-se aqui, mas estes servem bem ao 

nosso propósito de uma elaboração inicial acerca da questão. 

                                                                                                                                                                          
CHEVITARESE, A. L (2012). Maria Madalena no cinema mudo. In: Revista Jesus Histórico. Rio de 

Janeiro: Volume 8, Ano V.    
13 

Sobre os processos de construção e adaptação de memória e oralidade ver PORTELLI, A (2010). 

Ensaios de História Oral. São Paulo: Letra e Voz. 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

97 
 

4.1. Obras de referência acerca do Tema: 

A primeira obra é do especialista em história e cultura judaicas, Levine L. J. 

(2005). The Ancient Synagogue: The First Thousand Years. Yale: Yale 

University Press. Uma obra abrangente da sinagoga do período helenístico através 

da Antiguidade Tardia. Lee Levine traça as origens e o desenvolvimento desta 

instituição dinâmica e revolucionária. A obra, em sua segunda edição, reflete em 

suas 816 páginas as últimas informações no campo e inclui uma riqueza de 

material publicado recentemente que vão desde relatórios de escavação a 

monografias e artigos publicados em volumes editados e periódicos acadêmicos. É 

uma obra que muitos pesquisadores reconhecem como o melhor e mais relevante 

trabalho do ponto de vista arqueológico, arquitetônico, histórico e institucional, 

relacionados a esta instituição chamada sinagoga. 

O segundo material de fundamental importância está na obra: Davies, W. D. 

Finkelstein, L. (editores). The Cambridge History of Judaism. Cambridge: 

Cambridge University Press. Chamo atenção no caso do tema em que proponho, a 

saber, comunidades cristãs no norte da África, mais precisamente na região do 

Egito, onde no período em que me atenho, primeiro e segundo século, 

encontrávamos o Egito e a Alexandria como estados independentes. Sugiro a 

leitura do capítulo 4 que trata da diáspora na era helenística, a partir do governo de 

Alexandre Magno. 

Por fim, a obra de Mitchell, M. e Young, F. M. (editores). The Cambridge 

History of Christianity. Cambrdge: Cambridge University Press. No seu volume 

primeiro aponta a possibilidade de termos tido comunidades cristãs coptas na 

região de Nag Hamadi, região onde foram encontrados uma série de papiros 

classificados de gnósticos. O texto infere que tais comunidades se assemelham ao 

modelo “judeu-cristão” e que pelo tipo de escrita, ou seja, mais vulgar, podem ser 

comunidades camponesas e não citadinas. 

 

Os mapas: 

4.2. Referências à região em documentos cristãos canônicos: 

O primeiro caso que pretendo trazer é uma referência a um cidadão de nome 

Apolo, que é enviado de Alexandria a ter com a comunidade paulina de Éfeso. O 

texto o classifica como sendo judeu versado nas letras e conhecedor da lei e dos 

profetas, tal caso encontra-se em Atos 18 24-25: 

E chegou a Éfeso um certo judeu chamado Apolo, natural de 
Alexandria, homem eloquente e poderoso nas Escrituras. Este era 
instruído no caminho do Senhor e, fervoroso de espírito, falava e 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

98 
 

ensinava diligentemente as coisas do Senhor, conhecendo somente 

o batismo de João. 
 

1 Coríntios 1: 10-15; 3: 3-6: 

Porque ainda sois carnais; pois, havendo entre vós inveja, 
contendas e dissensões, não sois porventura carnais, e não andais 

segundo os homens? 
 
Porque, dizendo um: Eu sou de Paulo; e outro: Eu de Apolo; 
porventura não sois carnais? Pois, quem é Paulo, e quem é Apolo, 
senão ministros pelos quais crestes, e conforme o que o Senhor deu 
a cada um? Eu plantei, Apolo regou; mas Deus deu o crescimento. 

 

4.3. Dados extrabíblicos: 

Carta do Imperador Adriano 

Queridíssimo Serviano, o Egito que tanto elogiavas parece-me ser 
leviano, vacilante e borboleteador entre os rumores de cada 
momento. Os que adoram a Serápis são cristãos. E os que dão o 

título de bispos de Cristo são devotos de Serápis. Não há chefe da 
sinagoga dos judeus, nem samaritano, nem presbítero cristão, que 
não seja também numerólogo, adivinho e saltimbanco. São gente 
altamente sediciosa, vã e injuriosa, e sua cidade é rica, opulenta, 
fecunda. Nela ninguém está ocioso. Uns sopram vidro, e outro 
fabricam papel, e todos parecem ser tecedores de linho ou têm 

algum ofício. Tem trabalho os reumáticos, os mutilados, os cegos e 
até os inválidos. O único deus de todos eles é o dinheiro, a quem 
adoram os cristãos, os judeus e toda classe de pessoas. 
(Trecho da carta do imperador Adriano (117-138) a seu cunhado o 
cônsul Serviano. In: GONZALEZ, 2003, p.117). 

 

5. Conclusão. 

O que tentamos apresentar pode se definir em três questões básicas:  

(a) As relações estreitas entre religião e política, os como costumava dizer 

Casaldáliga, “o problema entre a relação fé e política é o “e” que insistimos em 

colocar entre as duas palavras”. Em outras palavras, a questão gravita em torno de 

uma demanda instaurada a partir do advento da modernidade onde política e 

religião deveriam ser elementos completamente díspares. Como se não houvesse 

nenhum diálogo entre as mesmas; 

(b) Aprender a exercer o exercício da crítica a tudo aquilo que nos chega, 

principalmente quando este material advém de leituras essencializadas, sejam elas 

historiográficas, sociológicas ou teológicas. Ou seja, um texto, uma imagem, enfim, 

qualquer material produzido ainda que seja arqueológico14 dialoga com o contexto 

em que foi produzido. E mais do que isso, a documentação tal como temos hoje ou 

como nos é apresentada passou por um longo processo de intervenções e releituras 

                                                           
14 

A postura para com o material arqueológico deve ser sempre ponderada quando confrontada com a 

escrita, pois a documentação arqueológica é fruto de uma ação involuntária. Diferentemente da escrita 

que sempre está sujeita a uma ideologia ou demanda de um indivíduo ou de grupo.   



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

99 
 

que em nosso caso específico tendem às leituras dogmáticas e fundamentalistas, 

reforçando sempre a ideia de naturalização de uma exclusão institucional que se 

vale de mecanismos diversos (discursos de autoridade e violência estão entre eles) 

para sua perpetuação e manutenção do poder;  

(c) cada vez estamos mais convencidos de que o exercício de construção do 

conhecimento deve passar por práticas transdisciplinares, transculturais. Uma vez 

que se compreende que o homem como nos diz Veyne (1976) é naturalmente 

comparativista. E o comparativismo implica na percepção de que o diálogo entre 

outros campos do saber se faz mais do que necessário para que se admita e 

reconheça a diversidade de leituras e questões que podem emergir de um mesmo 

ponto ou assunto. 

Por fim e a partir destas três questões básicas apontadas acima chamamos 

atenção para o impacto das mesmas nos estudos sobre os cristianismos antigos. 

Onde um movimento que se configurou ou tendeu a se apresentar como único é 

fruto de um longo processo de embates, arranjos e rearranjos. Mas que em 

nenhum momento deixou de ser plural, pois as experiências religiosas não sempre 

plurais e um bom indício disto se encontra no próprio cânon cristão. Que apesar de 

todo o esforço de leituras dogmáticas para sistematizar uma forma de se ler os 

textos existentes no cânon, isto não anulou  a preservação de experiências distintas 

sobre um mesmo evento norteador.    

 

6. Referências Bibliográficas.  

1. Fontes. 

Atos dos Apóstolos, In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora Paulus, 2010. 

Evangelho de Lucas, In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora Paulus, 2010. 

Evangelho de Marcos, In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora Paulus, 2010. 

Evangelho de Mateus, In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora Paulus, 2010. 

Primeira Epístola de Paulo aos Coríntios, In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: 

Editora Paulus, 2010. 

Primeira Epístola a Timóteo, In: Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Editora Paulus, 

2010. 

Evangelho de Tomé. 

Carta do imperador Adriano. GONZALEZ, 2003  

 

2. Trabalhos teóricos. 

GINZBUG, C. Mitos, Emblemas, Sinais: morfologia e história. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1990.  



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

100 
 

HUNTINGTON, S. P. O choque de civilizações e a recomposição da ordem 

mundial. Osasco: Ponto de Leitura, 2010. 

PORTELLI, A. Ensaios de História Oral. São Paulo: Letra e Voz, 2010. 

SAID, E. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007.   

TAMAYO, J. J. Otra Teología es Posible: Pluralismo Religioso, 

Interculturalidad y Feminismo. Barcelona: Heder, 2011. 

VEYNE, P. O inventário das Diferenças: História e Sociologia. São Paulo: 

Brasiliense, 1976. 

 

3. Textos específicos: 

CAVALCANTI, J. “Há, portanto, muitos membros, mas um só corpo”: uma breve 

análise sobre o programa paulino de Reino de Deus. Revista Jesus Histórico, 

2013. 

___________________. As refeições sagradas: o programa paulino de Reino de 

Deus em oposição ao projeto imperial. In: NEARCO: Rio de Janeiro, 2013.  

Chevitarese, A. Cristianismos: Questões e Debates Metodológicos. Rio de 

Janeiro: Kline, 2011. 

_______________. Maria Madalena no cinema mudo. In: Revista Jesus 

Histórico. Rio de Janeiro: Volume 8, Ano V, 2012.  

_______________. Corneli, G. Judaísmo, Cristianismo e Helenismo: Ensaios 

Acerca das Interações Culturais no Mediterrâneo Antigo. São Paulo: 

Annablume/FAPESP, 2007. 

___________________________. Selvatici, M. Jesus de Nazaré: Uma Outra 

História. São Paulo: Annablume/FAPESP, 2006.  

CROSSAN, J. Quem matou Jesus. As Raízes do Anti-Semitismo na História 

Evangélica da Morte de Jesus. Rio de Janeiro: Imago, 1995. 

_______________ e REED, J. L. Em busca de Paulo: Como o apóstolo de Jesus 

opôs o Reino de Deus ao Império Romano. São Paulo: Paulinas, 2007.  

FITZMYER, J. The Anchor Yale Bible: First Corinthians. A New Translation with 

Introduction and Commentary. New Haven: Yale University Press, 2008. 

HALL, S. G. Institutions in the pre-Constantinian Ecclesia. In: MITCHELL Margaret 

M.; YOUNG, Frances M. The Cambridge History of Christinity. Volume 1: 

Origins to Constantine. New York: Cambridge University Press, 2008. 

KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento: História e Literatura do 

Cristianismo Primitivo (Vol.2). Trad.: Euclides Luiz Calloni. São Paulo: 

Paulus, 2005. 



RJHR VIII:14 (2015) – André Barroso e Juliana B. Cavalcanti 

 

101 
 

VERMES, G. Jesus, o Judeu: Uma Leitura dos Evangelhos Feita por um 

Historiador. São Paulo: Loyolam, 1990. 

___________. Jesus e o Mundo do Judaísmo. São Paulo: L 


