
 
 

Recebido em: 01/02/2015 

Aceito em: 02/03/2015 

 

Resenha: MOTTA, Antonio. À flor da pedra. Formas tumulares e processos 

sociais nos cemitérios brasileiros. Recife: Fundação Joaquim Nabuco Editora 

Massangana, 2009. 

 

Aleska Lemos Gama da Silva 

IH-UFRJ 

http://lattes.cnpq.br/0531978533140355  

 

 

“À flor da pedra” é o resultado de uma pesquisa que dialoga os 

conhecimentos histórico, antropológico e arqueológico para analisar as dinâmicas 

socioculturais e as formas tumulares de 12 cemitérios brasileiros. Cinco deles estão 

localizados no Rio de Janeiro, dois em São Paulo, dois em Belém, um em Salvador, 

um em Recife e um em Manaus. Estas cidades eram as que mais acumulavam 

riquezas no país na segunda metade do século XIX e início do XX, e por isso 

podiam aderir a nova forma sepultamento implantada no país : os jazigos 

familiares. 

Antes, porém, de explicar sobre essa forma burguesa de sepultamento, é 

preciso explicar que é durante o século XIX que o Brasil passa a se preocupar com 

a profilaxia sanitária e que isso acarreta o afastamento dos mortos dos núcleos 

urbanos (MATTOSO apud MOTTA, 2009: 13). Os sepultamentos em igrejas1 foram 

proibidos por se acreditar que os vivos ficariam doentes ao conviver durante as 

missas com os corpos em decomposição, e assim o espaço do cemitério foi 

concebido.  Sobre isso, Rodrigues (2006: 146) fornece uma explicação mais 

detalhada: 

Subitamente, uma nova consciência urbanística e higiênica se 

manifesta, lembrando que determinados abusos não poderiam 
continuar sendo praticados, especialmente a facilidade 
demasiadamente grande com que se permitia a construção de 

                                                           
1
 Realizava-se sepultamentos dentro das igrejas, pois acreditava-se que quanto mais próximo do altar e 

das relíquias sagradas da igreja, mais perto os mortos estavam de garantir sua salvação eterna (MOTTA, 

2009: 30). 

http://lattes.cnpq.br/0531978533140355


RJHR VIII:14 (2015) – Aleska Lemos Gama da Silva 

 

4 
 

moradas de mortos no meio das habitações dos vivos. Estas novas 

técnicas vêm advertir que os “odores fétidos” exalados pelos 
cadáveres eram uma indicação da própria natureza de que eles 
deveriam ser postos à distância; além disso, estas teorias 
reabilitavam as decisões dos povos da Antiguidade no sentido de 
colocar os mortos em sepulturas periféricas. 

 

Essa nova “consciência urbanística” acarreta em mudanças sociais 

importantes. Ao deixar de participar do cotidiano da comunidade dos vivos, a morte 

e consequentemente, o luto passam por um processo de individualização, ficando 

cada vez mais restrito apenas às pessoas mais íntimas (processo que se intensifica 

no século XX com o surgimento de túmulos individuais). No entanto, apesar do 

evento se tornar individual – pois o contato diário das paróquias com os mortos 

acabara – a morte é um fato social que se impõe e repercute sobre diferentes 

aspectos da vida humana. Afinal, os falecidos se tornam parte da memória dos 

grupos sociais e ajudam a representar a unidade e a continuidade da sociedade, já 

que o cemitério se torna um espaço de culto cívico e deveria assegurar a 

solidariedade dos vivos e dos mortos, segundo o ideário positivista (MOTTA, 2009: 

34). 

Os sepultamentos guardam a memória da família, dos grupos sociais e do 

morto, porque os vivos neles inscrevem sua identidade, por meio do tratamento 

que eles dão aos entes falecidos, que por sua vez, depende da forma como 

encaravam a vida, de suas categorias classificatórias, laços de parentesco, 

imaginário escatológico e formas de apreensão do mundo, em outras palavras do 

seu inconsciente coletivo (BORGES, 2013: 4). Tudo isso transfere-se para os rituais 

fúnebres com a intenção de perpetuar a memória do morto (e assim negar a 

morte) e promover a coesão do grupo2. Dessa forma, escolhe-se os símbolos mais 

adequados para a perpetuação do falecido, e assim revivê-lo de acordo com as 

projeções do imaginário familiar. 

É preciso destacar, porém, que tanto na época de sepultamentos nas igrejas 

quanto no início da época dos cemitérios, poder escolher como se representar na 

morte era um privilégio de pessoas abastadas. Os pobres não podiam pagar para 

ficar perto do altar ou conseguir uma concessão para um jazigo perpétuo, em sua 

grande maioria, eram enterrados nas valas comuns, o que só mudaria com o 

aparecimento das sociedades funerárias, que reivindicaram melhores condições de 

                                                           
2
 “Todavia, são os rituais realizados pelos vivos e para os vivos, chegando a propiciar momentos de 

intensa sociabilidade, na maioria das vezes capazes de restaurar e fortalecer liames familiares, congregar 

e reaproximar membros de outras gerações, reunir indivíduos pertencentes a diferentes grupos.” 

(MOTTA, 2009: 27) 



RJHR VIII:14 (2015) – Aleska Lemos Gama da Silva 

 

5 
 

tratamento durante a morte. As classes trabalhadoras temiam perder sua 

individualidade na morte e assim não terem direto de serem lembrados. 

A conquista da individualização dos mortos da classe trabalhadora no Norte 

da Itália, não agradou aos pensadores românticos como L.V. De Simoni, cujos 

ideais de distinção através dos túmulos haviam cativado a burguesia fluminense 

(MOTTA, 2009: 66). Na Europa, o governo Naopoleônico padronizou os 

sepultamentos, mas aqui em terras tupiniquins, foi adotado o costume de construir 

monumentos funerários que tinham por missão distinguir a nata da sociedade: 

Voltemos, entretanto ao século XIX. O costume recente de 
sepultamento individual dota os cemitérios de um gigantismo 
inédito. Não possuir uma sepultura se transforma em algo 

inadmissível e não possuir uma concessão, algo vergonhoso. Ter 

uma concessão perpétua transformou-se em uma espécie de título 
de nobreza, frequentemente afixado sobre as sepulturas. No mesmo 
sentido de exaltação da individualidade do morto, estas sepulturas 
começam a se cobrir de monumentos, muitas vezes de grandes 
dimensões, a lutar por todos os meios contra a possibilidade de o 
túmulo se tornar invisível e inidentificável. Estas concessões 

perpétuas não eram dadas a todos. Também não podiam ser objeto 
de transações comerciais. Desses dois fatos nasce o jazigo familiar, 
mantido entretanto por uma tradição antiga. (RODRIGUES, 2006: 
159). 

 
Esses jazigos familiares eram construídos em torno de um nome, 

normalmente do patriarca3 ou da pessoa mais importante da família. Esse tipo de 

túmulo inscreve o indivíduo num passado comum e o une a uma cadeia geracional 

que o antecedeu. O morto não tem individualidade, pois escolhe ser associado pelo 

patronímico que une a família ao criar um sentimento de identificação comum que 

remete ao antigo lar da família enquanto viva com suas relações hierárquicas 

preservadas (MOTTA, 2009: 111-112). Os jazigos poderiam vir em formato de 

capelas funerárias, templos neoclássicos, pirâmides etc ou possuir alegorias da vida 

da família por meio de divindades clássicas (por exemplo, se a família se dedicava 

ao comércio poderia usar a simbologia do deus Hermes, ou Hefestos, caso fossem 

da metalurgia) e figuras femininas que no século XIX passaram a representar a 

saudade e a ressureição. Frisa-se que isto tudo só era possível devido ao processo 

de secularização que a sociedade ocidental vinha passando, pois assim o poder de 

intervenção da Igreja sobre as práticas mortuárias morte era menor e porque o 

país passava por sua Belle Époque, período no qual as pessoas acreditavam poder 

construir uma civilização avançada por meio da arte (LEMOS, 2014: 9). 

                                                           
3
 Motta considera que a figura paterna era muito importante para manter a coesão familiar, pois sua morte 

gerava discórdia na partilha dos bens e quanto aos valores a serem seguidos pela família, fatos que 

podiam ser amenizados diante do túmulo da família, que evocava a memória do pai (128: 2009). 



RJHR VIII:14 (2015) – Aleska Lemos Gama da Silva 

 

6 
 

Além deste aspecto, a distinção também ocorria por conta de o material 

(mármore e o bronze) utilizado ser caro, já que normalmente era importado, ou até 

mesmo encomendava-se as peças com mestres europeus especializados4 

(MOTTA,76:2009) e por que o espaço do cemitério era hierarquizado. Os bons 

lugares (e os mais caros também) ficavam situados nas alamedas centrais, que 

eram os lugares mais vistos, os mais escondidos destinavam-se aos mortos menos 

ricos e muitas vezes sem direito à concessões perpétuas. Os pobres também 

podiam ser enterrados em cemitérios mais afastados das cidades, em valas 

comuns, mas não foram só os pobres europeus que lutaram por túmulos 

individuais, os do Rio de Janeiro também buscaram pela preservação de sua 

individualidade por meio de covas rasas ou catacumbas, que apesar de simples, 

preservavam sua memória e evitavam o anonimato da vala comum. 

Todas essas preocupações são melhores entendidas quando se descobre que 

por volta da segunda metade do século XIX torna-se comum cultuar os mortos. Era 

uma prática familiar vista como um hábito de boa conduta moral. Teria sido uma 

influência do Romantismo? Uma forma de reflexão sobre a efemeridade da vida? 

Com certeza os pensadores românticos inauguraram essa reflexão, porém, o 

cemitério como lugar de memória tornou-se uma instituição do Estado, um espaço 

para cultuar-se os maiores representantes da nossa história, que juntos perpetuam 

o passado histórico brasileiro. Em resumo, estar junto aos mortos ilustres é como 

poder sentir-se participante da história nacional e uno com o resto da sociedade 

(MOTTA, 2009: 154).   

De meados do século XX em diante, porém, esse culto cívico vem decaindo. 

Os túmulos vão se individualizando e novas formas de morte (pois o desencarne 

dentro de casa ao lado dos parentes vai sendo substituído pela morte no hospital) e 

de descarte do morto, como a cremação, vem ganhando adeptos e 

consequentemente novos meios de recordar os mortos vão se constituindo. Dessa 

forma, as pessoas vão deixando de perceber o sentido da prática funerária de 

sepultamento em jazigos familiares perpétuos e vão dando preferência a lápides 

individuais. Afinal, para o autor, a verdadeira memória dos mortos está dentro de 

seus entes queridos e não nas alegorias tumulares (MOTTA, 2009: 167). 

 

 

 

                                                           
4
  Às vezes encomendavam as peças no país mesmo, mas o artista tinha que ser renomado para agregar 

valor à obra. Rodolfo Bernardelli, o diretor da Escola de Belas Artes do Rio de Janeiro era um dos mais 

requisitados da época (Motta, 89: 2009). 



RJHR VIII:14 (2015) – Aleska Lemos Gama da Silva 

 

7 
 

Conclusão: 

Na presente resenha pretendeu-se analisar os principais argumentos de 

Antonio Motta e sua pesquisa sobre os cemitérios brasileiros dos séculos XIX e XX. 

Esse recorte é importante para a história da religião no Brasil, pois marca uma 

cisão com a Igreja, que junto com outros acontecimentos (como a instituição dos 

cartórios civis5) tiraram a Igreja do centro da vida brasileira. No entanto esse 

processo não significa que a doutrina católica tenha perdido sua força, apenas 

diminuiu o papel da instituição religiosa na organização social. 

A importância deste estudo também envolve os estudos sobre medidas 

sanitárias no Brasil. No ano de 1850, o ano em que alguns cemitérios, como o 

Catumbi, foram inaugurados na capital do país, surgiu uma grande epidemia de 

varíola e o motivo para a criação deles era justamente evitar que as pessoas se 

contaminassem pelos miasmas exalados pelos mortos dentro das igrejas. 

Rapidamente esses novos espaços foram vistos como lugares de distinção 

onde os vivos se reconheciam numa linhagem comum e onde os heróis e pessoas 

ilustres eram cultuados em feriados como 1º de maio e finados (MOTTA, 2009: 97). 

A memória preservada em alegorias monumentais era pensada não só em função 

do morto, mas também pelo culto da sociedade ao passado nacional. 

Os jazigos familiares ainda existem nos dias de hoje, preservados em 

Cemitérios como o São João Batista no Rio de Janeiro, mas em sua maioria, são 

vestígios de um passado nacional que já não mais se reproduz. Isso porque como 

os ritos fúnebres expressam uma estrutura social (MORRIS,1), eles acompanham 

as modificações das mentalidades  e por isso incorporaram a demanda por 

individualização dos sepultamentos, típica de uma sociedade industrial que se 

preocupa apenas com a própria sobrevivência (RODRIGUES, 2006: 201). 

 
Referências: 

________BORGES, Maria Elizia. A estatuária funerária no Brasil: 

representação iconográfica da morte burguesa. São Luís. VII Abanne: G´t 

Antropologia da Emoção, Edições do GREM, 8, 2004, CD-Room. Disponível em: 

<http://www.artefunerariabrasil.com.br/livrosArtigos.php> Acessado em: 20 de 

outubro de 2013. 

LEMOS, Aleska. Descer ao Hades ou Subir aos Céus? A Tradição Inventada 

do Ecletismo e o Diálogo entre Cristianismo e Politeísmo no Jazigo 

Perpétuo Da família Maksoud. Rio de Janeiro, IH [monografia],2014. 

                                                           
5
 Em outras palavras, a Igreja perde para o Estado o monopólio das certidões de nascimento, casamento e 

óbito. 

http://www.artefunerariabrasil.com.br/livrosArtigos.php


RJHR VIII:14 (2015) – Aleska Lemos Gama da Silva 

 

8 
 

MORRIS, Ian. The antropology of a dead world, In: Death Ritual and Social 

Structure in classical antiquity. Cambridge: Cambridge University Press, 1992; 

MOTTA, Antonio. À flor da pedra. Formas tumulares e processos sociais nos 

cemitérios brasileiros. Recife: Fundação Joaquim Nabuco Editora Massangana, 

2009. 

RODRIGUES, José C. Tabu da Morte. Rio de Janeiro, Editora Fiocruz 2006. 


