
 

Recebido em: 06/12/2015 

Aceito em: 31/01/2016 

 

O Jovem Marx e Lutero. 

The Young Marx and Luther. 

 

Marcos J. de A. Caldas  

 http://lattes.cnpq.br/0462102982176400  

Professor Associado I de História Antiga e Teoria da História 

Departamento de Economia e História 

Instituto Multidisciplinar 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro 

 Projeto de Pesquisa: „infructuosi (in) negotiis“ Aspectos econômicos das 

perseguições aos cristãos no contexto da chamada crise do século III d.C. 

 

Resumo: Martinho Lutero (1483-1546) foi certamente um dos mais influentes 

pensadores do mundo, não apenas porque seu pensamento concorreu para moldar 

a religião no mundo moderno, mas também porque sua vida proporcionou uma 

fonte experiências no enfrentamento do status quo de seu tempo. Karl Marx (1818-

1883) não ficou imune a esta influência. Este breve ensaio analisa a influência de 

Martinho Lutero, sua vida e seu pensamento, sobre a obra do jovem Karl Marx. 

Palavras chaves: Lutero – O Jovem Marx - Família Marx – Trier, Alemanha – unio 

cum Christo. 

 

Abstract: Martin Luther (1483-1546) was certainly one of the most influential 

thinkers of the World, not only because his thoughts contributed to shape religion in 

the modern World, but also because his life provided a source of experience by 

facing the status quo in his lifetime.  Karl Marx (1818-1883) was not immune to 

this influence. This brief essay analyses the influence of Martin Luther, his life and 

thoughts, on the work of young Karl Marx. 

Keywords: Luther – Young Marx – Marx Family Tree – Trier, Germany – unio cum 

Christo 

http://lattes.cnpq.br/0462102982176400


RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

40 
 

 

 Nam tempus nostrum periculosissimum est, ideo prudentissime oportet nos 

agere Martinho Lutero (Sermo de virtute excommunicationis. 1518 In: D. Martín 

Luthers Werke. Kritische Gesam(m)tausgabe . Vol. 1. Weimar: Herman Böhlau,  IX 

pg. 642) 

 

“Em verdade, o nosso tempo é perigosíssimo, e por esta razão 
convém, a nós, agir de maneira prudentíssima”1. Martinho Lutero 
(Sermão sobre a virtude da excomunhão. 1518 In: D. Martín 
Luthers Werke. Kritische Gesam(m)tausgabe . Vol. 1. Weimar: 

Herman Böhlau,  IX pg. 642) 
  

Er hat den archimedischen Punkt gefunden, hat ihn aber gegen sich 

ausgenützt, offenbar hat er ihn nur unter dieser Bedingung finden 
dürfen. Franz Kafka. Tagesbuch. 14. Januar 1920. 

  

“Ele encontrou o ponto arquimediano e empregou-o contra si 
mesmo; parece claro que apenas sob esta condição ele poderia 
encontrá-lo”. Franz Kafka. Diário 14. Janeiro de 1920. 

  

Introdução 

 Desde muito cedo o pensamento de Martinho Lutero (1483-1546) foi objeto 

de interesse para o jovem Karl Marx. Esta atenção dispensada ao monge 

agostiniano rendeu inúmeras citações em obras em posteriores como os Gründrisse 

e o Kapital, a tal ponto que mesmo já em sua fase de crítica a filosofia de Hegel, 

Marx reconhecia-se tributário da crítica radical que outrora Lutero fizera à religião 

de sua época: 

 “O passado revolucionário da Alemanha, por assim dizer, teórico – é a 

Reforma. Como outrora foi o monge, agora é a vez do filósofo, em cujo cérebro a 

revolução começa.”2 (MARX\ENGELS, 1975: 378-391) 

  O presente trabalho tem por objetivo discutir o impacto do pensamento de 

Martinho Lutero na obra juvenil de Karl Marx. 

  Até onde podemos recuar na árvore genealógica de Karl Marx 

encontraremos judeus.   Do lado paterno, Marx descendia de uma longa linhagem 

de rabinos que ocuparam lugares de destaque na cena das regiões de fala 

germânica. Seu tetravô, Samuel Mordechai (1735-1777), casado com uma certa 

Malka, foi um influente rabino na Boêmia (Postelberg, atual república Tcheca) e seu 

pai, Mordechai Marx, descenderia do ramo dos levitas3. Seu irmão mais novo 

                                                           
1
 Todas as traduções são de minha responsabilidade, salvo indicação em contrário. 

2
 „Deutschlands revolutionäre  Vergangenheit ist nämlich theoretisch, es ist die Reformation. Wie damals 

der Mönch, so ist es jetzt der Philosoph, in dessen Hirn die Revolution beginnt“. Karl Marx/ Friedrich 

Engels - Werke. (Karl) Dietz Verlag, Berlim. Volume 1. Berlin/DDR. 1976. pp. 378-391. Escrito em fins 

de 1843 e janeiro de 1844. 
3
Disponível:http://geneagraphie.com/getperson.php?personID=I451340&tree=1 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

41 
 

(filho?)4, Levi Mordechai (1743-1804), chamado de Marx, também nascido na 

Boêmia, casou-se com Eva Haum Lwow, filha de Moses Lwow, rabino em Trier, 

mudando-se para lá onde faleceu com 61 anos, cerca de uma década e meia antes 

de Karl Marx nascer. Seus bisavós paternos, Levi e Eva, tiveram sete filhos: Samuel 

Marx Levi, Heinrich Marx, Cerf Hirsch, Jacob, Rachel, Barbette e Ester. Heinrich 

Marx (1777-1838), também conhecido como Hirschel Levi, casou-se com uma judia 

de origem holandesa, de Nijmegen, chamada Henrietta Pressburg (1788-1863), 

filha de um rabino cantor e comerciante. 

 Na época em que Levi Mordechai mudou-se para a Trier, na província da 

Renânia, sudoeste da Alemanha, a região sofria uma das piores ondas de carestia 

de seus séculos de história. No século XVIII, a única cultura um pouco mais 

próspera era a da viticultura, não apenas porque o clima e o solo da região 

contribuíam para o crescimento das vinhas, mas porque a estrutura econômica 

ainda era pesadamente agrária, com uma farta mão de obra camponesa pobre. As 

poucas guildas que ali se localizavam não tinham para onde escoar sua produção 

pois o transporte fluvial e terreno era precário (a estrada de ferro só chegou depois 

de 1860) e intermitente. Ao contrário do que os poucos biógrafos, quando se 

interessam pelo assunto, teimam em dizer, Trier não foi fundada pelos romanos. 

Era uma cidade muito mais antiga, talvez a mais antiga da Europa continental 

ocidental. Quando os romanos ali chegaram fizeram profundas modificações 

urbanas e sociais, erigindo teatros, termas, muros  etc., de modo que a cidade se 

tornasse uma das mais representativas da cultura romana em terras germânicas 

(celtas). Seu florescimento, à época romana, ocorreu por um breve período, mas 

fincou raízes profundas que acabaram por moldar, de certa maneira, a atmosfera 

da cidade.  

 A cidade de Trier era pouco acolhedora aos judeus, como de resto em toda a 

Renânia, pelo menos desde o século XIV, quando judeus foram obrigados a se 

converter ao catolicismo para escapar da morte. Não obstante, algumas 

comunidades judias conseguiram se firmar após a reforma protestante. 

 Em 1794 a cidade de Trier sofre um grande revés: tropas revolucionárias 

francesas adentram a cidade e a tomam da autoridade austríaca, que com o apoio 

dos príncipes eleitores renanos, cercava a cidade desde pelo menos 1793. A 

presença do drapeau tricolor não se fez sentir apenas pela existência dos soldados; 

o governo do Diretório (1795-1799) não desejava somente expandir seus territórios 

mas exportar os ideais da Revolução Francesa em todos os campos da vida social. 

Em 1797 a cidade foi separada da tutela do Sacro Império Romano Germânico e 

                                                           
4
 Nos registros de Nijmigen, Holanda, Levi Mordechai aparece como filho, apesar da pouca idade do pai. 

Cf. http://geneagraphie.com/getperson.php?personID=I451163&tree=1 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

42 
 

anexada à Republica Francesa. Foi como se, depois de séculos, o Antigo Regime se 

dissipasse repentinamente. Do ponto de vista religioso, a França revolucionária, 

infensa ao catolicismo clerical, modificou o que pode da presença da Igreja naquela 

região; tomou terras e propriedades, substitui os ritos pelo culto à Patria e aos 

ideais revolucionários, impôs novos códigos de leis, administrativos e até um outro 

calendário. Com o fim do governo revolucionário e a ascensão de Napoleão ao 

poder (o golpe do 18 Brumário ou de 9 de novembro de 1799), este promoveu uma 

reconciliação com Papa Pio VII, assinando um acordo em 1801, devolvendo lhe 

algumas propriedades e privilégios, mas nada comparado ao que vigorava antes do 

período revolucionário. A supressão da sociedade de ordens não significou maior 

liberdade religiosa aos judeus de Trier; ao contrário, pelo o que havia sido 

estabelecido, a nova ordem exigia obediência completa às leis da Nação. Em 1804, 

entra em vigor o código civil francês, conhecido a partir de 1807 como Código 

Napoleônico. Nele, além das questões ligadas à propriedade e à igualdade perante 

a lei, existiam questões que atingiam o centro do poder religioso cristão, como, por 

exemplo, o casamento civil e o divórcio, fixando assim as bases laicas da união de 

pessoas. No entanto, o código deixava de lado a questão da religião judaica. No 

ano seguinte, Napoleão proclamou o que ficou conhecido como “decreto infame”, 

que impunha um controle absoluto por parte do Estado às atividades comerciais 

dos judeus. Ademais, quaisquer  negócios feitos por judeus necessitavam de uma 

patente que tinha que ser renovada ano a ano e restringia-se a margem de lucro 

dos débitos para com os prestamistas em 10%, pois todo valor superior a este fôra 

declarado nulo. No plano civil, os judeus eram estimulados a adotar um sobrenome 

de uso comum apagando o passado judaico. Foi neste ambiente de tensão 

constante da ordem social e política que se deu a conversão ao protestantismo de 

Heinrich Marx. 

 A pesquisa sobre quando e o porquê da conversão (ou passagem) de 

Heinrich Marx ao credo protestante permanece controversa. Segundo o relato da 

filha mais nova de Marx, Eleanor Marx-Aveling (1855-1898), a conversão se deu 

única e exclusivamente para que Heinrich pudesse receber a autorização para 

praticar a advocacia. Franz Mehring (MEHRING, 1902), um dos primeiros biógrafos 

de Karl Marx, afirmava, no entanto, que a conversão do pai Marx, Heinrich Marx, ao 

cristianismo teria sido de livre escolha porque o decreto de 17 de março de 1808, 

que proibia as práticas prestamistas dos judeus, não visava ao credo judaico, 

tampouco atingia Heinrich por ter uma profissão liberal e por pertencer ao conselho 

de justiça da cidade. De todo modo, segundo Hans Stein (STEIN, 1932: Pp126–

129.), a conversão de Heinrich Marx teria ocorrido, conforme os registros em Trier, 

entre 23 de abril de 1816 e 17 de agosto de 1817, ou seja, um ou dois anos antes 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

43 
 

do nascimento de Karl. Assim, no dia 5 de maio de 1818, nascia, no seio de uma 

família ainda em sua maioria judia, Karl Heinrich ‘Mordechai’ Marx, ou 

simplesmente Karl Marx, cujo pai era, até aquela ocasião, o único membro do credo 

protestante, isto porque, como o provam os arquivos de batismo da comunidade 

evangélica de Trier, os irmãos Sophia (1817-1886), Karl (1818-1883), Hermann 

(1819-?), Henrietta (filha), Louise (1821-1893), Emilie e Caroline teriam recebido o 

sacramento do batismo apenas 6 anos depois, em 1824, na casa de seus pais. O 

primogênito, Mauritz David, nascido em 1815, morrera em 1819, e Eduard, o filho 

mais novo, nascera apenas em 18265. A mãe de Karl Marx, Henriette Pressbord 

(Pressburg) Marx, conforme estas mesmas fontes, manteve-se sob a confissão 

israelita, pelo menos até o ano seguinte, 1825, quando fora batizada (STEIN, Id.). 

 Ainda que conheçamos muito pouco sobre sua infância e embora sua 

confissão fosse protestante, sabemos que o pequeno Karl esteve matriculado no 

colégio Jesuíta Frederico Guilherme, em Trier, a partir de 1830, local frequentado 

por ele até o final dos estudos secundários, em 1835. Será neste ginásio, a partir 

deste último ano, que Karl Marx começará a sua extensa produção literária, 

produção esta que só será redescoberta a partir dos anos 20 do século passado, 

graças ao trabalho do Instituto Marx-Engels-Lenin (IMEL) sob a direção de David 

Riazanov (1870-1938), até a prisão deste em 1931. 

 

 O Jovem Marx e Lutero: 

 Atualmente a pesquisa sobre o jovem Marx tem sido dividida pela crítica 

moderna em 8 tópicos que percorrem um arco tempo que começa no ano de 1835 

até os anos de 1842 (e, para alguns, 1843). Dentro deste período, os autores 

modernos têm seccionado os temas de interesse do jovem Karl Marx consoante não 

apenas a seus interesses filosóficos mas literários de um modo geral. São eles: 

1) Experimentos literários e saberes afins, redigidos entre os anos de 1835 

a 1837; 

2) O desenvolvimento filosófico referente especialmente ao trabalho de sua 

dissertação intitulada “A Diferença da Filosofia da Natureza em 

Demócrito e Epicuro”; 

3) Os ensaios e cartas que marcam as diferenças para com os jovens 

hegelianos, em especial a partir das cartas trocadas com Bruno Bauer e o 

grupo dos Berlinenses Livres; 

4) Suas posições em relação a Ludwig Feuerbach que se materializam 

através de correspondências com o autor e outros colegas, 

principalmente no início de 1842; 

                                                           
5
 Nos registros de Nijmigen não há a presença de David nem de Eduard. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

44 
 

5) Suas considerações em escritos esparsos acerca dos problemas a 

respeito da igualdade de direitos do Estado; 

6) Seus escritos como Redator da Gazeta Renana que o levaram a redigir 

sérias reprimendas em outros jornais, como o da Gazeta de Colônia, à 

proibição da circulação deste jornal e que estavam em rota de colisão 

com o Estado prussiano; 

7) Seus primeiros insigths a respeito da Economia Política6 (TAUBERT, 

1987: 206-207); 

 

 O nome de Lutero aparece com maior ou menor frequência em todos estes 

tópicos e de modo variado o que nos induz a pensar na importância do pensador 

alemão como referência para sua juventude e formação intelectual primeva. 

  A primeira menção direta a Lutero é em um poema. Marx, na ocasião com 

17 anos, compôs uma série de poemas com temas abstratos e muitos dedicados a 

Jenny, sua futura esposa. Em um dos poemas, Lutero aparece ao lado de nada 

menos do que Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832), um ícone da geração de 

Marx, um dos líderes do movimento romântico Sturm und Drang, e uma das 

maiores personalidades científicas da Alemanha naquele momento. Marx, no 

entanto, não hesita em fazer troça com a figura de Goethe, que havia morrido dois 

anos antes, e o diminui perante a sabedoria de Lutero no trato com a Natureza e 

com as coisas criadas por Deus. 

 

PUSTKUCHEN (FALSOS ANOS DE FLANAGEM) 
2ª. ESTROFE 

Goethe pode causar às mulheres receio, terror até, 
Pois para Grandes Damas o certo ele não é, 

Ele apenas soube entender a Natureza, 
Que não se deitara com a Moral, com certeza, 
Tivesse ele de Lutero a catequese estudado, 

Teria então daí versos fabricado. 
E embora a Beleza por ele tenha sido algumas vezes pensada, 

Esquecera de dizer “Feito por Deus” e mais nada. (646 – 1, 1. Tradução livre).
7 

 

 Ainda nesta fase, Marx prestara os exames finais para conclusão de seu 

curso secundário (Abiturientenarbeiten), testemunhos daqueles últimos meses 

que antecedem a sua ida para a Universidade de Bonn ao fim de setembro de 1835. 

Todas as provas eram discursivas, com temas previamente escolhidos, mas de 

                                                           
6
 TAUBERT, INGE.  Probleme der weltanschaulichen Entwicklung von Karl Marx in der Zeit von März 

1841 bis März 1843.  Marx-Engels Jahrbuch. Berlim: 1987 Pp. 205-232. 
7
 „Göthe sei für Frauen ein Grauen,\Denn er passe nicht grad‘ für alten Frauen,\Er habe ja nur die Natur 

ergriffen,\Sie nicht mit Moral zurechtgeschliffen,\Hätt‘ Luthers Katechete sollen studieren,\Daraus dann 

Verse fabriciren.\Zwar das Schöne hat er manchmal gedacht,\Doch vergass er zu sagen: „Gott hab’es 

gemacht.“ 

 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

45 
 

conteúdo livre. Nelas, o jovem Karl Marx trata de temas tão diversos quanto 

Matemática e Religião. Em uma das redações - Betrachtung eines Jünglings bei 

der Wahl eines Berufs (Observação de um jovem na escolha de sua profissão) -, 

datada do dia 12 de agosto de 1835, tomamos conhecimento que Marx advoga 

uma noção bastante vaga de Deus, o qual, aliás, ele nomeia com termos como 

divindade (Gottheit), natureza (Natur) e criação (Schöpfung). Em um outro exame 

feito dois dias antes, 10 de agosto de 1835, intitulado Die Vereinigung der 

Gläubigen mit Christo nach Johanes 15,1-14, in ihrem Grund und Wesen, in 

ihrer unbedingten Notwendigkeit und in ihren Wirkungen dargestellt (A 

União dos Crentes com Cristo, segundo João 15, 1-14, representada em seu 

fundamento e essência, em sua necessidade incondicional e em seus efeitos) é 

possível notar a preocupação de Marx com a faceta humana da natureza tríplice de 

Deus, a saber a figura de Cristo, que volta seu olhar para o outro, para o próximo, 

exigindo-lhe o auto-sacrifício. Como notou um de seus biógrafos (MCLELLAN, 

1990), sua concepção deísta de divindade é não-transcendente, de modo que sua 

visão de ação social se ajuste à imanência do processo histórico. 

 

Eis a tradução da redação intitulada Die Vereinigung: 

(União dos Crentes com Cristo, segundo João 15, 1-14, representada em 

seu fundamento e essência, em sua necessidade incondicional e em seus 

efeitos).  

 Antes que nós examinemos a causa e a natureza dos efeitos da união de 

cristo (associação cristã) com seus crentes, desejamos ver, se esta união é 

necessária, se ela é condicionada pela Natureza do Homem, se ele não é capaz de 

alcançar por si próprio o Fim para qual Deus a partir do Nada o chamou. 

Voltemos nosso olhar para a História, para a grande magistra da humanidade, 

então descobriremos nela gravada com um buril de ferro maciço, que cada povo, se 

este mesmo alcançara o mais alto grau de civilização, se (seus) maiores homens 

nascessem de seus seios, se as artes nele fizesse surgir o sol pleno (plenamente 

brilhante), se as ciências tivessem resolvido as mais difíceis questões, que (esse) 

não fosse capaz de desfazer-se das correntes da superstição, que mesmo o 

costume, a moral jamais pareça livre (pura) de acréscimos estrangeiros, de 

ignóbeis limites nele (?) mesmo, que mesmo suas virtudes fossem produzidas mais 

por uma tosca grandeza, por um indômito egoísmo, por um procura pela glória e 

por feitos temerários do que por meio da ambição visando à verdadeira plenitude 

E os antigos povos, os selvagens, para os quais os ensinamentos de cristo ainda 

não tivessem repercutido, eles demonstram um inquietação interna, um medo 

perante a cólera de seus deuses, um íntimo convencimento de sua 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

46 
 

inadmissibilidade no momento em que oferecem a seus deuses o sacrifício, quando 

eles imaginam por intermédio do sacrifício expiar sua culpa. 

Sim, o maior sábio da antiguidade, o divino Platão, declara em mais de uma 

passagem uma profunda ânsia pelo mais alto ser, cuja aparição preencheria a 

insatisfeita ambição por verdade e luz. 

Assim, ensina-nos a História dos Povos a necessidade da união com Cristo. 

Mesmo se obervássemos a história dos indivíduos, mesmo se considerássemos a 

Natureza do Homem, ainda que com freqüência víssemos uma centelha da 

divindade no peito deste Homem, um entusiasmo pela bondade, uma aspiração ao 

conhecimento, uma ânsia pela verdade, somente a centelha do Eterno sufoca a 

chama da cobiça. 

O entusiasmo pela virtude ensurdece a voz leniente das faltas\pecados, e zomba 

dela, tão logo a vida nos faz sentir todo seu poder. 

A aspiração pelo conhecimento reprime\suplanta uma aspiração inferior por bens 

terrenos, a ânsia pela verdade extingue\apaga através do poder melífluo das 

mentiras, e assim o Homem o é, o único ser na natureza, cujo fim não se cumpre, 

o único elo de toda criação de Deus, moldado por ele, que não possui valor. 

Mas aquele bom criador não quer odiar sua obra; 

Ele quis elevá-lo até si e enviou seu filho e  nos fez chamar por este.   

Vós estáis agora puro por causa da Palavra que eu vos dirigi” (Jo 15, 3). 

“Permanecei em mim, e eu em vós” (Jo. 15, 4) 

Após vermos como a História dos povos e a contemplação do indivíduo mostram a 

necessidade de união com Cristo, queremos considerar a última e mais segura 

prova, observando a palavra de Cristo, ela própria. E onde ela, a prova, expressaria 

mais claramente a necessidade de união com Cristo do que na bela metáfora da 

videira e do ramo, onde Ele se reconhece\nomeia videira, e nós os ramos. O ramo 

não é capaz por sua própria força produzir frutos, e assim, diz Cristo, nada podeis 

fazer sem mim. Ainda mais forte Ele declara a este respeito, quando diz: 

 “Quem não permanece em mim etc.” (Jo. 15, 4,5,6). 

Entretanto deve-se entender esta simples palavra daquela deliberação que propicia 

conhecer a Palavra de Cristo; pois não podemos julgar a acepção de Deus sobre 

tais povos e homens, pois que não estamos sequer em condições de compreendê-

la. 

Nosso coração, a Razão, a História, a Palavra de Cristo nos chamam, pois, alto e 

convincentemente, dizendo que a união com ele é necessariamente incondicional, 

que nós, sem ele, não podemos alcançar o nosso Fim, que nós sem ele seríamos 

rejeitados por Deus, que somente ele pode nos salvar. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

47 
 

Assim, penetrado pelo convencimento de que esta união é incondicionalmente 

necessária, seremos\somos ávidos por perscrutar em que consiste este magnânimo 

dom, o raio de luz que dos mais altos mundos cai em nosso coração e nos eleva 

purificados ao céu, o qual é o ser interior e a razão da mesma? 

Tão logo nós compreendemos a necessidade da união, aparece a razão da mesma, 

[e] nossa necessidade de salvação, nossa inclinação natural para o pecado, nossa 

razão vacilante, nosso coração corrompido, nossa inadmissibilidade perante Deus, 

clara diante de nossos olhos, e o que ele é, não necessitamos mais pesquisar 

Mas quem mais poderia expressar de modo mais belo a essência da união do que 

Cristo como o fez na parábola da videira com o ramo? Quem poderia em grandes 

tratados todas as partes dispor, o âmago que esta união fundamenta, de maneira 

tão abrangente perante nossos olhos do que Cristo com estas palavras: 

„Eu sou a verdadeira videira, meu Pai é o agricultor” (Joh. 15, 1). 

„Eu sou a videira, vós sois os ramos“(Joh. 15, 5). 

Se o ramo pudesse sentir, ele lançaria um olhar jubiloso para o jardineiro, do qual 

se espera ansiosamente que o livre de ervas daninhas, e mantenha o ramo 

firmemente ligado a videira, de onde o ramo retira seu alimento e seiva para as 

mais belas flores. 

Na união com Cristo nós voltamos, então, para Deus o olhar amável\enamorado, 

sentimos por ele uma fervorosa gratidão, e nos curvamos alegremente perante ele 

sobre nossos joelhos. 

Então, se para nós um sol mais belo nasceu pela união com Cristo, se nós sentimos 

toda nossa inadmissibilidade, mas ao mesmo tempo exultamos nossa salvação, 

podemos agora amar o Deus que antes nos parecia como se fosse um senhor 

injurioso, mas que agora surge como um Pai que absolve, como um Preceptor 

benévolo. 

Mas não apenas para o vinhadeiro os ramos levantariam o olhar, se eles o 

pudessem notar; eles se aninhariam intimamente à cepa; eles se sentiriam da 

maneira mais precisa ligados com ela e com os ramos, que sobre ela crescem; ele 

já amariam os outros ramos porque um jardineiro se preocupam com eles, uma 

raiz \ um tronco que lhes empresta força 

Assim é feita a união com Cristo, da mais íntima, da mais viva comunhão com ele, 

em que o temos diante dos olhos e dentro do coração, e quando nós somos 

penetrados desta maneira do mais elevado amor por ele, nós voltamos nosso 

coração imediatamente para os irmãos, os quais conosco estão intimamente ligados 

e pelos quais ele também se sacrificou. 

Mas este amor a Cristo não é infrutífero; ele nos preenche não apenas com a mais 

pura adoração e estima para com ele, mas também nos atinge\provoca quando nós 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

48 
 

observamos seus mandamentos, quando nós, uns pelos outros, nos sacrificamos, 

quando nós somos virtuosos, mas virtuosos somente por amor a ele (João 15, V, 9, 

10, 12, 13, 14). 

Este é o abismo que separa a virtude cristã de qualquer outra e sobre qualquer 

outra se eleva; este é um dos maiores efeitos que a comunhão com Cristo produz 

nos Homens. 

A virtude não é mais nenhuma caricatura sombria como a filosofia estoica 

apresenta; ela não é o rebento de uma deontologia austera como aquela que se 

encontra em todos os povos pagãos; antes, no que ela atua, atua a partir do amor 

a Cristo, a partir do amor a um Ser divino e se ela brota desta fonte pura, aparece 

livre de todas as coisas terrenas e [é] verdadeiramente divina. Toda faceta 

repulsiva submerge, tudo o que é terreno afunda, tudo o que é bruto some e a 

virtude fica mais radiosa quando ela se torna ao mesmo tempo mais suave e mais 

humana. 

 Jamais a razão humana conseguiria representá-la desta maneira; a virtude 

permaneceria sempre uma virtude finita e mundana. 

Tão logo um Homem tenha atingido esta virtude, esta união com Cristo, ele 

esperará silencioso e calmo os golpes do destino, suportará corajosamente a 

tempestade das paixões que se lhe opõem e destemidamente a Fúria do Mal. 

 O que ele pedir, ele já saberá que será atendido, pois ele pede apenas em 

união com Cristo, ou seja algo simplesmente divino, e quem não glorifica e consola 

esta certeza senão o próprio Salvador que a anuncia? (Jo. XV, 5, 7). 

 Quem não padeceria voluntariamente sofrimentos, visto que ele já sabe, 

por meio de sua permanência em Cristo, através de suas obras (em que) o próprio 

Deus será honrado, que glorifica sua consumação com o Senhor da Criação? (Jo. 

XV, 5, 8). 

 Pois que a união com Cristo conceda glorificação intima, consolo no 

sofrimento, serena confiança e um coração em que o amor humano esteja aberto a 

tudo o que é nobre, a toda grandeza, e não O procure a troco de ambição ou de 

fama, senão apenas por causa de Cristo; pois que a união com Cristo conceda uma 

satisfação que os epicuristas inutilmente, em sua filosofia frívola, que o mais 

profundo pensador nas mais ocultas profundezas do saber em vão aspiram captar, 

e que somente conheça um inseparável sentimento cândido, ingênuo, (de união) 

com Cristo e, por meio dele, com Deus, o qual moldou a vida de uma maneira mais 

bela e a exalta (Jo XV, 11.). 

 Marx. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

49 
 

 Aqui Marx toca em dois pontos caros à Teologia de Lutero: a unio cum Cristo 

(BARTH, 1988: 538-539) e a questão da irmandade entre os Homens8. O foco de 

Marx, como é o de Lutero, é o que se conhece por União com Cristo: isto é a 

identificação que cada ser humano tem para com o Cristo pregado na cruz. Esta 

identidade não elimina nosso Eu e é conhecida e justificada apenas pela fé. Lutero 

explica: 

“Assim vivo já não eu, mas vive em mim Cristo” 
Quando se diz: “Ora vivo”, soa mais pessoal, como se Paulo falasse 
sobre sua própria pessoa. Por esta razão logo em seguida corrige, 
dizendo: “já não eu”, isto é: não eu já em minha pessoa vivo, mas “ 

Cristo em mim vive” A pessoa decerto vive, mas não em si ou para 
si (para sua pessoa) (...). (...) E assim, desta maneira, somos, 
Cristo e eu, então, um (...). (...) Porém quanto ao que se refere a 
justificação, é necessário que Cristo e eu estejamos em máxima 
conjunção, de modo que igualmente ele viva em mim e eu nele 

(quão maravilhoso é poder falar deste modo!). Porque decerto ele 
vive em mim, portanto, tudo o mais em mim existe, a graça, a 

justiça, a vida, a paz, a salvação, e mesmo Cristo (...)”.9  
 

 Porém em Marx a unio cum Cristo significaria ademais a irmanação entre 

os Homens como é entendido em Lutero em um dos seus sermões: 

'A primeira irmandade é a divina, celestial, de todas a mais nobre, 
que é superior a todas as outras, assim como o ouro é superior ao 
cobre ou ao chumbo. Trata-se da comunhão de todos os santos, da 
qual se falou acima, na qual todos nós somos irmãos e irmãs.'Ela é 
tão intima que jamais se poderá conceber outra mais intima; pois 
ali há um [só] Batismo, um Cristo, um sacramento, um alimento, 

um Evangelho, uma fé, um Espírito, um corpo espiritual, e cada 
qual é membro do outro. Nenhuma outra irmandade é tão profunda 
e íntima. (...) Todas as outras irmandades, então, devem ser 
ordenadas de forma tal, que constantemente tenham diante de si a 

primeira e mais nobre, tenham em alta consideração unicamente a 
ela e, com todas as suas obras, não busquem seu próprio interesse, 
mas as pratiquem por amor a Deus, pedindo a Deus que preserve e 

melhore diariamente essa comunhão e irmandade cristãs10. 
(LUTERO, 1987 [1517-1519]: 440-444) 

 

 Os temas aqui tratados são éticos mais do que teológicos. A Teologia vem 

em apoio à tese segundo a qual “ao tomarmos parte em Cristo permitimos que 

                                                           
8
 LUTERO, MARTINHO. Um Sermão sobre o Venerabilíssimo Sacramento do Santo e Verdadeiro 

Corpo de Cristo e sobre as Irmandades.Obras Selecionadas. Volume 1. Os primórdios. Escritos de 1571 

a 1519. São Leopoldo\ Porto Alegre: Editora Sinodal\Concórdia Editora, 1987. Esp. 440-444. Cf. também 

Comentários de Lutero sobre as suas Teses Debatidas em Leipzig. Pp. 333-384, especialmente a tese 1, 

onde o tema da parábola da videira é citado expressamente. 
9
 Vivo autem, iam non ego, sed vivit in me Christus. “Quod dicit: 'Vivo autem', sonat personaliter, quasi 

Paulus loquatur de sua persona. Ideo mox corrigit, dicens: 'Iam non ego', id est: Non ego iam in mea 

persona vivo, sed 'Christus in me vivit.' Persona quidem vivit, sed non in se aut pro sua persona (...) 

Itaque Christus et ego iam unum in hac parte sumus.(...). (...) sed quantum attinet ad iustificationem, 

oportet Christum et me esse coniunctissimos, ut ipse in me vivat et ego in illo (Mirabilis est haec loquendi 

ratio). Quia  vero in me vivit, ideo, quidquid in me est gratiae, iustitiae, vitae, pacis, salutis, est ipsius 

Christi, (...).(LUTERO, MARTINHO. In epistolam S. Pauli ad Galatas Commentarius. [1531] 1535. 

(2,20) 283-285. In: KNAAKE, J.K.F.  et al. Kritische Gesamtausgabe. Volume 40, parte 1. Weimar: 

Hermann Böhlaus, 1911. Grifos meus)  
10

 LUTERO, MARTINHO. Um Sermão sobre o Venerabilíssimo Sacramento do Santo e Verdadeiro 

Corpo de Cristo e sobre as Irmandades. Op. cit. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

50 
 

todos os cristãos tomem da nossa vida”, ou em outras palavras a unio é razão da 

communio e assim o é esta última também reciprocamente.  

 

       Marx 

 No outono de 1835, Marx ingressa no curso de Direito da Universidade de 

Bonn.  Em 1836, vários acontecimentos vão mudar definitivamente os rumos da 

história de Marx: em junho deste ano ele é preso por arruaças; em setembro ele 

confirma seu noivado com Jenny e se transfere para Berlim, onde lentamente 

abandona os estudos de Direito e abraça os de Filosofia. No ano de 1837, ele tem 

contato com o grupo dos jovens Hegelianos, entre eles o professor de Teologia 

Protestante Bruno Bauer. É desta mesma época que datam seus primeiros contatos 

com os escritos de Ludwig Feuerbach (1804-1872), um profundo conhecedor de 

Lutero, desde pelo menos 1826, data em que o próprio Hegel (1770-1831) 

declarara, sem meias palavras, que sua filosofia foi reforçada por seu 

luteranismo11. Em 1833, Feuerbach publicara uma obra intitulada Historia da Nova 

Filosofía, de Bacon de Verulam até Benedikt Spinoza. Lá estão vários pensadores 

que Marx admira e exalta. A obra é dedicada à Teoria do Conhecimento faz um 

exkurs por vários pensadores todos eles influenciados, em menor ou maior grau, 

pelo Protestantismo, que Feuerbach proclama como um novo princípio para 

compreensão do mundo, capaz de separar o “Inessencial do Essencial, o Arbitrário 

do Necessário, o Histórico do Originário” (FEUERBACH, 1833: 20;24). A tônica da 

obra, como disse alhures um especialista, é demonstrar que o protestantismo é “a 

expressão religiosa do espírito livre e autônomo da modernidade, pelo qual o 

Homem se libertou da arbitrariedade da Igreja e conquistou os valores da vida 

burguesa, reconciliando-se com mundanidade” (ARRAYÁS, 1993: XV).  Esta busca 

pela liberdade humana será então mais e mais o summum desideratum de Marx. 

 Conhecemos pouco dos escritos avulsos de Marx desta época e o que 

sabemos é que com fim do doutorado em abril de 1841, cujo título da tese era A 

Diferença da filosofia da natureza em Demócrito e Epicuro, Marx, com 22 anos, 

desempregado procura um emprego como professor em Bonn. Seu antigo amigo, 

Bruno Bauer, como outros jovens hegelianos, sofrem com a censura e as 

perseguições do novo imperador Frederico Guilherme IV (1795 a 1861, assumindo 

o trono em 1840) e por fim ele desiste do magistério. No final deste mesmo ano, 

Moses Hess, filho de um rico comerciante judeu, convidara Marx a escrever artigos 

no seu futuro jornal, a Gazeta Renana. Em janeiro de 1842 sai o primeiro número 

                                                           
11

 No original: “Ich bin ein Lutheraner und durch Philosophie ebenso ganz im Luthertum befestigt” (Eu 

sou um luterano e a Filosofia assim tem reforçado o meu luteranismo). Carta de 3 de julho de 1826 a 

Friedrich August Gottreu Tholuck (1799-1877). In: BUTLER, CLARK e SEILER, CHRISTIANNE 

(trad.). Hegel: The Letters. Bloomington: Indiana University Press, 1984. Pg. 520. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

51 
 

da Gazeta Renana e Hess escreve entusiasmado a um amigo: “Pode se preparar 

para conhecer o maior – talvez o único verdadeiro – filósofo da atual geração (...) 

Imagine Rousseau, Voltaire, d’Holbach, Lessing, Heine e Hegel reunidos numa 

mesma e única pessoa – e estou dizendo reunidos, e não justapostos -, e terá o 

doutor Marx” (ATTALI, 2007: 53). 

  É impossível seguir aqui tudo o que Marx produziu sobre Lutero, direta ou 

indiretamente, desde então, não só pelo caráter fragmentário das publicações mas 

pela dificuldade de acesso a muitos materiais, mas dois momentos dão o tom da 

companhia de Lutero ao jovem jornalista. 

 Trata-se de um artigo escrito no fim de janeiro de 1842, mas só publicado 

em 1843, no conjunto das Anekdota zur neuesten deutschen Philosophie und 

Publicistik, organizado por Arnold Ruge e de distintas autorias como Bruno Bauer, 

Ludwig Feuerbach, Friedrich Köppen, Karl Nauwerck, Arnold Ruge e alguns 

anônimos (RUGE, 1843: 206-208). O artigo, sem autoria, tem sido imputado, 

desde a década de 1970 a lavra de Feuerbach, ainda que, em minha humilíssima 

opinião, os argumentos trazidos por Hans-Martin Hass (HASS, 1973: 108-119) 

necessitem de análises definitivas. É certo, no entanto, que desde David Riazanov 

(1870-1938), organizador dos escritos de Marx na década de 20, o texto tem sido 

atribuído a Marx, embora tenha ficado de fora, com base nos argumentos de Hass, 

da nova organização da MEGA (Marx und Engels Gesamtausgabe)12 em 1975. Seja 

como for a presença deste material no espólio de Marx indica que ele, ao menos, 

tomou contato com este material.  

 

“Lutero como árbitro entre Strauss e Feuerbach 

 Strauss e Feuerbach! Qual dos dois tem razão na recente excitante questão 

a respeito do conceito de milagre? Strauss que trata o assunto ainda como teólogo 

e por isso é [por ele] apanhado (capturado), ou Feuerbach, que o considera não 

como teólogo e por isso o observa livremente? Strauss que vê as coisas como 

aparecem aos olhos da Teologia especulativa ou Feuerbach, que as vê como elas 

são? 

Strauss que não chega a nenhum julgamento decisivo sobre o Milagre e sequer 

suspeita que [por trás] do Desejo haja algo especial, um poder diferenciado do 

espírito através do Milagre como se o desejo não fosse exatamente este Poder do 

Espírito ou dos Homens pressentido por ele, como, por exemplo, o Desejo de ser 

livre, não fosse já o primeiro ato da liberdade ou como Feuerbach atalha e 

pergunta: o Milagre é a realização de um desejo natural ou humano de um modo 

sobrenatural? 

                                                           
12

 MEGA. I,I. Apparat. 966-967. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

52 
 

Qual dos dois tem razão? Lutero  - uma autoridade muito boa, uma autoridade que  

sobre todos os dogmáticos protestantes juntos e cada qual infinitamente prevalece, 

porque a religião nele era uma verdade imediata, ou seja, por assim dizer, a 

Natureza – Que  Lutero decida. 

Lutero diz por exemplo – pois poder-se-ia lançar mão de inúmeras passagens 

citadas por ele – sobre a ressurreição dos mortos, a propósito de Lucas 7  

 „Nós devemos considerar as obras de Nosso Senhor Jesus 
Cristo de um modo distinto e mais alto que as obras dos 
Homens, pois por causa de nós elas também foram 
escritas, de modo que nós devemos reconhecer nesta 

mesmas obras que tipo de Senhor é ele, a saber, um 
Senhor e um Deus que nos pode ajudar, onde mais 
ninguém poderia ajudar, de modo que não há Homem 
caído de tão alto e a tão fundo ao qual ele não posso 
ajudar a sair também seja qual for a sua Falta. E o que é 

para nosso Senhor Deus impossível a ponto de nós não 
nos atrevermos a querer consolo nele?  Ele criou do nada  

Céu e Terra e tudo mais. Ele faz ainda com que a cada ano 
as árvores se encham de cerejas, ameixas, maçãs e peras 
e não tem necessidade de nada para fazê-lo. Para cada um 
de nós é impossível, quando chega a neve no inverno, que 
consigamos um única cerejinha tirada da neve. 

 Mas Deus é o Homem que tudo pode conseguir arranjar, 
aquele, pois, que pode fazer vivente o que está morto, e 

chamar aquele que não é para que seja; em suma, ainda 
que este tenha caído tão fundo, como quer que se queira, 
para nosso Senhor Deus ele não se encontra tão 
profundamente caído a ponto de que ele não posso se 
levantar e endireitar-se. 

  É, então, necessário que reconheçamos tais obras a Deus 

e saibamos que para ele nada é impossível, de modo que 
quando as coisas vão mal nós aprendamos a ser 

destemidos perante sua Onipotência. E quando chega o 
turco ou um outro infortúnio, que pensemos que haja 
alguém que nos ajudará e salvará neste momento, alguém 
que tenha uma mão todo poderosa e que possa nos 
socorrer. E esta é a fé reta e verdadeira. Perante Deus 

deve-se ser destemido e não esmorecer. Pois o que eu e 
outros homens não podemos e não conseguimos fazer, 
isto ele pode e consegue. 

 Quando eu e outras pessoas não pudermos ajudar, ele, 
neste momento, pode me ajudar e também salvar-me da 
morte, Como diz o salmo 68: Nós temos um Deus que nos 
ajuda e o Senhor dos Senhores que nos salva da morte. 

Que, pois, nosso coração seja sempre destemido e 
consolado e se mantenha firme junto a Deus. E os 
corações que servem a Deus com retidão e o amam são 
exatamente os que não se negam e não temem. 

 „Em [com] Deus e em [com] seu Filho Jesus Cristo 
devemos ser audazes. Pois, o que nós não podemos, ele o 

pode; o que nós não temos, ele o tem. Se nós não 
podemos nos ajudarmos, ele pode nos ajudar e deseja 
fazê-lo muito bem e de bom grado, como se vê aqui 
(Obras de Lutero. Leipzig 1732. [Parte XVI] páginas 442 a 
445). 

 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

53 
 

Nestas poucas palavras tendes uma Apologia de todos os escritos de 

Feuerbach – uma apologia das definições de Providência, Onipotência, Criação, de 

Milagre, de Fé, tal como são dadas neste Escrito. 

Que vergonha, oh, cristãos, vós, distintos e comuns, instruídos e ignorantes 

Cristãos, que vergonha, que um Anticristo tenha que mostrar-vos a Essência do 

Cristianismo em sua forma verdadeira e desvelada. 

E a vós, vós que sois Teólogos especulativos e Filósofos, eu vos aconselho: libertai-

vos dos conceitos e dos preconceitos da Filosofia especulativa [existente] até este 

momento, se quereis ir até as coisas tais quais elas são, isto é, se quereis chegar a 

Verdade e a Liberdade, chegar por não outro meio que não seja através do arroio 

de fogo [Feuer-bach]. Feuerbach é o Purgatorium do presente. 

Nenhum berlinense 

Pregação”13. 

 Neste texto, diferentes noções de Milagre são apresentadas. Para ambos os 

autores julgados, o Milagre é um desejo, mesmo que sobrenatural pois não está na 

ordem da razão. Como para Strauß, que havia escrito dois anos a respeito do tema 

em sua obra Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung und 

im Kampfe mit der modernen Wissenschaft (STRAUß, 1840-1841) , onde o tema do 

milagre aparece como indistinta da fé no controle sobre a Natureza e por isso o 

considera a partir da sua aparência, pois o Milagre é parte de um poder distinto do 

poder do Desejo, a autor opta por opô-lo a Feuerbach, que considera as coisas 

como elas são. E quem irá julgar? Lutero porque para ele a Religião é “uma 

verdade imediata”, dando claramente a vitória para Feuerbach. Se o texto não é de 

Marx `e bene trovato. Lutero aparecerá outras vezes ao longo do ano de 1842. 

O segundo momento marcante da companhia de Lutero ocorre no segundo 

semestre de 1842, quando o cerco da censura contra a Gazeta Renana acirrara. 

Uma minuta endereçada ao jornal exigia que a Gazeta mudasse suas tendências 

irreligiosas e adotasse uma posição agradável ao Governo (eine der Regierung 

gefällige annehmen). E o que fez Marx? Além de lembrar ao responsável pela 

província em Koblenz, Justus Wilhelm Eduard von Schaper, das responsabilidades 

de que um jornal deve “lançar luz, ainda que com duras críticas, sobre as condições 

do Estado e as Instituições da Pátria” (wenn auch scharfen Kritik die staatlichen 

Verhältnisse und Einrichtungen des Vaterlandes beleuchtet), recordava que a 

Alemanha e em especial a Prússia, encontrava-se dividida em duas frentes de 

batalha (in zwei Heerlager –acampamentos- getheilt ist), referindo-se ao 

catolicismo e a protestantismo e que a questão permanecia sem resolução. No 

entanto, acrescenta Marx “Se Lutero não tivesse sido condenado por ter atacado, 

                                                           
13

 Karl Marx/ Friedrich Engels - Werke. (Karl) Dietz Verlag, Berlin. Band 1. Berlin/DDR. 1976. S. 26/27. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

54 
 

malgrado o Kaiser e o Reino, a Igreja Católica, de uma maneira até devassa e que 

rompesse com todos os limites das formas, [e] o modo de ser do Cristianismo 

naquela época, será que teria sido proibido, em um Estado protestante, advogar 

uma posição oposta ao corrente Dogma (...)?”14 Para meias palavras, bom 

entendedor basta...Se não fosse Lutero, a Alemanha ainda estaria na Idade 

Média...O trecho, no entanto, foi riscado na versão final (vide infra).  

 Ainda mais uma vez, em uma polêmica aberta contra a Gazeta do Reno e do 

Mosela, em março de 1843, por ocasião da morte de Friedrich von Sallet, Marx 

retoma o exemplo de Lutero na defesa dos jovens hegelianos. No Evangelho dos 

Leigos de Sallet, escrito em 1842, todo em versos, percorrendo os principais livros 

bíblicos, reconhecemos as principais idéias de Feuerbach: a imanência à 

transcendência, o materialismo ao idealismo, o amor ao próximo ao amor a Deus, o 

ateísmo ao teísmo (TEBBEN, 2011: 94). O lançamento do livro, no entanto, teve 

uma recepção calorosa em um Jornal de Trier, que chamou Sallet, de “verdadeiro 

campeão do Senhor”, por ter “revelado a verdade eterna”. Aos poemas, um outro 

jornal a Gazeta do Reno e do Mosela não poupa críticas, chamando as idéias de 

Strauss, Feuerbach e Bruno Bauer de ‘perniciosa doutrina’. Marx, por sua vez, como 

diretor da Gazeta Renana, não critica apenas o Jornal da Renânia, mas aproveita 

para espinafrar o apologista do jornal de Trier 

“(...) Sallet certamente esforçou-se por ser um verdadeiro 

ser humano, mas de modo algum um campeão da verdade 

eclesiástica. (...) Pelo contrário, Sallet acreditava poder fazer 

valer a verdade racional efetiva apenas em oposição à 

verdade sagrada, acreditava poder fazer valer uma moral 

humana sendo efetiva somente em oposição a um ser 

humano cristão, e por isto é que ele escreveu em seu 

Evangelho-Leigo. E o que aconteceu? Honrou o apologista do 

Jornal de Trier o homem quando ele pôs todos os seus 

esforços de cabeça para baixo? Será que teria sido uma 

honra para Lutero se alguém dissesse que ele era um bom 

católico (...)? Quanta hipocrisia!”15 
 

A Gazeta será fechada poucos meses depois. 

 

À guisa de conclusão: 

 Diante do quadro apresentado fico com sensação de estar sendo sucinto em 

demasia. Há tanto que escrever sobre o Jovem Marx, que dificilmente 

conseguiríamos dar conta de qualquer aspecto à exaustão deste pensador ‘novato’. 

                                                           
14

 Carta de Karl Marx a Justus Wilhelm Eduard von Schaper em Koblenz. Colônia entre 12 e 17 de 

novembro de 1842. In: Karl Marx\ Friedrich Engels Gesamtausgabe. 3. Abt. Correspondências. Volume 

1. Berlim: Dietz (editora), 1975. Pg 34. 
15

 MARX, KARL. Die „Rhein- und Mosel-Zeitung“ als Grossinquisitor. Rheinische Zeitung. 12 de março 

de 1843. In: Karl Marx\Friedrich Engels Gesamtausgabe (MEGA). 1.Abt. Volume 1. Texto. Berlim: 

Dietz Verlag. 1975. Pp. 360-362, esp. Pg. 361. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

55 
 

A trajetória intelectual de Marx (alguns preferem o termo Desenvolvimento 

Intelectual) é tão multifacetada que seria injusto estabelecer aqui uma matriz 

causal única para o vigor de seu pensamento. O que sabemos é que o Judaísmo e o 

Catolicismo tiveram um papel decisivo na visão de mundo deste, até então, jovem 

protestante. Ele buscou muitas vezes nos escritos de Lutero e no próprio Lutero, 

isto é, na personagem histórica Lutero, as fontes do inconformismo e da liberdade 

para romper as cadeias do status quo em uma das regiões mais pobres da então 

Prússia. Em 16 de novembro de 1842, na sede da Gazeta Renana, na cidade de 

Colônia, ele encontrou o jovem, nascido em berço pietista, Friedrich Engels, com 

quem havia cruzado um ano antes em Berlim, um encontro que mudaria para 

sempre suas vidas.  A seu modo, Lutero o libertara. 

 

Bibliografia: 

 

ARRAYÁS, LUIS MIGUEL ARROYO (org. e trad.). Ludwig Feuerbach. Escritos en 

torno a La Esencia del Cristianismo. Madrid: Tecnos, 1993. Pg. XIV. 

ATTALI, JACQUES – Karl Marx ou o Espírito do Mundo. Trad. C. Marques. Ver. M. 

Backes. Rio de Janeiro: Record, 2007. 

BARTH, KARL. Union with Christ. In: BARTH, Karl. Church Dogmatics.  Vol. IV, Part 

3.2, "The Doctrine of Reconciliation." Edinburgh: T & T Clark. 1988. pgs 538-549. 

BAUER, JOACHIM & PESTER, THOMAS -  Die Promotion von Karl Marx an der 

Universität Jena 1841. Hintergründe und Folgen. In: I. Bodsch (org.). Dr. Karl 

Marx. Vom Studium zum Promotion – Bonn, Berlin, Jena. Begleitbuch zur 

gleichnamigen Ausstellung des StadtMuseum Bonn in Kooperation mit dem Archiv 

der Friedrich-Schiller-Universität Jena. Bonn: ed. StadtMuseum Bonn. 2012. Pg. 52. 

BUTLER, CLARK e SEILER, CHRISTIANNE (trad.). Hegel: The Letters. Bloomington: 

Indiana University Press, 1984. Pg. 520. 

CORNU, AUGUSTE. Carlos Marx y Frederico Engels. Del Idealismo al Materialismo 

Historico. Tomo I. Los Años de infância y de juventud. La izquierda hegeliana. 

1818\20- 1844. Trad. Patricia Canto. Buenos Aires: Platina\Stilcograf. 1965. 

EASTON, LOY E GUDDAT, KURT H.  Writings of the Young Marx on Philosophy and 

Society. Nova Iorque: Anchor Books, 1967. 

FEUERBACH, LUDWIG ANDREAS. Geschichte der Neuern Philosophie von Bacon von 

Verulam bis Benedict Spinoza. Ansbach: C. Brügel, 1833. 

HASS, HANS-MARTIN. Feuerbach statt Marx. Zur Verfasserschaf des Aufsatzes 

Luther als Schiedsrichter zwischen Strauß und Feuerbach. International Review of 

Social History. XIII, 1. 1973. Pp. 108-119. 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

56 
 

LEOPOLD, DAVID. The Young Karl Marx. German Philosophy, Modern Politics, and 

Human Flourishing. Nova Iorque: Cambridge University Press, 2007. 

LUKÁCS, GYÖRGY . O jovem Marx e outros escritos de filosofia. Organização, 

apresentação e tradução de Carlos Nelson Coutinho e José Paulo Netto. Rio de 

Janeiro: Editora UFRJ, 2007. 

LUTERO, MARTINHO. Um Sermão sobre o Venerabilíssimo Sacramento do Santo e 

Verdadeiro Corpo de Cristo e sobre as Irmandades.Obras Selecionadas. Tradução. A 

Höhn; I. Kayser; L. M. Sander; M. L. Hasse e W. O. Schlupp Volume 1. Os 

primórdios. Escritos de 1517 a 1519. São Leopoldo\ Porto Alegre: Editora 

Sinodal\Concórdia Editora, 1987. Esp. 440-444. 

MARX, KARL & ENGELS, FRIEDRICH GESAMTAUSGABE. (MEGA). Institut für 

Marxismus-Leninismus beim Zentralkomitee der Kommunistischen Partei der 

Sowjetunion & Institut für Marxismus-Leninismus bem Zentralkomitee der 

Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands (org.) – Vol. III, 1 - Karl Marx & 

Friedrich Engels Briefwechsel bis April 1846. Text. Karl Marx Friedrich Engels 

Gesamtausgabe (MEGA). Berlim: Dietz, 1975. Pp. 290-292 

McLELLAN, David – Karl Marx – Vida e Pensamento. Trad. J. A. Clasen. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 1990. 

MEHRING, FRANZ (org.). Aus dem literarischen Nachlass von Karl Marx, Friedrich 

Engels und Ferdinand Lassalle. Volume 1. Gesammelte Schriften von Karl Marx und 

Friedrich Engels. Von März 1841 bis März 1844. Stuttgart: J. K. W. Dietz Nacht, 

1902. 

RUGE, ARNOLD (org.). Anekdota zur neuesten deutschen Philosophie und 

Publicistik. Zurique e Winterthur: Literarischen Comptoirs, 1843.Pp. 206-208. 

SPERBER, JONATHAN. Karl Marx. Uma Vida do Século XIX. Trad. Lúcia Helena de 

Seixas Brito. Barueri, SP: Amarilys, 2014. 

STEIN, HANS. Der Uebertritt der Familie Heinrich Marx zum evangelischen 

Christentum. Jahrbuch des Kölnischen Geschichtsvereins. Volume 14, Issue jg, 

1932. Pp126–129. 

STRAUß, DAVID .F. Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen 

Entwicklung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft. Tübingen: bei 

Osiander, Stuttgart: bei Köhler, 1840-1841. 2 VOLUMES 

TAUBERT, INGE.  Probleme der weltanschaulichen Entwicklung von Karl Marx in der 

Zeit von März 1841 bis März 1843.  Marx-Engels Jahrbuch. Berlim: 1987 Pp. 205-

232. 

TEBBEN, Karin – Tannhäuser: Biographie einer Legende.  Vandenhoeck & Ruprecht. 

2011.Pg. 94 

 



RJHR IX: 16 (2016) – Marcos J. de A. Caldas 
 

57 
 

 


