N
Revista © "
Jesvsm 1ssx wes.4eto

RevistideEstndos Sobre o esus Historico e siiiRecepcan,

Recebido em: 15/01/2016
Aceito em: 20/02/2016

A “CONDENACAO” DO ARIANISMO (SECULO IV D.C.)
The "CONDEMNATION" of Arianism (Century IV D.C.)

Orientador: Carlos de Faria Junior?
http://lattes.cnpqa.br/8753511113350049

Flavio Henrique Santos de Souza?
http://lattes.cnpqa.br/8744453260636886
Resumo:

Este artigo versa sobre a “condenacdao” da doutrina ariana que gerou grande
ebulicdo teoldgica entre os cristdos na Antiguidade e fez com que os clérigos
fizessem prevalecer um pensamento “ortodoxo” em detrimento de pensamentos
tidos como heterodoxos. Em 325 d.C., ocorreu o Concilio de Niceia onde os
ensinamentos do presbitero Ario foram “condenados” oficialmente pelos bispos e
chancelados por Constantino. Mas, por que o arianismo engendrou tanto estorvo
doutrinario? E o que tentaremos reponder ao longo desse artigo.

Palavras-chave: Arianismo, Heresia, Concilio de Niceia, Ortodoxia, Constantino.

Abstract:

This versa article about the “condemnation” of the Aryan doctrine that generated
great theological boiling among Christians in antiquity and made the clerics did
prevail a thought “orthodox” to the detriment of thoughts seen as heterodox. In
325 AD, was the Council of Nicaea where the teachings of Arius presbyter were

“condemned” officially by the bishops and stamped by Constantine. But why

! Graduado em Histéria pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), mestre em Histdria
Social pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) e doutor em Histéria Econémica pela
Universidade de Sdo Paulo (USP).

2 Licenciado em Historia pela Universidade Castelo Branco (UCB). Pés-graduado em Histéria Antiga e
Medieval pelo Nucleo de Estudos da Antiguidade da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (NEA-
UERJ).


http://lattes.cnpq.br/8753511113350049
http://lattes.cnpq.br/8744453260636886

RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

Arianism engendered both doctrinal hindrance? It is what we will try reply

throughout this article.
Keywords: Arianism, Heresy, Council of Nicaea, Orthodoxy, Constantine.

59



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

1. INTRODUGAO

A doutrina ariana é conhecida também como arianismo devido o nome do
seu criador ter sido Ario que foi um sacerdote cristdo na cidade de Alexandria no
século IV. E relevante abordar essa temporalidade e espacialidade em relacdo ao
tema, pois essa doutrina ndo tem nenhuma paridade com o arianismo
contemporaneo que se notabilizou no século XX sendo encabecado por Adolf Hitler
conjuntamente com os nazistas.

O arianismo do século passado diz respeito a superioridade racial, ou seja,
foi uma doutrina etnocéntrica onde uma suposta “raca ariana” foi supervalorizada
em detrimento das demais racas que precisavam ser extirpadas por serem
consideradas inferiores. Assim, isso veio desembocar no episddio historico
conhecido como Holocausto onde aproximadamente seis milhdes de judeus foram
mortos e também na hecatombe acometida aos poloneses, Testemunhas de Jeova,
deficientes fisicos, homossexuais, ciganos etc. Todos estes assassinados pelos
nazistas.

Inicialmente, é importante salientar essa diferenciagao terminoldgica, pois o
termo arianismo aparece em dois tempos e espacos historicos bem distintos cujos
propositos sdo bem diferentes.

O arianismo que estaremos ressaltando nesse artigo, diz respeito as
discussbes teoldgicas cristds na Antiguidade sobre questGes relativas a uma
possivel igualdade entre Jesus de Nazaré e Deus.

No século IV, houve o apogeu do processo de construcdo da deidade de
Jesus, ou seja, foi onde Jesus deixou de ser um simples camponés da Palestina
para se tornar Deus completamente. Essa ideia da deificacdo de Jesus nao se
originou no século IV, pois vem desde o século I e esta explicita no Evangelho de
Jodo (apenas nele e com muitas ambiguidades, os outros trés Evangelhos
canonicos ndo chamam Jesus de Deus). Porém, ndo eram todos os cristdos que
comungavam com esse ideario. Apds a criacdo das bases da “ortodoxia” no quarto
século, os clérigos que se sagraram vencedores do Concilio de Niceia e, doravante,
da elaboracdao do processo de formacdao do Novo Testamento, ganharam a maioria
dos adeptos para a crenca da chamada alta cristologia. Entretanto,

A crenca na divindade de Jesus criou um problema ébvio para os
primeiros tedlogos cristdos que queriam rejeitar a ideia paga de que
havia muitos deuses e permanecer na rigida tradicdo monoteista do
judaismo (Ehrman, 2010: 315).

3 “Povos nomades. Conforme a teoria dos genealogistas de Hitler, da raga ariana descendem 0s povos
nordicos da Europa, particularmente os alemées. Unica raga superior da terra, com capacidade de dominar
o mundo”. ABRAHAM, Ben. Holocausto. Sdo Paulo: WG Comunicac¢des e Producdes, 1976: 146.

60



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

Um dos “tedlogos” de maior proeminéncia que discorreu sobre esse
assuntto no mundo antigo foi Ario. O professor Ario tinha um prisma diferenciado
em relacdo a pessoa de Jesus, porque na sua visao, o camponés judeu ndo tinha
igualdade com Deus, isto é, Ario considerava Jesus como divino, porém, nao tinha a
mesma natureza de Deus-Pai. Posteriormente, o arianismo foi arbitrariamente
nomeado de heresia pelos clérigos que se achavam “ortodoxos”, essa rotulacao dos
eclesiasticos se tornou um juizo de valor, porque “a palavra heresia é de origem
grega hairesis e significa escolha, partido tomado, “corrente de pensamento (...)"”
(Frangiotti, 1995: 6).

No ambito dos cristianismos primitivos, a heresia se tornou “(...) a negacao
ou pregacao de um evangelho diferente daquele pregado pelas autoridades
apostélicas” (Frangiotti, 1995, p. 6). Logo, os hereges se tornaram transgressores e
desobedientes que ndo andavam no “viés correto” das tradicdes e pregacoes
apostdlicas, e aquele que tentasse pensar diferente de tais autoridades seria
anatematizado®, perseguido e punido.

Dessa forma, analisaremos o estigmatizado “desvio” doutrinario de Ario que
se desvinculou do ensino tradicional que a maior parte da comunidade crista

seguia, e, por isso foi condenado e transformado em heresia.

2. A QUERELA CRISTOLOGICA

Em 324 d.C., Constantino, o Grande, estabeleceu o dominio e a unidade
(reunificagdo do Ocidente ao Oriente) do Império Romano vencendo Licinio®. Com
isso, se fortaleceu mais para continuar com o processo de unificacdo da religido
cristd simultaneamente com o Império. Isso porque, Constantino foi o primeiro
imperador romano a professar também o Deus cristdo imiscuido com suas crengas
pagas®. Segundo a tradicdo historiografica, sua conversdo teria ocorrido em 312

d.C. durante a Batalha da Ponte Milvio (mas ndo se sabe ao certo se Constantino

* Anatema no grego (anathema) significa votado & maldigdo. Esse termo quando empregado no Novo
Testamento pode significar “alguém que ndo compartilha da mesma doutrina (Gl, 1:8)”. Assim, por ndo
partilhar do mesmo ideério o individuo é tido como amaldicoado. SANTOS, Jodo Batista Ribeiro.
Dicionario Biblico. Sdo Paulo: Didatica Paulista, 2006: 33.

% Foi um co-imperador romano que governava a parte oriental do Império. Seu governo se estendeu de
308 até 324 d.C, quando foi destronado pelo seu cunhado Constantino que era o imperador do Ocidente.
VEYNE, Paul. Quando Nosso Mundo se Tornou Cristdo (312-394). Rio de Janeiro: Civilizacdo
Brasileira, 2011: 7-8.

® N&o utilizamos o termo pagdo com a carga pejorativa que escritores eclesiasticos Ihe atribuiram, mas
estamos falando de aspectos culticos de religides politeistas que eram voltadas para elementos da
natureza. LOYN, Henry R. Dicionério da ldade Média. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997: 663-664.

61



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

teve algum contato com a religido crista anteriormente, mesmo sabendo-se que
seus pais eram cristdos). Destarte, apds Constantino vencer Maxéncio’ e atribuir a
vitéria ao Deus cristdo, logo, as perseguicGes periddicas que eram perpetradas
contra os cristdos foram desfechadas em 313 d.C. com o Edito de Mildo (lei que
concedia liberdade religiosa em todo o Império Romano e que favorecia, sobretudo,
aos cristdos). Apesar do favorecimento aos cristdos, os pagaos ndo foram
perseguidos ou coagidos para que se tornassem conversos ao cristianismo. Mas
dentro dessa conjuntura pacificada para o imperador, problemas doutrindrios com
sacerdotes cristdos comecaram a aparecer, €, isso envolveria doravante a figura de
Constantino. Segundo o historiador Waldir Freitas Oliveira:

(...) A vida do Império, no que se refere a religido cristd, iria ser
tumultuada pelo surgimento da doutrina arianista que provocou a
divisdo do cristianismo da época, gerando uma vasta polémica (...)
(Freitas, 1990: 41).

Em 318 d.C., uma grande disputa doutrinaria eclodiu em Alexandria no
Egito. A cidade tinha muito prestigio, pois era um dos grandes patriarcados da
Igreja assim como Antioquia, Jerusalém e Roma (em 330 d.C., com a criagao da
cidade de Constantinopla o quinto patriarcado da Igreja foi inaugurado). Os bispos
tinham muita influéncia ante a populagdo nos assuntos concernentes a pareceres

religiosos, e devido a esse status eles eram sobremodo ouvidos, porém:

(...) Nesse periodo, uma forte tendéncia a secularizagdo do clero,
em parte atraido pelos prazeres da vida mundana e pelas regalias
que o poder lIhe proporcionava. Donde haverem, entdo, ocorrido as
primeiras manifestacdes de insatisfacdo no seio da Igreja, com a
fundacdo de mosteiros para onde partiam e se recolhiam os
descontentes, a fim de ali praticar um cristianismo mais puro e fiel
as suas proprias origens. Foi nesse cenario que surgiu o grande
cisma provocado por Ario, presbitero da Igreja de Alexandria
(Freitas, 1990: 42).

Nesse contexto, os debates teoldgicos dos sacerdotes deixaram apenas de
serem discussOes metafisicas para abarcar diversas aspiragdes materiais que eram
contidas no arcabougo dos discursos dos mesmos:

(...) As lutas doutrindrias se misturam questdes pessoais, politicas,
aspectos econOmicos, querelas de vocabulario, influéncias
palacianas. Tudo isso contribui para complicar a discussao e lhe dar
complexidade (Frangiotti, 1995: 88).

Todo esse embaraco doutrindrio se iniciou quando o bispo Alexandre

requereu a opinidao de seus padres sobre um texto do Antigo Testamento (ndao tem

” Foi um imperador romano entre os anos de 306 e 312 d.C. e filho do imperador Maximiano. Maxéncio
foi derrotado por Constantino na Batalha da Ponte Milvio em 312 d.C. GIBBON, Edward. Declinio e
Queda do Império Romano. Sao Paulo: Companhia das Letras. Circulo do Livro, 1989: 182-183.

62



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

como saber que texto seria esse, pois na carta escrita por Constantino sobre o
episdédio, o imperador ndo discrimina a passagem veterotestamentaria). O
sacerdote Ario comecou a esbocar pensamentos discrepantes aos da maioria dos

n

eclesiasticos, logo, ele se inflamou em discursos contra o bispo Alexandre: “os
estivadores de Alexandria se envolviam apaixonadamente, parece, com essas
controvérsias, que, entretanto ndo interessavam as multiddées Ocidentais” (Le Goff,
2007: 34).

Os comentarios tecidos por ambos os sacerdotes eram sobre a divindade de
Jesus de Nazaré, pois “durante bem mais de um século, os tedlogos continuaram a
debater a questdo da relagcdo do Pai com o Filho” (Ehrman, 2010: 320). E,
sobretudo em Alexandria, onde houve uma imensa producdo de doutrinas sobre
metafisica, visto que a cidade era um grande centro de reflexdo e na localidade se
tinha o costume de discussdes teoldgicas.

Ario tinha por seu oponente o bispo Alexandre que ndo concordava com os
seus argumentos teoldgicos. O discurso de Alexandre enfatizava a igualdade do Pai
(Deus) e do Filho (Jesus) e ressaltava que o Filho era o proprio Deus encarnado.

Ario, por sua vez, que era presbitero da mesma cidade o contradizia, ndo
crendo nessa alegacdo de Alexandre que era o bispo principal do territério. Dai
nasceu esse grande estorvo doutrinario.

Desde o século II e III, questdes ligadas as variedades interpretativas das
Escrituras ja borbulhavam no ambito cristdo (principalmente sobre a natureza de
Jesus de Nazaré). Todavia, se retroagirmos ao século I é possivel visualizar que
isso também foi muito comum no cerne cristdo (como é até hoje no século XXI,
vide as diversas denominagdes cristas existentes), pois o cristianismo surgiu de
dissidéncias internas do judaismo. E dentre tantos grupos cristdos existentes nos
séculos I, II, III e pincipio do IV, nenhum deles tinha a compilagdo do Novo
Testamento. Isto é, o processo de formagdo do canone neotestamentario ndo tinha
sido principiado (mesmo ja tendo todos os livros escritos que hoje pertencem ao
Novo Testamento, ndo existia nenhum “Novo Testamento” no periodo). De sorte
gue, existiam diversos livros (evangelhos, epistolas, apocalipses etc.) que para
alguns grupos cristdos era a “Palavra de Deus”, mas para outros grupos essa
literatura ndo tinha ‘“inspiracdo divina”. E assim, ocorreu uma convivéncia
efervescente com diversos grupos que tinham seus préprios livros e prismas em
relagdo a fé cristd. Entretanto, nada ainda tinha exercido tanta imfluéncia no
tocante a cristologia quanto o ideario de Ario.

A doutrina de Ario repudiava a chamada consubstancialidade de Jesus com

Deus-Pai e o ponto central versava sobre as seguintes caracteristicas:

63



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

Como principio basico de todo el sistema, Arrio ponderaba la unidad
absoluta de Dios, eterno, increado e incomuniclabe. Fuera de El’,
todo lo demas que existe son meras criaturas suyas. De este
principio se deriva la afirmacién fundamental de que el Verbo o
Cristo no es eterno y ha sido creado de la nada, mas no por
necesidad, sino por libérrima voluntad suya. La razon se su creacion
es para que sirviera al Padre celestial de instrumento para crear el
mundo. Por consiguiente, el Verbo no es de la misma naturaliza que
el Padre; es diverso de la divina esencia; por su propia naturaliza,
mudable y susceptible de pecado (Llorca, 1955: 402).

Na perspectiva do bispo Alexandre e alguns pensadores proto-ortodoxos®, a
doutrina de Ario destruiria toda a ldgica salvivica cristd. Porquanto se Jesus fosse
apenas uma criatura, nao poderia ser Deus e ndo redimiria o mundo dos seus
pecados. Por isso, comecou uma grande disputa para liquidar esse ensinamento
arianista, mas os adeptos do arianismo cresceram entre os helenistas® e a doutrina
expandiu-se rapidamente. Os que comungavam com as ideias de Ario entraram em
atividade e foram conflitar com o bispo Alexandre que era tido como o “guardador”
da doutrina tradicional na regido:

A pregacao de Ario mudou repentinamente a forma como muitos
cristdos concebiam Deus e provocou, em pouco tempo, divisdes em
cada comunidade cristd, suscitando um ativo engajamento popular
em Alexandria, no Egito e em todo Oriente (Funari, 2012: 105).

Alexandre e seus seguidores afirmavam categoricamente a
consubstancialidade de Jesus com Deus em seus sermdes. Para os proto-ortodoxos,
o Filho era igual ao Pai, porque Deus o gerou da mesma substdncia. Com isso,
essas declaragcbes dariam inicio ao que posteriormente seria a formulacdo das trés
pessoas da divindade crista “ortodoxa”, pois a questdao do Pai e do Filho ja estava
sendo discutida e, doravante, foi acrescentado o Espirito Santo para formar a
“triade divina”. Dessa forma, mais tarde, foi engendrado o dogma da Trindade onde
ndo haveria hierarquias de divindade. Ficando da seguinte maneira: “ha trés
pessoas em Deus. Elas sdo distintas uma das outras. Mas cada uma é igualmente
Deus. Todas as trés sdo seres eternos. E todas sdo feitas da mesma substancia”
(Ehrman, 2010: 322).

Enquanto isso, Ario continuava pregando e ensinando sua deducéo ldgica:

(...) Afirmava em suas pregagdes que o Cristo, como Criatura do
Pai, ndo lhe poderia ser idéntico, faltando-lhe inclusive o atributo da
eternidade, “desde que houve um tempo em que ndo existia”.
Subordinando-o, pois, a figura do Pai. Por outro lado, sustentava
ser o Evangelho uma revelacdo da verdade, mas ndo a Unica e
definitiva fonte da verdade para os cristdos (Freitas, 1990: 42-43).

8 Grupo de cristdos dos séculos 11 e III que, doravante, se intitulou como “ortodoxo”. EHRMAN, Bart.
Quem Jesus foi? Quem Jesus nao foi?. Rio de Janeiro: Ediouro, 2010: 248.
% Pessoas que comungavam com aspectos sociais, culturais e politicos da Grécia.

64



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

Mesmo Ario se obstinando contra o bispo superior da regido (Alexandre),
continuava com a série de ensinamentos em comunidades cristds e assembleias
publicas expondo sua doutrina de que Jesus era uma criatura de Deus muito
excelsa (Logos), mas nado igual a Deus. Dizia também que a criacdo de Jesus foi
para que ele se tornasse apenas intermediario na criacdo do mundo. Ou seja,
segundo a doutrina ariana, Jesus continuava a ser divino e também em certa
medida Deus. Todavia, nao era igual a Deus-Pai. Pois houve um tempo que Jesus
nao existia e Deus sempre existiu. Logo, Deus s6 se tornou Pai quando Jesus
passou a existir.

As ideias de Ario comecaram a crescer e deflagraram gigantescas agitacdes
nos cristdaos orientais (afinal de contas, era uma nova forma de se conceber Deus
diferentemente da maioria). Porquanto “Ario conquista enorme audiéncia no
Oriente, acolhido nos meios intelectuais e populares, compondo canticos que os
marinheiros difundiam circulando-os por toda a costa do império” (Frangiotti, 1995:
88).

O bispo Alexandre respondeu a esses posicionamentos escrevendo para
varios bispos. Desse modo, Ario e seus seguidores foram denunciados por tentarem
evitar a divindade de Jesus.

Em 319 d.C., aconteceu um sinodo'® que contou com aproximadamente
cem bispos que condenaram a doutrina ariana. Logo, Ario foi deposto da
comunidade crista de Alexandria com cerca de outras vinte pessoas que o apoiava.
Ario perdeu assim o0 seu presbiterato, contudo, o mesmo continuou com suas
pregacdes. Pois ele foi “condenado” na sua territorialidade, todavia, pediu apoio a
bispos de fora do Egito, principalmente Eusébio de Cesareia e Eusébio de
Nicomédia. Assim, doravante, Ario seria reabilitado na Igreja também por causa da

ajuda desses dois bispos.

3. 0 CONCIiLIO DE NICEIA: A “CONDENACAO" DO ARIANISMO

Com toda essa agitacdo produzida pelo arianismo na parte oriental do
Império, Constantino atentou para a controvérsia entre os seus sacerdotes e
procurou extinguir esses debates enviando uma carta para Ario e Alexandre,

porque com a permanéncia das contrariedades doutrindrias poderia surgir o

19 No principio da histéria eclesiéstica os termos sinodo e concilio eram usados de forma comum para
denotar assembleia de clérigos. Ap6s o Concilio de Niceia, os termos ganham novos significados, de
modo que sinodo se tornou uma assembleia de bispos de uma provincia ou regido, isto é, o clero da
diocese. LOYN, Henry R. Diciondrio da Idade Média. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997: 789.

65



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

impedimento da unidade do Império em relacdo as questles politicas, sociais e

religiosas:
O imperador temia a expansao e o volume da heresia. Esta parecia
representar uma fissura e ameca a unidade politica e religiosa do
Império. Multiplicavam-se as rivalidades, as facgdes, as intrigas da
corte e manipulagdes de informagdes. De fato, apaixonando o povo,
a heresia se tornava catalisador de desordem, tumultos, motins
(Frangiotti, 1995: 92)

Desde a metade do século XIX, muitos historiadores discutem sobre o
carater da conversdo de Constantino ao Deus cristdo e o que de fato o teria levado
a intervir nessa querela teoldgica. Mas essas questdes ainda estdo longe de um
consenso. Entretanto, é notorio que Constantino buscou tirar proveito politico dessa
situacdo, porque através de uma religido cristd “unissona” (pelo menos para a
maioria dos cristdos) o imperador procurou unir o Ocidente ao Oriente na adoracao
divina (sem negligenciar o paganismo). E devemos salientar também que na Roma
antiga, religido e politica estavam atreladas intrinsecamente. De modo que se o
Estado romano estivesse vivendo em abundéancia, isso teria sido proporcionado
pelos deuses. Agora, se Roma estivesse em frangalhos, os cidadaos nao teriam
cumprido com seus deveres de adora-los (os deuses) corretamente. Logo, essa
meétrica foi aglutinada ao cristianismo no Império Romano. Entdo, nessa conjuntura
Constantino visualizou uma oportunidade para enrijecer a unidade do Império
conjuntamente através do cristianismo. Buscando assim, o controle politico, social e
religioso ante a populacdo do Império.

Com isso, o imperador Constantino promoveu a convocacdo do Concilio de
Niceia em 325 d.C. na Asia Menor. Este foi considerado o primeiro Concilio
Ecuménico da Igreja’l. Porém, contou com aproximadamente 318 bispos que em
sua maioria eram do Oriente. Os clérigos da parte ocidental praticamente nao
participaram, ou seja, o concilio ndo foi de proporgdes “mundiais”. Pode-se dizer
gue a questdo do translado para esses bispos que nao foram convocados era muito
dificil e, além disso, o ponto mais importante para essa ndo convocacdo esta nas
muitas formas diferentes e divergentes de cristianismos existentes em varios
territorios do vasto Império Romano. Ou seja, isso demonstra que desde a
Antiguidade o cristianismo sempre foi uma religido polissémica.

A tbnica deste concilio permeou sobre a doutrina ariana que dizia em sintese
que Jesus de Nazaré era um Deus subordinado, mas ndo era igual ao Deus-Pai.

Porém, o concilio ndo se restringiu a apenas essa doutrina por que:

11 Nessa espécie de assembleia, comparecem todos os bispos que sdo convocados por um pontifice.

66



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

Aparte la cuestion arriana, el concilio se ocupd de varios assuntos
de escassa importancia: el cisma de Melecio y la cuestion sobre la
celebratiéon de la Pascua. Condenado su cisma, los melecianos
hicieron causa comun com los arrianos. Em la celebration de la
Pascua, se proclamé la practica usada em la Iglesia occidental.
Ademas, se dieron unos 20 canones disciplinares, em los que
decidia la cuestidén del bautismo de los hereges y de los lapsos o
apostatas de la persecusiéon (Llorca, 1955: 409-410).

Até o inicio do século IV, era comum que muitos clérigos ensinassem nas
suas comunidades cristds que Jesus tinha tanto a natureza humana quanto a divina
(Jodo, 1: 1-14; 8:58; 10:30), que fora um homem que nasceu “virginalmente” e
sem pecado (Mateus, 1: 18-25; Jo, 8:46). E, assim que recebeu o batismo iniciou
suas pregacdes do evangelho do Reino de Deus, assumiu a condigdo messianica
(Mateus, 16: 13-20; Jo, 4: 1-30) e que teria dito ser o préprio Deus (Jodo, 8: 53-
58). Com isso, foi sistematizado por alguns eclesiasticos que o ato de crer nas
referéncias supracitadas como também na morte e ressurreicao de Jeus de Nazaré,
representaria que o individuo poderia ser “salvo”. Assim, todo aquele que cresse
nesses ensinamentos (encarnacgao, crucificacdo, ressurreicao etc.) ndo pereceria
espiritualmente no castigo eterno (Jodo, 8: 51 e 11: 26).

Entretanto, todas essas alegacdes foram sendo construidas bem antes do
século IV, pois todos esses ensinamentos estdo elencados pelos escritores dos
Evangelhos que escreveram durante o I século. E pertinente evidenciar que os
Evangelhos foram escritos entre 35 a 65 anos depois que Jesus de Nazaré tinha
morrido, e, que cada evangelista ndo estava escrevendo sobre histéria ou uma
biografia de Jesus, porém, cada qual escreveu sua narrativa a luz de sua propria
experiéncia teoldgica e entendimento subjetivo da pessoa de Jesus. E isso também
vale para o Novo Testamento inteiro (como para a Biblia toda). De sorte que cada
autor biblico tem uma visao subjetiva de temas especificos vividos por cada um.
Apesar de haver similitudes em alguns temas, cada escritor teve um objetivo ao
escrever sua narrativa que esta “recheada” de suas predilegdes e contrariedades.
Como salienta o tedlogo e historiador Bart D. Ehrman, um dos maiores especialistas
em estudos biblicos e do principio do cristianismo do século XXI:

Essa visdo prega que cada autor da Biblia viveu em sua propria
época e em seu préprio lugar - e ndo nos nossos. Cada um deles
tinha um conjunto de pressupostos culturais e religiosos do qual
podemos ndo partilhar (Ehrman, 2011: 28).

A despeito dessas doutrinacdes sobre Jesus, ainda nao se tinha uma
“ortodoxia” (“caminho correto”) por escrito para amalgamar essas declaragoes. E ai
estd a importancia do Concilio de Niceia, que se constituiu para tentar unificar o

Império através da consolidagdo da “nova religido” estatal e pode fincar a doutrina

67



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

de Deus oficial do cristianismo (doutrina essa que estava longe de ser unissona
entre todos os cristdos). O alvo e interesse do imperador Constantino se
fundamentaram na primazia do Estado, pois o imperador ndao era versado em
guestdes teoldgicas. Mas uma coisa era certa, se as heresias se propagassem
poderiam levar a religido estatal hd um enfraguecimento. Com isso, o Estado
correria o risco de perder a manutencao da ordem social. A questao ariana era uma
grande barricada para a realizacdo da ideia de Constantino de um Império
universal. A tentativa da uniformizacao da adoracdo divina (isso apenas no ambito
cristdo) poderia ajudar a alcancar tal intento. E como falamos anteriormente, ndo
negligenciamos a conversdo de Constantino ao Deus cristdo que foi alocado as suas
crengas pagas. Como também, ressaltamos que no mundo antigo era muito comum
a religido e politica “caminharem juntas”. Por essas razoes, o imperador convocou o
Concilio de Niceia.

Além dos 318 bispos orientais presentes no concilio, foram enviados pelo
Papa Silvestre (bispo de Roma) dois presbiteros para representa-lo, pois Silvestre
ja era um ancido e estava muito debilitado, por isso ndo pode estar presente nesse
ajuntamento conciliar. No andamento do concilio, Ario se defendeu contra as
acusacoes afirmando suas posicdes iniciais sem retirar o que tinha exposto
anteriormente. O bispo Eusébio de Cesareia e Eusébio de Nicomédia ficaram ao
lado de Ario mostrando assim simpatia com as ideias do sacerdote, contudo, suas
posicdes foram tachadas como heréticas. Com isso, Ario foi “condenado” e exilado
juntamente com Eusébio de Nicomédia. E interessante notar que o bispo Eusébio de
Cesarea ndo foi proscrito por Constantino, de repente Eusébio poderia ter assinado
contra as ideias de Ario mesmo monstrando certa simpatia a elas. E por isso, ndo
foi mandado para o exilio.

Ario e Eusébio de Nicomédia receberam a pena de desterro tdo somente por
ter um pensamento antag6nico ao da tradicdo da maior parte dos eclesiasticos, e
se analisarmos a raiz da palavra heresia, veremos que simplesmente nos remete a
uma opcao, porquanto

A palavra heresia (do grego hairesis, hairein, que significa escolher)
acompanhou a vida da Igreja desde os inicios, e para os escritores
eclesiasticos o termo designava uma doutrina contraria aos
principios da fé oficialmente declarada (Falbel, 1976: 13).

Todavia, para os escritores eclesiasticos, a heresia se tornou a contrariedade
aos principios, dogmas e regras que os mesmos estabelecem. Logo, para a religido
cristd se tornou imprescindivel salientar que Jesus de Nazaré é da mesma
substéncia do préprio Deus para a permanéncia da crenca na ressurreigdo dos

mortos, para seu discurso salvacionista e para a sobrevivéncia da religido. Tudo

68



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

gue viesse de encontro a natureza divina de Jesus era anatematizado. Como

mostra uma das cartas de Paulo de Tarso enderegcada a comunidade crista de

Corinto, que foi utilizada amplamente pelo clero para corroborar com este discurso:

Se ndo ha ressureicdo dos mortos, também Cristo ndo ressuscitou.
E se Cristo ndo ressuscitou, vazia é a nossa pregacdo, vazia
também ¢é a vossa fé. Acontece mesmo que somos falsas
testemunhas de Deus, pois atestamos contra Deus que ele
ressuscitou a Cristo, quando de fato ndo ressuscitou, se é que os
mortos ndo ressuscitam. Pois, se 0os mortos ndo ressuscitam,
também Cristo ndo ressuscitou. E, se Cristo ndo ressuscitou, iluséria
€ a vossa fé; ainda estais nos vossos pecados (1 Co, 15: 13-17).

Ja para Constantino e o Império Romano, o cristianismo serviu como uma

tentativa de coesdao administrativa e religiosa (para a maior parte de cristdos). Por

isso, foi redigido o Credo de Niceia para debelar os conflitos interpretativos da

questdo ariana e para delimitar o conteldo de fé da Igreja. O credo niceno ficou

assim:

Cremos em um sé Deus, Pai Todo-Poderoso, criador de todas as
coisas, visiveis e invisiveis. E em um s Senhor Jesus Cristo, o Filho
de Deus, unigénito do Pai, da substéancia do Pai; Luz de Luz, Deus
verdadeiro de Deus verdadeiro, gerado, nao criado, consubstancial
ao Pai; por quem foram criadas todas as coisas que estdo no céu ou
na terra. O qual por n6s homens e para nossa salvacdo, desceu (do
céu), se encarnou e se fez homem. Padeceu e ao terceiro dia
ressuscitou e subiu ao céu. Ele vird novamente para julgar os vivos
e os mortos. E (cremos) no Espirito Santo. E quem quer que diga
que houve um tempo em que o Filho de Deus nado existia, ou que
antes que fosse gerado ele nao existia, ou que ele foi criado daquilo
que ndo existia, ou que ele é de uma substancia ou esséncia
diferente (do Pai), ou que ele é uma criatura, ou sujeito a mudanga
ou transformacdo, todos os que falem assim, sdo anatematizados
pela Igreja Catdlica e Apostodlica.l?

Para finalizar a discussdo teoldgica do concilio, uma férmula foi proposta

pelo bispo Eusébio de Cesareia conjuntamente com outros bispos para tentar

resolver a questdo da natureza de Jesus de Nazaré. De acordo com o historiador e

padre Bernardino Llorca:

Las discusiones tomaron bien pronto uma animacién inusitada.
Hubo de rechazarse uma férmula que los arrianos proponian, por
ser ambigua y favorable a sus ideas. Entonces trataron todos de
condensar el dogma catdlico sobre la naturaliza del Verbo em
expresiones claras, tomadas de la Sagrada Escritura. Pero la
dificultad estribaba em que todas estas expresiones las explicaban
los arrianos conforme a su sistema. La frase que el Verbo era ex
Deo, de Dios, la explicaban ellos a su modo, diciendo que era de
Dios como todas las otras cosas, pero pura criatura. Em médiode
esta desorientacion general y cuando no se conseguia llegar a uma
férmula que expresara claramente el dogma catdlico, propuso

12 Credo de Niceia. Fonte:

http://www.ecclesia.com.br/biblioteca/historia_da_igreja/primeiro_concilio_ecumenico_de_niceia.
Acesso em: 18 de agosto de 2013.

69


http://www.ecclesia.com.br/biblioteca/historia_da_igreja/primeiro_concilio_ecumenico_de_niceia

RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

Eusebio de Cesarea um simbolo usado em su iglesia; pero se vio
que contenia obscuridades peligrosas y que se prestaba a
interpretaciones erréneas. Em estas circunstancias y después de
infructuosas discuciones, se presentd la formula que mas
claramente expresaba la doctrina ortodoxa respecto de la
naturaliza del Verbo. Esta expresion es la célebre palavra
consubstancial, com la que se defende, junto com Ila
consubstancialidad, la distincién personal del Hijo y del Padre
(Llorca, 1995: 408).

Segundo o historiador britanico Paul Johnson, o imperador Constantino
teria influido os bispos para que todos concordassem com o Credo de Niceno:

Foi ele quem insistiu, como uma férmula para conciliacdo, na
insercdo da expressdo “consubstancial ao Pai” na profissdo de fé.
“Ele aconselhou todos os presentes a concordar”, conta Eusébio,
“e a subscrever seus artigos e assentir-lhes, com a insercdo da
palavra “consubstancial”, que, além disso, ele mesmo interpretou”.
Constantino, de acordo com os interesses do Estado, estava
ansioso por evitar uma rixa e, caso ocorresse alguma, procuraria
uma solucao honrosa (Johnson, 2001: 108).

Os bispos proto-ortodoxos que eram favoraveis a Alexandre aceitaram a
colocacdo do termo grego homoousios para debelar o embate contra Ario e seus
correligionarios. Assim, essa expressao significaria que Jesus teria a mesma
substancia de Deus, isto &, teria a consubstancialidade do Deus-Pai. E com isso,
através dessa formula foi criado Credo de Niceia, que segundo os cristaos, nao
teria alterado em nada do que os apdstolos ensinaram e na tradicdo da Igreja
primitiva. Pois o que consta no credo foram definicdes que serviram para resolver
o problema da questdo ariana e combater os “hereges”. Mas como assim nao
alterou nada? Certamente, muita coisa foi alterada desde o século I. E o ponto
alto é que Jesus de Nazaré deixou de ser um profeta apocaliptico da Palestina para
se tornar cabalmente Deus.

Depois do Concilio de Niceia, ficou bem patente que houve uma garantia
estatal de que Deus ficaria “acessivel” apenas aos caprichos do clericalismo e ndo
ao laicato. Pois assim, Constantino teria um controle maior das esferas politica,
social e religiosa. Evitanto assim, uma possivel descentralizagdo imperial. Com
isso, reforgou o seu poder politico através de todo o Império garantindo-se
também como o imperador defensor da Igreja e que se revestia de um “bastido
divino”.

Tanto é que, posteriormente, o imperador censurou todos aqueles que
abragcavam o arianismo:

(...) Em 333, no primeiro caso de censura empregada em defesa
dos interesses cristdos, Constantino ordenou uma agao selvagem
contra os escritos arianos: “se for encontrado qualquer tratado
composto por Ario, que seja atirado as chamas (...) a fim de que

70



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

ndo reste dele qualquer recordagdo (...) e se alguém for pego
ocultando um livro de Ario e ndo o trouxer de pronto para fora e
queima-lo, a penalidade serd a morte; o criminoso devera sofrer
sua punicdo imediatamente apds a condenacdo (Johnson, 2001:
109).

Destarte, Constantino foi visto por muitos cristdos como um eleito de Deus
(como é até hoje) a ponto de ser associado como um “instrumento divino” para a
Igreja, porém, sera que o imperador estava comprometido plenamente com o
Deus cristdo? A resposta é sim. Constantino estava comprometido com o Deus
cristdo da mesma forma que com os deuses pagaos, ou seja, no mundo antigo os
pagados que faziam adesdao a mais um deus ndo precisariam abrir mdo de outros
deuses. Esse “alijamento de divindades” surgiu primeiramente com o Judaismo e
perpassou para o cristianismo, mas isso ndo acontecia entre os pagdos. Dessa
forma, o Deus cristdo era mais uma deidade do pantedo de Constantino.

Mais tarde, uma acao de Constantino soou muito estranha, pois, depois do
surto feroz do imperador para desarraigar o arianismo, foram tomadas medidas a
favor da doutrina ariana que o mesmo tinha concedido que seus bispos
condenassem:

Ante todo, era necesario captarse las simpatias del emperador en
favor de los prohombres del arianismo. Para esto sirvié a las mil
maravillas Eusebio de Cesarea, muy estimado por Constantino y
que simpatizaba an favor de Arrio. No poco influyé también en el
mismo sentido la propia hermana del emperador, Constancia, muy
influyente en la corte y conquistada también por el arianismo. A
esto se juntaban diversas razones de otro género. Sobre todo
influia la idea de que las medidas de rigor no habian obtenido la
paz deseada, por lo cual era preferible tentar la reconciliacidon por
el perddn universal y la atraccién pacifica (Llorca, 1955: 411).

Constantino agiu no polo oposto da sua postura inicial de censura ao
arianismo, e parecia querer uma restauracdo da doutrina. Isso comecou a ocorrer
quando o imperador ressaltou a opinido publica sobre a punicdo de Ario e Eusébio
de Nicomédia. Além disso, sua irmad Constancia defendia secretamente o
arianismo, pois parecia que tinha certa predilecdo por essa doutrina. Tendo feito
isso, o imperador anistiou a pena aplicada a ambos (Ario e Eusébio de Nicomédia).
De sorte que o novo bispo chamado Atanasio que tinha sido escolhido em 328 d.C.
e que substituiu o antigo bispo Alexandre em Alexandria, ndao gostou dessa
postura de Constantino e se opds e o acusou de traidor da Igreja.

Com todo esse desdobramento conciliar e pds-conciliar, e, apesar dessa
suposta “condenacdo” do arianismo no Oriente, a doutrina ariana mais tarde
chegaria ao Ocidente. Isso porque, depois do Concilio de Niceia, varios

missionarios (monges itinerantes) foram para o meio dos povos germanicos e

71



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

pregaram justamente o que Ario defendia nos seus sermdes. No século V, quando
0s germanicos conquistaram o Império Romano Ocidental trouxeram a versdo do
cristianismo ariano para Roma. Ja na parte oriental do Império, o arianismo ficou
patentemente circulando até 587 d.C., Isso porque Constantino agiu
benevolamente com os “hereges” pregressos.

Assim, é coerente salientarmos que o cristianismo prosperou sob o baluarte
de Constantino que depois de seus embates ferrenhos contra os adeptos do
arianismo, se mostrou favoravel a doutrina ariana quer por sua crenga ou em prol
da estabilidade do seu governo, ou, pelas duas coisas concomitantemente.

Em 335 d.C., poucos anos antes da morte de Constantino, o bispo Atanasio
(na época do concilio era didacono e teve grande engajamento contra o arianismo)
gue se opunha ao imperador e defendia a “ortodoxia” fixada no Concilio de Niceia
foi exilado. Pois Eusébio de Nicomédia que se tornou o novo lider do arianismo (um
pouco antes de Ario falecer) e seus adeptos, o caluniaram, e por ordens de
Constantino, Atanasio foi proscrito para a cidade de Treves:

Estos volvieron com nuevos brios a la carga, y como lo Unico que
les interesaba era arrancar del emperador el destierrro de Atanasio,
dejaron de momento otras acusaciones y lanzaron contra él la mas
negra calumnia que mas podia impresionar a Constantino. Esta
consistia em hacer creer al emperador que Atanasio habia
comprado a los egipcios com el fin de impedir que el trigo fuera
transportado a Constantinopla. Esto era gravisimo em aquellas
circunstancias, em que se atravesaba uma terrible crisis de
subsistencias. Por esto se comprende que Constantino, en un
arrebato de cdlera, pronunciara contra San Atanasio la sentencia de
destierro (Llorca, 1955: 414).

Em 337 d.C., no desfecho da vida de Constantino houve mais uma atitude
polémica. O imperador foi batizado segundo o rito de iniciacdo cristd, todavia, foi o
bispo ariano Eusébio de Nicomédia que outrora o imperador mandou regressar da
proscricdo quem celebrou o seu batismo. Dito isso, ndao podemos “acusar”
Constantino de “pseudo-conversao” por ter sido batizado antes de morrer. Pois “por
essa época, esse retardamento do batismo era habitual, porque o batismo era um
passo adiante no engajamento, na verdade a porta de entrada da fé” (Veyne, 2011,
p. 38-39).

Segundo Bernardino Llorca, foi nos ultimos anos do governo de Constantino
que ele teria se desviado da “ortodoxia” desenvolvida pelos seus bispos no Concilio
de Niceia e que teve a sua aquiescéncia. Os lideres do arianismo teriam insuflado
Constantino dizendo que ele s6 conseguiria manter a unidade e a paz no Império
com a maior parte dos cristdos se fosse a favor das tendéncias arianas. E o padre

ainda termina dizendo que depois de Constantino ter defendido por muito tempo o

72



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

Credo de Niceia, nos ultimos anos de sua vida mudou de conduta e se aliou aos
inimigos. Entretanto, de acordo com Paul Johnson:

(...) Embora em Niceia tenha tomado as providéncias necessarias
para que uma maioria esmagadora de bispos condenasse
determinadas crencas especificas de Ario e seus seguidores, mais
tarde ele se mostraria avido pela restauracdo deste, com base em
uma confissdao de fé; de novo, em 321, para evitar uma disputa
com os donatistas pela igreja construida em Constantina (Cirta),
que estes haviam ocupado e que era reivindicada pelos ortodoxos,
Constantino deu aos donatistas o edificio estatal da Alfandega,
como compensacdo. Em suma, o imperador colocava a ordem e a
estabilidade, o governo, acima de qualquer consideracao religiosa.
Contudo, quanto a dissensdo, em seu entender, constituia um
desafio ao governo, agia de maneira impiedosa (Johnson, 2001:
415).

O imperador Constantino buscou uma solucdo em termos religiosos para
unificar a Igreja ao Império “condenando” o arianismo como uma heresia em
Niceia. Mas a despeito de ter sido “condenada” e depois anistiada, a doutrina
criada pelo presbitero Ario teve grande apoio de Eusébio de Nicomédia e seu
séquito que a disseminaram.

Parece coerente afirmamos que, nesse contexto os assuntos de cunho
religioso eram de suma importancia para ascensao politica de Constantino, agora,
quanto a moralidade do que Jesus teria ensinado aos seus seguidores, esta se
modificaria para ser alocada aos interesses do Império e da propria Igreja. Que
posteriormente, o seu clero declararia com uma postura rispida que fora da Igreja
nao haveria possibilidades de o homem ser “salvo”. Com essa alegagdao, os
clérigos buscaram aniquilar qualquer foco de dissidéncia doutrinaria e essa forma
de agir foi para tentar garantir a influéncia politico-religiosa atreladas a adesdo
majoritaria da populacao.

E com isso, foi postulado pelos clérigos que pelo fato de se acreditar nos
eventos relacionados com a vida de Jesus de Nazaré era o suficiente para a
“salvacdo” pessoal. E através disso, foi instaurado o “cristianismo constantiniano”.

A criacdo dessa “nova religido” (chamo de nova porque quando a fé crista
foi aglutinada com o Estado romano, os ensinamentos atribuidas a Jesus e aos
apostolos se degeneraram para serem usados como um instrumento de
dominacgdo) teve no seu cerne miscelaneas de grupos cristdos e pagaos, e, pela
populacao ter tido uma facil assimilacdo dessas misturas, o cristianismo teve uma
ampla difusdo e grande aderéncia na Antiguidade. Porquanto,

Através da epopeia histérico-metafisica da Criacdo e Redencdo,
com seus efeitos de sombra e luz, sabe-se agora de onde viemos e
para onde estamos destinados. Sem essa epopeia exaltadora, a
crenga na imortalidade da alma ndo seria mais do que uma

73



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

supersticao insuficiente para fazer mudar de vida (Veyne, 2011:
22)

Afinal de contas, como pontou o arquedlogo e historiador francés Paul
Veyne, o cristianismo foi o responsavel por responder as questfes: “de onde
viemos? Para onde vamos?”. Dessa forma, a religido cristd € conhecida por seu
carater salvacionista. No mundo pagdo existia varias ideias acerca da imortalidade
da alma, contudo, foi com o judaismo e com o cristianismo que surgiu a questao
da salvacdo eterna para os “justos” e da danacgdo eterna para os “injustos” (nem
todos o0s grupos dos circulos judaicos e cristdos comungavam com essa
concepcao). Na Roma antiga, acreditava-se que os deuses sé “atuavam” em prol
dos vivos. Agora em relacdo ao Deus cristdo, Deus ndo s6 “age” em favor dos
vivos, como também, aqueles que nele créssem seriam recompensados com a
vida eterna ao seu lado no paraiso depois do desfecho escatolégico da
humanidade. Ou seja, para os cristdaos existe uma “relacao” pessoal para com

Deus na vida e apds a morte, coisa que era ignorada no paganismo.

4. CONSIDERAGOES FINAIS

A politica de Constantino paulatinamente assimilou o cristianismo até se
tornar uma religidao estatal. Religido esta que recebeu uma nova roupagem de
elementos do paganismo que foram imiscuidos na “nova crenca”. A conversao de
Constantino foi um periodo de grande deslanche para o cristianismo, e com isso,
foram estendidos aos cristdos muitos privilégios estatais. Quando novas
concepgbes doutrindrias comegaram a aparecer em Alexandria, vimos que no
Concilio de Niceia foi dado os primeiros passos no tocante a construcdo dos
alicerces da “ortodoxia” para eliminar os “hereges” que, posteriormente, foram
definidos pelos clérigos como anatemas que eram renitentes por ndo quererem se
eviesar no “caminho correto” criado pelo grupo vencedor do Concilio de Niceia. Em
suma, ficou perceptivel na nossa pesquisa que o triunfo do cristianismo ndo pode

ser dissociado do influxo politico, social e cultural do Império Romano.

5. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

DOCUMENTAGAO

Biblia de Jerusalém. Sao Paulo: Nova Edicdo, Revista: Paulus, 1973.

Credo de Niceia. Disponivel em:
http://www.ecclesia.com.br/biblioteca/historia_da_igreja/primeiro_concilio_ecumen

ico_de_niceia. Acesso em: 18 de agosto de 2013.

74


http://www.ecclesia.com.br/biblioteca/historia_da_igreja/primeiro_concilio_ecumenico_de_niceia
http://www.ecclesia.com.br/biblioteca/historia_da_igreja/primeiro_concilio_ecumenico_de_niceia

RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

CESAREIA, Eusébio de. Histdria Eclesiastica. Sao Paulo: Novo Século, 2002.

BIBLIOGRAFIA GERAL
ABRAHAM, Ben. Holocausto. Sao Paulo: WG Comunicagdes e Producoes, 1976.
BLAINEY, Geoffrey. Uma Breve Histdoria do Cristianismo. Curitiba: Fundamento,
2012.
CURTIS A. Kenneth. Os 100 Acontecimentos Mais Marcantes da Histéria do
Cristianismo: do Incéndio de Roma ao Crescimento da Igreja na China. Sao Paulo:
Editora Vida, 2003.
CHEVITARESE, André L.; CORNELLI, Gabriele (Orgs). A Descoberta do Jesus
Histérico. Sao Paulo: Paulinas, 2009.
EHRMAN, Bart D. Como Jesus se Tornou Deus. Sao Paulo: Leya, 2014.

. Evangelhos Perdidos. Rio de Janeiro: Record, 2012.

. Quem Jesus foi? Quem Jesus ndo foi?. Rio de Janeiro: Ediouro,
2010.

. A Verdade e a Ficcdo Em O Cddigo Da Vinci. Rio de Janeiro: Record,
2005.
FALBEL, Nachman. Heresias Medievais. Sdo Paulo: Perspectiva, 1976.
FRANGIOTTI, Roque. Histéria das Heresias (séculos I-VII). Sao Paulo: Paulus,
1995.
FREITAS, Waldir Oliveira. A Antiguidade Tardia. Sdo Paulo: Ed. Etica, 1990.
FUNARI, Pedro Paulo (Org.). As Religibes que o Mundo Esqueceu. Sao Paulo: Ed.
Contexto, 2012.
GIBBON, Edward. Declinio e Queda do Império Romano. Sao Paulo: Companhia das
Letras. Circulo do Livro, 1989.
HILL, Jonathan. Histéria do Cristianismo. S&do Paulo: Edigdes Risari, 2008.
JOHNSON, Paul. Histdria do Cristianismo. Rio de Janeiro: Imago Ed., 2001.
LE GOFF, Jacques. O Deus da Idade Média. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira,
2007.
LLORCA, Bernardino. Historia de la Iglesia Catdlica. Bac: Madrid, 1955.
LOYN, Henry R. Dicionario da Idade Média. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1997.
Monsenhor Cristiani. Breve Histdria das Heresias. Sao Paulo: Flamboyant, 1962.
SANTOS, Jodo Batista Ribeiro. Dicionario Biblico. Sdo Paulo: Didatica Paulista,
2006.
SILVA, Diogo Pereira da. As Abordagens Historiogréficas Sobre Constantino I (306-

337): uma revisao. Dimensdes, Rio de Janeiro, vol. 25, p.32-45, out./nov. 2010.

75



RJHR IX: 16 (2016) - Carlos de Faria Junior e Flavio Henrique Santos de Souza

VEYNE, Paul. Quando Nosso Mundo se Tornou Cristdo (312-394). Rio de Janeiro:

Civilizagdao Brasileira, 2011.

76



