
Recebido em: 18/01/2016 

Aceito em: 25/02/2016 

 

Do mal à Satanás 

From evil to Satan 

 

Felinto Pessôa de Faria Neto (Mestrando/PPGArq – MN/UFRJ) 

                                              http://lattes.cnpq.br/4522187701788415  

        Rafael Lazarini de Lima (Pesquisador/ Teologia – FABAT) 

http://lattes.cnpq.br/3380882689706657 

 

Resumo:  

Ao estudarmos o mal em um ambiente judaico e judaico-cristão, cabe analisar 

como ocorreu seu processo de construção histórica e de sentido. Para tanto, 

determinados elementos precisam ser compreendidos, tais como: entender o mal 

num cenário monoteísta, onde tudo provém de Deus (inclusive o mal); o que os 

judeus assimilaram de outros povos (interações culturais) que possibilitou um 

ressignificado religioso sobre o mal – cabe destacar as influências persas. Por fim, 

como o Segundo Testamento formula uma base teórica sobre o mal. 

Palavras-Chave: mal, Satanás, monoteísmo, interações culturais. 

 

Abstract: 

As we study the concept of evil in a Jewish or Judeo-Christian environment, it is 

fitting to analyze how the process of historical construction and meaning occurred. 

To this end, one must comprehend certain elements, such as: to understand evil in 

a monotheistic scenario where everything comes from God (even evil); what the 

Jews assimilated from other peoples (cultural interactions) which allowed a religious 

redefinition of evil. It is especially importante to note Persian and Babylonian 

influences. Finally, how does the Second Testament present evil.  

Keywords: evil, Satan, monotheism, cultural interactions.  

http://lattes.cnpq.br/4522187701788415
https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=095D4CC80D5BEB574851CCA98B2BF33C


RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

78 

 

1. INTRODUÇÃO 

A partir de uma realidade econômica, política, social, cultural e religiosa que 

os autores bíblicos estabeleceram elementos para compreensão daquilo que 

narravam. Seus escritos estavam inseridos em contextos específicos, que 

dialogavam com as necessidades e demandas de seu tempo. Por isso, ao se 

analisar os textos bíblicos precisa-se de um acurado estudo histórico e teológico 

para estabelecer critérios de interpretação. 

Ainda, buscar uma interpretação imparcial, sem que haja a necessidade de 

legitimar o dogma ou tradição eclesial.  

Dessa forma conduziremos esse artigo, analisando a construção do mal e a 

personificação de Satanás. Buscado os lastros históricos e o processo de construção 

de sentido acerca do mal. Para esse estudo cabe destacar as interações culturais 

que Israel e Palestina tiveram com outros povos, o que viabilizou a incorporação e 

ressignificação de elementos culturais, que foram extremamente importantes para 

a construção religiosa dos judeus. 

 

2. O MAL NO PRIMEIRO TESTAMENTO 

A representação do mal na Bíblia hebraica está associada ao universo 

simbólico-mítico e na realidade social de Israel. Ele nos informa que, as imagens 

“são fruto de uma grande mistura cultural, com influências da magia, da 

religiosidade popular, do ritualismo apotropaico oficial, do simbolismo poético” 

(SCHIAVO, 2000, p.67). 

A teologia do Primeiro Testamento é marcada pelo monoteísmo, deixando 

claro que todos os poderes e todo querer emanam de Javé. Sendo assim, não há 

possibilidade da manifestação de outras divindades. Se tudo advém de Javé, ele 

assume as feições demoníacas, assim como se fundem em Javé os limites entre os 

seres celestiais e demoníacos  (FOHRER, 2006, p.228). 

No Primeiro Testamento em Javé centraliza-se a justiça e poder, ele controla 

as relações de poder e dinâmicas sociais. A justiça de Deus estava atrelada a 

experiência da justiça no processo social. Nesse imaginário social, o mal era uma 

das questões cruciais na teodiceia do Primeiro Testamento.  

Desse modo, teodiceia era uma prática da crítica social dos sistemas 
sociais que atuavam ou não atuavam humanamente e os deuses 
que patrocinavam e garantiam sistemas justos ou injustos. Um 

Deus era conhecido pelo sistema que sancionava (SALGADO). 

 
O judaísmo firma-se como religião monoteísta, nesse sentido, em Javé os 

seres celestiais e demoníacos fundiram-se (FOHRER, 2006, p.228). Se em Javé está 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

79 

 

centralizado todo o poder, sua teodiceia, eminentemente, assume dinâmicas 

sociais. Ela explicaria todas as desigualdades e as relações de poder, desta forma, 

legitimava o ordenamento do status quo. 

 A condição social era atrelada ao querer de Deus. Em Deus e a partir de 

Deus todas as coisas acontecem. Na teodiceia se estabelece um acordo entre os 

oprimidos e opressores. Essa interpretação gera uma polarização, que resulta 

sofrimento para um grupo e felicidade para outro (BERGER, 1985, passim). 

 

3. A CONCEPÇÃO DO MAL MESOPOTÂMICO1 

Em 612 a.E.C. 2 os babilônicos sob a liderança de Nabospolossar destruíram 

Nínive e conquistaram os assírios. O reino do Sul, Judá foi conquistado em 605 

a.E.C., pelos babilônicos sob liderança de Nabucodonozor. Famílias reais e líderes 

religiosos foram cativos para a Babilônia. Houve duas rebeliões, em 597 e 587 

a.E.C., ambas sem êxito. Com a destruição do Templo de Jerusalém, grande parte 

da população é deportada para Babilônia. 

 No exílio, os judeus passam a ter contato com movas ideias, tais como: 

definições dualistas e concepções sobre o mal e ideias acerca de anjos e demônios. 

Para o autor Luigi Schiavo a mudança da cosmologia é fruto deste período:  

No pós-exílio muda o conceito de mal: o contato com os grandes 
impérios mesopotâmicos, a organização piramidal de sua corte, 

seu fasto, sua religião cósmico-astral, seus mitos, etc., 
impressionaram bastante os olhos dos judeus que para lá foram 
deportados. Deus é imaginado dentro de um panteão, em 

companhia de muitos seres divinos; e “jogado” sempre mais pra 
cima, para o céu, longe da humanidade. E quanto mais distante, 
mais poderoso. O homem se torna pequeno diante de tanta 
magnitude: não é mais livre, responsável pelos seus atos, mas 

dependente de uma lei e de seres superiores. Tudo está 
determinado – e também o mal – personificado num ser vivo – 
Satanás – que desenvolve papéis de acusador e espião dos 
homens, chegando a induzi-los ao pecado, até ser considerado o 
adversário e o inimigo de Deus. Os destinos da humanidade 
sempre mais dependem do céu (SCHIAVO, 2000, p.72). 

 

A partir desse pensamento podemos dizer que a mitologia persa exerceu 

uma influência considerável no modo de pensar o mal nas religiões antigas. Os 

persas possuíam suas escrituras sagradas chamadas de Avesta ou Zend-Avesta.3 

                                                           
1
 A palavra mesopotâmia tem origem grega e significa " terra entre rios". Essa região localiza-se entre os 

rios Tigre e Eufrates no Oriente Médio, onde atualmente é o Iraque. Esta civilização é considerada uma 

das mais antigas da história. 
2
 Refere-se à antes da Era comum. Termo similar a Antes de Cristo (a.C.) A preferência em se utilizar 

a.E.C. é para não recorrer uma linguagem religiosa para datar a história. De igual forma serve para d.E.C 

(depois da Era Comum) = d.C. (depois de Cristo). 
3
 O Zend-Avesta, mal comparando, seria como a Bíblia – livro religioso. É o livro sagrado das orações, 

dos hinos, dos rituais, das instruções, da prática e da lei. 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

80 

 

Estes escritos possuem “apenas um quarto do original, e mesmo esta parte recebeu 

uma forma escrita apenas nos séculos V ou VI d.E.C., até então, sua preservação 

dependeu quase totalmente da transmissão oral, de uma geração a outra, nas 

escolas sacerdotais” (COHN, 2001, p.112).  

Zoroastro tornou-se mais conhecido pela forma grega do nome 

“Zaratustra”, é tido como reformador da religião que considera toda existência 

como um plano divino gradativo. A época que viveu é duvidosa, a única certeza 

seria que seu sistema de religião foi dominante na Ásia Ocidental a partir de Ciro 

(550 a.E.C.) até a conquista da persa por Alexandre o Magno.  

A crença de Zoroastro apresenta duas forças opostas atuando no universo 

- uma do bem a outra do mal. Em seus hinos era nítido o dualismo, porque ele 

diz:  

Eu falarei dos dois espíritos. 
De quem o mais santo disse ao destruidor no começo da 
existência: 
Nossos pensamentos, nem nossas doutrinas, nem as forças de 
nossas mentes, Nossas escolhas, nem nossas palavras, nem 
nossas ações, Nem nossas consciências, nem nossas almas 

concordam (LAZARINI NETO, 2006, p.26) . 

 

O Avesta inclui dezessete hinos composto pelo próprio Zoroastro, os 

Gathas.4 “Parece que a mitologia original da Pérsia teria sido do tipo da que 

existia na Índia ariana, cerca de mil anos a.E.C. – a mitologia dos Hinos 

Védicos” (LAMAS, 1973, p.24).  

Os ensinamentos do zoroastrismo: 

Zoroastro ensinava a existência de um ser supremo, que criou 
dois outros seres poderosos e dividiu com eles sua própria 

natureza até o ponto que lhe pareceu conveniente. Desses dois, 
Ormuzd (chamado pelos gregos Oromasdes) permaneceu fiel ao 
seu criador e foi considerado a fonte de todo bem, ao passo que 
Ariman (Arimanes) rebelou-se e tornou-se o autor de todo o mal 
que há na Terra. Ormuzd criou o homem e deu-lhe todos os 
recursos para ser feliz, mas Ariman frustrou essa felicidade, 
introduzindo o mal do mundo e criando as feras, plantas e 

répteis venenosos. Em conseqüência disso, o mal e o bem se 
misturaram em todas as partes do mundo, e os seguidores do 
bem e do mal — os adeptos de Ormuzd e Ariman — passaram a 
travar uma incessante guerra. Esse estado de coisas, porém, não 
durará para sempre. Chegará a ocasião em que os adeptos de 
Ormuzd serão vitoriosos e Ariman e seus sequazes serão 

condenados às trevas eternas (BULFINCH, 1999, p.369).  

 

                                                           
4
 Os Gathas são cânticos da religião fundada por Zoroastro. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Zoroastro


RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

81 

 

Ahura-Mazda (Ormuzd)5 aquele que rege as forças do bem. Ele era, é e 

será, ou seja, ele é eterno, porém não é onipotente, pois é limitado por seu 

arqui-inimigo, o Espírito Mau Ariman. No imaginário persa, influenciado pelo 

Zoroastrismo, Ahura-Mazda é totalmente perfeito e não havia nenhuma 

associação com o mal. Por esse motivo não é de se estranhar que o Deus do 

Primeiro Testamento é visto como mau, pois ele permite que sua criação sofra, 

ao ponto de seu filho Jesus, no Segundo Testamento, morrer em uma cruz.  

Na concepção persa haviam “aspectos" ou seres de Deus que ele mesmo 

havia criado. Existe um ser intermediário chamado “Spenta Mainyu” ou 

“Espírito Santo”, representante de Ahura-Mazda, apesar de não serem 

separados. Segundo Hinnells, na concepção de Zoroastro, esse Espírito 

generoso ou criativo “pertence só a Deus, mas os outros aspectos são facetas 

de Deus que o homem pode compartilhar: eles são os meios pelos quais Deus 

chega ao homem e aproximações do homem a Deus” (LAZARINI NETO, 2006, 

p.28). 

Haviam outros seis seres conhecidos como “Santos Imortais” (Amesha 

Spentas), auxiliadores do poderoso Ahura-Mazda como: Vohu Manah era uma 

dessas figuras divinas imaginárias, a Boa Mente ou “Bom Pensamento” (COHN, 

2001, p.117); Asha, a Verdade, “mais bela dos imortais, representa não 

apenas a oposição à mentira, mas também a lei divina e a ordem moral no 

mundo” (LAZARINI NETO, 2006, p.28);  Kshathra Vairya, o “Dominio”, é o 

imortal mais abstrato. “Ele é a personificação da vontade, majestade, domínio 

e poder de Deus” (Idem). Protetor dos metais; Armaiti, seria a Devoção, seria 

a personificação da fidelidade. Protetora da terra; Haurvatat e Ameretat, 

Integridade e Imortalidade. “Considerando que estes dois seres femininos 

sempre são mencionados juntos nos textos, eles são lidados em 

conjunto”(Idem). Sraosha, Obediência ou Disciplina, “Como o ritual do 

Zoroastrismo é uma força potente que destrói o mal, assim Sraosha é descrito 

como um guerreiro em armadura, o melhor combatente da Mentira” (Ibidem, 

p.29).  

Segundo Conh essas representações nomeadas como: “Santos Imortais” 

são subordinadas a Ahura-Mazda e atuam apenas de acordo com a sua vontade 

(2001, p.117). Devemos ressaltar que essas figuras imaginárias teriam 

participações na ordenação do mundo criado. 

                                                           
5
 Usarei o termo Ahura-Mazda ao invés de Ormuzd como BULFINCH, pois Ahura-Mazda seria mais 

utilizado pela grande parte dos teóricos.  



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

82 

 

Apesar dos textos persas terem uma clareza na descrição do mundo 

demoníaco e, deixa seu leitor sem dúvidas diante dessa natureza, não chegam 

perto da clareza descrita pelo mundo divino6, ou seja, o mundo divino possui 

melhor descrição e detalhamento do que o mundo demoníaco. Angra Mainyu, 

ou Ahriman como seu nome aparece no dialeto Medo-Persa, é o líder de hostes 

demoníacas. “Ele é demônio de demônios e mora em um abismo de trevas 

infinitas no norte, a casa tradicional dos demônios” (LAZARINI NETO, 2006, 

p.54). Ahriman antes de ser “espírito mal”, teria sido um deus subterrâneo. 

Lamas apresenta descobertas encontradas em templos mitríacos, que eram em 

grutas ou cavernas – dedicatórias ao Deo Arimanio (1973, p. 143). “Isso se 

aproxima consideravelmente da crença hebraica de que Satanás antes fora um 

querubim da guarda celestial, perfeito e formoso” (cf. Ez 28.12-19; Is 14.12-

15) (LAZARINI NETO, 2006, p.29).  

O representante do mal, Angra Mainyu, tinha um exército numeroso ao 

seu favor, que tinha como ideal destruir o mundo “bom” criado por Ahura-

Mazda.  

Tudo o que prejudicasse o gado ou destruísse as colheitas era 

personificado como um demônio. […]. As regiões inóspitas além 
dos limites das terras ocupadas e das pastagens eram lugares 
temidos, nos quais não se entrava sem risco de vida. Nas trevas 
noturnas também proliferavam demônios (COHN, 2001, p.127).  

 
Também, toda tendência dos seres humanos que levasse à transgressão 

de alguma ordem – como a ira, a inveja e a preguiça – era vista como 

demoníaco. Atuação demoníaca poderia ser qualquer tipo degradação no corpo 

humano como; doença; fome; sede e até mesmo a velhice. A morte era 

encarada como um triunfo demoníaco. 

Um grupo importante de demônios eram conhecidos como Daevas.7 

Tradicionalmente este termo era aplicado a todos seres divinos, sem distinção, 

entretanto, os adeptos ao zoroastrismo os referenciava como Santos Imortais 

negativos. Em um livro dentro do Avesta conhecido como Vendidad, 8 menciona 

os demônios mais poderosos e sinistros: Indra, Saurva, Nanghaithya, Taurvi e 

Zairi. Entre alguns estudiosos há certo desacordo, mas Norman Cohn em seu 

estudo sobre o Vendidad diz: “aparecem no exorcismo que acompanha a 

                                                           
6
 Entende-se divino e mundo divino, tudo aquilo que não é profano. 

7
  Daeva (daēuua, daāua, Daeva) em Avestan, linguagem que significa "um ser de luz brilhante", é um 

termo para um determinado tipo de entidade sobrenatural com características desagradáveis. Equivalentes 

em línguas iranianas, incluem Pashto de orvalho (Uber fantasma, demônio gigante), Baluchi de orvalho 

(gigante, monstro), em persa (um demônio, um ogro, um gigante), curdo de orvalho (gigante, monstro). 
8
 A origem da palavra Vendidad encontra-se em Vi-daevo-dato, "lei contra os demônios”.  



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

83 

 

limpeza ritual de uma pessoa contaminada, por exemplo, pelo contato com um 

cadáver” (2001, p. 129).  

Segundo Cohn, o demônio que conduz o homem para anarquia e 

embriaguez é Saurva. Taurvi e Zairi seriam os responsáveis pela seca e fome, 

pois introduziam veneno nas plantas e animais. Naghaithya seria o demônio da 

morte. “Os grandes daevas eram as personificações supremas das forças do 

caos, menos destrutivas e fatais apenas do que seu criador e comandante, o 

próprio Angra Mainyu ou, como veio a ser chamado, Ahriman” (Ibidem, p.30). 

Esse pensamento zoroástrico em relação ao mal foi compartilhado com outras 

culturas e ressignificado posteriormente por outras. 

Aeshma é o demônio da fúria, ira e afronta, a personificação da 

brutalidade, sua função é causar discórdia para gerar guerra. Sua atuação é 

combatida por Sraosha, a personificação da obediência e devoção religiosa, a 

força que libertará o mundo da ira. A mentira e a decepção seriam 

personificadas em Angra Mainyu ou para uma classe de demônios, o mais 

notável seria Azhi Dahaka, seu imaginário seria um ser com três cabeças, seis 

olhos e três mandíbulas, em forma de retrato utilizaram mais cores para 

diferenciá-lo da maioria dos demônios (LAZARINI NETO, 2006, p. 54).  

O caráter total do mal, então, é negativo: seus objetivos são 
destruir, corromper e deformar. Seu grande trabalho é trazer 

sofrimento e morte, a corrupção e aparente destruição da 
principal criação de Deus, o homem. Tudo o que é horrível no 
homem e no mundo, o mal físico e moral, é o trabalho de 

Ahriman. Os Zoroastrianos não têm o problema teológico do mal 
no mundo que a maioria das religiões monoteístas tem que lutar, 
isto é, por que Deus permite sofrimento. A resposta dos 
Zoroastrianos é: ele não permite. O mal é um fato que Deus não 

pode atualmente controlar, mas um dia ele será vitorioso. A 
História é a cena da batalha entre duas forças (Ibidem, p.56). 

 
Os persas acreditavam em um mundo “bom” de Ahura-Mazda quer será 

purificado de todo “mal” introduzido por Ahriman. Quando isso acontecer, “a  

própria aparência do mundo mudará. A terra será achatada por uma inundação 

abrasadora, de modo que sua superfície se tornará uma única planície 

nivelada” (COHN, 2001, p. 136). Então será um local perfeito e toda 

humanidade viverá em harmonia, pois Ahriman e seus comandados serão 

condenados às trevas eternamente. 

A religião persa era baseada em prática, não haviam templos, nem 

altares ou imagens, seus sacrifícios eram feitos em montanhas. Eram 

adoradores do sol e do fogo, que são emblemas de Ahura-Mazda, sendo a fonte 

de toda luz e pureza. As autoridades religiosas eram conhecidas como magos. 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

84 

 

“Os conhecimentos dos magos relacionavam-se com a astrologia e os 

encantamentos, em que se tornaram tão célebres, que seu nome passou a se 

aplicar a toda sorte de mágicos e feiticeiros” (BULFINCH , 1999, p. 370). 

 

4. DEMONOLOGIA JUDAICA E PERSA: PONTOS DE CONTATO 

 Os judeus interagiram com várias culturas, tais como egicpcios9, 

babilônicos, romanos10, gregos11, porém, ao referirm os sobre a demonologia e o 

mal, os persas possuem enorme contribuição teórica e cultural.  

A religião persa foi de grande importância e influência no judaísmo e 

cristianismo. O rei Ciro II dominou a Babilônia e por extensão passou a ter 

domínios sobre os judeus. O rei Ciro II era defensor da religião zoroástrica 

permitiu que os judeus reconstruíssem sua religião, já que no Exílio Babilônico 

não havia essa abertura.  

A religião hebraica preservava a concepção de um Deus único, 

responsável pelo bem e pelo mal, já para o zoroastrismo, não há sentido um 

Deus bom ser capaz de fazer coisas ruins. 

O convívio entre judeus e persas promove pontos de contatos, ou seja, 

interações entre essas culturas, propiciando uma reformulação de certos 

dogmas religiosos judaicos, a saber, inicia-se a demonologia hebraica mediante 

aspectos do zoroastrismo persa.  

O primeiro aspecto seria a existência de um ser distinto de Javé, que 

seria responsável pelo mal.  

A partir deste choque de concepções nasce a necessidade de explicar a 

fonte do mal, desse momento em diante entra no palco da religião judaica uma 

nova personagem, Satanás. 

Essa mudança na concepção sobre autoria do mal pode ser 

exemplificada com os textos de “A ira do Senhor tornou a acender-se contra 

Israel, e o Senhor incitou a Davi contra eles, dizendo: Vai, numera a Israel e a 

Judá” (2 Sm 24.1). 12 “Então Satanás se levantou contra Israel, e incitou Davi a 

numerar Israel (1 Cr 21.1).” Os textos apresentados relatam a ordem do rei 

Davi para realizar um censo com finalidade de estabelecer um sistema 

                                                           
9
 Destacasse a literatura sapiencial egípcia, que influenciou os livros sapiências judaicos.   

10
 O contexto do Segundo Testamento está imerso no imperialismo romano, ao ponto de fazer da 

Judeia/palestina uma extensão de sua dominação. 
11

 Não apenas pela imposição política ou larga utilização da língua, mas os judeus assimilaram muitos 

pensamentos filosóficos gregos. 
12

 Todas as referências bíblicas são referentes a obra:  BÍBLIA. Português. Bíblia de Estudo Esperança. 

São Paulo: Vida Nova, 2000. 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

85 

 

tributário. Entretanto, sua atitude foi desagradável aos olhos de Javé, o que 

trouxe consequências ruins ao povo.  

O texto de (2 Sm 24.1) apresenta Javé por trás de sua ação, mesmo 

sendo maléfica. Posteriormente, cerca de quatrocentos e cinquenta anos, o 

mesmo relato registrado no Primeiro livro de Crônicas (1 Cr 21.1), a 

personagem responsável pela ação má praticada pelo rei Davi é Satanás. 

Elaine Pagels sugere um pensamento duvidoso no cronista: “Porque 

teria Davi cometido […] um ato mau, agressivo, contra Israel? ” (1966, p.70). 

A teologia hebraica não aceitava mais essa concepção, um Deus bom que 

praticava o mal também, então:  

Não podendo negar que a ordem condenável partira do rei, mas 

querendo condenar o ato de Davi sem atingir diretamente a 
pessoa do rei, o autor de 1 Crônicas sugere que um adversário 
sobrenatural na corte divina conseguira infiltrar-se na casa real e 

levar o rei ao pecado: Então Satanás se levantou contra Israel, e 
incitou Davi a levantar o censo de Israel (1 Crônicas 21:1) [...] 
Neste caso, o satanás é invocado para explicar a dissensão e a 
destruição que a ordem de Davi provocara em Israel (Idem). 

 
Outra influência seria a existência de uma disputa que transcende os 

limites físicos, chegando aos lugares celestiais. Se no Zoroastrismo, Ahura- 

Mazda e Angra Mainyu são cercados por seus exércitos, que estão em 

constante combate; a religião judaica logo trabalhou essa concepção de 

Satanás em combate com os representantes de Javé. 

O livro do profeta Zacarias descreve um combate entre Satanás e o 

sumo sacerdote Josué: “Ele me mostrou o sumo sacerdote Josué, o qual estava 

diante do anjo do Senhor, e Satanás estava à sua mão direita, para se lhe 

opor” (Zc 3.1). O texto não deixa claro qual era a questão do combate, mas 

Schiavo sugere:  

[...] estejamos diante do conflito de posse da terra, na época em 
que os exilados voltaram para Judá. Satanás representaria os 
habitantes do campo, que não viram com bons olhos a volta dos 
exilados, exigindo a devolução dos antigos privilégios e, 
sobretudo, a devolução das terras, enquanto Zacarias estaria 
defendendo os exilados (2000, p. 72). 

 

Interpretação de Elaine Pagels que acrescenta:  

As palavras dele [Zacarias] refletiam conflitos que surgiram em 

Israel depois que milhares de judeus, capturados pelos 
babilônicos na guerra (c. 687 a.E.C.) e exilados para a Babilônia 
– muitos deles influentes e cultos -, voltaram para a Palestina. 
Ciro, rei da Pérsia, tendo conquistado pouco antes a Babilônia, 
não só permitiu que os exilados judeus voltassem para casa, 

como ofereceu-lhes recursos para reconstruir as muralhas 
defensivas da cidade de Jerusalém e para refazer o grande 
Templo, que os babilônios haviam destruído […] muitos dos que 
tinham permanecido na terra viam os antigos exilados não como 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

86 

 

agentes do rei persa, mas como resolvidos a recuperar o poder e 

a terra (1966, p.70-71).  

 
O profeta interpreta a recepção nada calorosa dos que permaneceram 

na terra, como uma incitação da parte de Satanás na formação de facções 

entre o povo. 

Fica notório que:  

O papel de Satanás começa a mudar: de agente e mensageiro de 
Deus, como no começo, se transforma em adversário de Deus. O 
adversário humano vai se transformando em inimigo de Deus. O 
mal transcende o humano, para se propor como uma entidade 

autônoma, contraposta a Deus (Idem). 

 

Satanás não é mais um servo obediente e controlado por Javé, antes, 

age independente, mesmo que para o judeu, Javé é controlador de toda 

situação. 

Por fim, mais uma semelhança entre o Zoroastrismo e a religião judaico-

cristã seria a concepção que tanto Angra Mainyu quanto Satanás, 

anteriormente tiveram uma boa procedência.  

Angra Mainyu tornou-se um espírito mal por “opção” já que no início, os 

espíritos gêmeos apresentam sua natureza, que incluía o bem e o mal, mas o 

espírito mal optou pela prática do mal, já o espírito do bem optou pela retidão 

instalada nos céus. 

Satanás não foi diferente, pois segundo a crença, Satanás foi criado 

como um querubim descrito pelo profeta Ezequiel: 

Estiveste no Éden, jardim de Deus; cobrias-te de toda pedra 
preciosa: a cornalina, o topázio, o ônix, a crisólita, o berilo, o 
jaspe, a safira, a granada, a esmeralda e o ouro. Em ti se faziam 
os teus tambores e os teus pífaros; no dia em que foste criado 
foram preparados. Eu te coloquei com o querubim da guarda; 
estiveste sobre o monte santo de Deus; andaste no meio das 

pedras afogueadas. Perfeito eras nos teus caminhos, desde o dia 
em que foste criado, até que em ti se achou iniqüidade. Pela 
abundância do teu comércio o teu coração se encheu de 
violência, e pecaste; pelo que te lancei, profanado, fora do 
monte de Deus, e o querubim da guarda te expulsou do meio 
das pedras afogueadas. Elevou-se o teu coração por causa da 
tua formosura, corrompeste a tua sabedoria por causa do teu 

resplendor; por terra te lancei; diante dos reis te pus, para que 
te contemplem (Ez 28. 13-17). 

 

 
Angra Mainyu e Satanás em ambos os casos optaram pela natureza do 

mal, independente do Deus bom, assim se tornam responsáveis por todos os 

males do mundo. 

 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

87 

 

5. DOMÍNIO GREGO E A REVOLTA DOS MACABEUS 

Em 336 a.E.C., Felipe II da Macedônia foi assassinado quando planejava 

invadir os persas. Seu filho, Alexandre III da Macedônia 13, sucedeu-o aos 20 

anos de idade. Ele unificou toda Macedônia e a Grécia, em 334 a.E.C., 

atravessou o Helesponto 14, com intuito de libertar as colônias gregas da Ásia 

Menor. Alexandre derrotou três grandes generais de Dario III com apenas 

35.000 homens, em Granico. No mesmo ano, após passar uma noite sem 

dormir diz ter tido uma visão de um ancião, o mesmo o aconselhava para 

continuar a sua luta contra os persas. No ano seguinte, em 333 a.E.C., 

Alexandre derrotou um grande exército em Issus. Somente posterior essa 

grande vitória Alexandre se pôs a sonhar a conquistar o mundo (HALE, 1983, 

p.10). 

Alexandre atravessa os montes de Tauros e derruba distrito a distrito. 

“Josefo tem uma interessante história do encontro de Alexandre com Jadua. 

Alexandre disse que Jadua era o homem do sonho. Por esta razão, os judeus 

foram tratados com respeito e obtiveram muitas das mesmas vantagens dos 

gregos”(Idem). Foi Alexandre que autorizou Manassés construir o Templo no 

monte Gerizim, porque sua política era de ser amigo dos conquistados. 

Após a conquista do Egito, Alexandre parte para o leste ao encontro de 

Dario III. Em Guagámela, em 331 a.E.C., finalmente Alexandre derrota o 

exército inteiro persa e Dario III foi morto.15 Alexandre obstinado em 

conquistar o mundo quis ir mais ao leste, mas seus generais se recusaram em 

cruzar o rio Indo. Sendo assim, Alexandre se estabelece na Babilônia e 

organizou o seu império em satrápias. Cada uma destas era uma colônia de 

gregos, constituídas por seus soldados. Alexandre com esse tipo de colonização 

e inter-relação com os nativos, usa a cultura e a língua como meio de domínio. 

Alexandre morreu em 323 a.E.C., com apenas 32 anos. O Grande não 

foi apenas um gênio militar, mas deixou marcas profundas na história por sua 

qualidade de estadista. Ele é o responsável pela fusão do Ocidente com 

Oriente. A cultura grega quebrou as barreiras raciais, sociais e nacionais. Sua 

colaboração na civilização mundial é de tal grandeza que se torna imaginável.  

                                                           
13

 Era conhecido como: o Grande ou Magno. 
14

 Helesponto (província romana) é um estreito no noroeste da Turquia ligando o mar Egeu ao mar de 

Mármara. 
15

 Supostamente Dario III foi morto por um de seus homens. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Estreito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Turquia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mar_Egeu
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mar_de_M%C3%A1rmara
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mar_de_M%C3%A1rmara


RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

88 

 

No território de Judá, com esse idealismo de Alexandre de “formar um 

só povo” (1 Mac 1.41)16, o ápice desse idealismo se deu com Antíoco IV 

Epífanes, esse impôs aos judeus as práticas pagãs. Elaine Pagels descreve tais 

práticas:  

Em primeiro lugar, declarou ilegal a circuncisão, bem como o 

estudo e a observância da Tora. Depois, invadiu o Templo de 
Jerusalém e profanou-o, ao reconsagrá-lo ao deus olímpico Zeus, 
dos gregos. A fim de impor a submissão ao novo regime, 
construiu e guarneceu uma maciça fortaleza a cavaleiro do 
próprio Templo de Jerusalém (1996, p. 72) 

 

Diante dessa situação surge uma divisão entre os judeus acerca dessa 

imposição de Antíoco IV Epífanes, judeus da classe mais abastada eram 

influenciados pelas atitudes helênicas e não questionaram a imposição, já a 

maioria do povo não aceitava e ficaram inconformados com aceitação da elite.  

O Primeiro livro dos Macabeus conta que um sacerdote chamando 

Matatias, se recusa a realizar sacrifícios pagãos, para piorar tal recusa, mata o 

oficial que lhe trazia tal ordem (cf. 1 Mac 2.23-28). Diante do episódio surgiu 

uma resistência armada, conhecida como Revolta dos Macabeus. Luigi Schiavo 

afirma que a partir desse episódio surgem as facções entre os judeus. 

A partir deste momento, a sociedade judaica se fragmentou: 
brigas e intrigas pelo poder, pelo exercício do sacerdósio e pela 
interpretação da lei estão na origem do surgimento das 
diferentes facções e grupos: fariseus, asmoneus, essênios, 
saduceus, etc. Nesta conjuntura extremamente conflitiva 

interpretou-se a realidade como uma grande batalha cósmica, 

onde estavam contrapostas, de um lado as forças de Deus com 
seus anjos (a comunidade judaica que permaneceu fiel); e do 
outro, Satanás com seus exércitos (os estrangeiros helenistas e 
seus aliados judeus) (2000, p.73).  

 

O quadro social e religioso do povo judeu neste período é marcado pela 

formação dessas facções. Foi um tempo onde existe uma ruptura entre elite e a 

massa, favorecendo o irracional e o místico, gerando um sincretismo religioso, 

tempo de abertura para outras crenças. 

No mesmo tempo há uma crescente concentração dos estudos da Torá, 

de outro lado as concepções apocalípticas e esoterismo místico ou messiânicas 

na busca ferrenha de santificação e observância da lei, de forma 

demasiadamente radical. Essas correntes influenciaram diferentes grupos como 

fariseus e essênios, como também movimentos menores de revoltas ou 

resistência revolucionário-social e movimentos carismático-ascéticos ou 

messiânico-proféticos.  

                                                           
16

 O Livro dos Macabeus é uma fonte valiosa para a compreensão do contexto histórico desse período. 

Excluído do cânon protestante, pode ser encontrado nas Bíblias de linha católica.  



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

89 

 

Diante desse quadro, a literatura apocalíptica se desenvolve 

rapidamente, pois esse período era um solo extremamente fértil para tal 

literatura. O mal era cada vez mais personificado. Elaine Pagels ressalta a 

transformação ocorrida nesta época: 

Mais radicais do que seus predecessores, esses dissidentes 

passaram a invocar a toda hora o satanás para descrever seus 
adversários judeus. No processo, transformaram esse anjo 
desagradável em uma figura muito mais importante – e muito 
mais maligna. Deixava de ser um dos servos fiéis de Deus e 
começava a tornar-se o que é para [o Evangelho de] Marcos e 
para a cristandade posterior – o adversário de Deus, seu inimigo, 
até mesmo seu rival (1996, p.75).  

 
Nesse período algumas literaturas eram produzidas a fim de acusar seus 

inimigos, Elaine Pagels faz um apontamento sobre essa prática: “aproveitaram 

também histórias, ou escreveram histórias próprias, contando como essas 

potências angélicas, inchadas de luxúria ou arrogância, decaíram do céu para o 

pecado” (Idem). Literaturas como Livro dos Jubileus, O Primeiro Livro de Enoc 

e Os Doze Patriarcas seria um exemplo de tais práticas. 

 

 

 

6. A CONCEPÇÃO DO MAL NO SEGUNDO TESTAMENTO 

No Segundo Testamento, Jesus, discípulos, seguidores e testemunhas 

narram à presença de um opositor, Satanás. O mal é marcadamente desvinculado 

de Javé e personalizado como aquele que promove uma ruptura com Deus. 

 Na Judeia e Palestina, no contexto de Jesus, havia uma crescente 

manifestação do demoníaco. Satanás e sua legião de demônios estavam numa 

guerra cósmica com Jesus e seus seguidores. Esse cenário é marcado por 

expressões e imagens apocalípticas; demonstram perspectivas em oposição 

formando um dualismo, entre o bem e o mal, Jesus e Satanás. 

 Jesus é apresentado como fazedor de milagres, que possui autoridade divina 

(CROSSAN, 1994, p.78). Nos evangelhos, cada um em construir sua cristologia, ou 

seja, narrar uma história acerca do Cristo, descrevem episódios sobre a autoridade 

de Jesus.  

Cabe destacar: transformou água em vinho (Jo 2:1-11); curou o filho de um 

funcionário público (Jo 4:46-54); curou um paralítico no poço (Jo 5.1-9); curou um 

cego de nascimento (Jo9.1-41); alimentou 5.000 pessoas com 5 pães e 2 peixes  

(Jo 6:5-13); ressuscitou Lázaro da morte (Jo 11:1-44); expulsou um homem 

dominado por demônio (Lc 4:33-35); curou a sogra de Pedro (Lc 4:38-39); curou 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

90 

 

um leproso (Lc 5:12-13); curou um paralítico descido pelo telhado (Lc 5:17-25); 

curou o homem de mão aleijada  (Lc 6:6-10); curou o empregado de um oficial 

romano (Lc 7:1-10); ressuscitou o filho da viúva de Naim (Lc 7:11-15); acalmou 

uma tempestade (Lc 8:22-25); curou o homem dominado por legião de demônios 

(Lc 8:27-35); curou a filha de Jairo (Lc 8:41-56); curou um menino 

endemoninhado (Lc 9:38-43); curou o homem com as pernas e braços inchados (Lc 

14:1-6); curou 10 leprosos (Lc 17:11-19); curou um mendigo cego (Lc (18:35-43); 

previu a negação de Pedro (Lc 22:31-34); sarou a orelha cortada do empregado do 

Sumo Sacerdote (Lc 22:50-51); curou dois cegos (Mt  9:27-31); tirou uma moeda 

da boca dum peixe (Mt 17:24-27); curou a filha endemoninhada da mulher 

Cananeia (Mt 15:21-28); secou uma figueira infrutífera (Mt 21:18-22); curou um 

surdo-gago (Mc 7:31-37). 

 Satanás também tem seus poderes; o próprio Jesus testificou da existência 

de Satanás, pois, pessoalmente foi tentado pelo Diabo (Mt 4:1-11); e não é 

maravilha, porque o próprio Satanás se transfigura em anjo de luz (2 Co 11:14); a 

esse cuja vinda é segundo a eficácia de Satanás, com todo o poder, e sinais e 

prodígios de mentira (2 Ts 2:29); e disse-lhes: Eu via Satanás, como raio, cair do 

céu (Lc 10:18); não neófito, para que, ensoberbecendo-se, não caia na condenação 

do Diabo (1 Tm 3:6);  disse então Pedro: Ananias, por que encheu Satanás o teu 

coração, para que mentisses ao Espírito Santo, e retivesses parte do preço da 

herdade? (At 5:3).  

 Jesus e Satanás formam esse binômio opositivo. Esse dualismo gera uma 

guerra cósmica entre o bem e o mal. No Evangelho de João, o autor relata “o 

príncipe deste mundo já está julgado” (16:11), há uma plena convicção de quem 

vencerá essa guerra. O Segundo Testamento cria a tensão, ao mesmo tempo em 

que a relativiza, antecipando o fim do mal. 

 Segundo Pagels “os autores dos evangelhos compreenderam que a história 

que tinham que contar pouco sentido faria sem Satanás” (1996, p.34). Essa 

afirmativa carrega uma proposta de interpretação teológica, que Satanás é uma 

personagem criada, como antagonista de Jesus, que personifica o mal. Desta 

forma, Satanás é uma construção, que encena, juntamente com Jesus, o drama de 

um conflito cósmico.  

 Ainda que não seja histórico, ele (Satanás) se torna histórico pela tradição, 

pois gera história e significação. Para uma perspectiva teológica literal, Satanás é 

entendido como a literalidade da narrativa.  

 

7. JESUS, JUDEUS VERSUS ROMA 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

91 

 

No tempo de Jesus a Judeia não era governada pelos sumos sacerdotes do 

Templo, mas pelo sucessor de Herodes, seu filho Antipas (simpatizante aos 

romanos), desta forma, a Judeia era facilmente subserviente do Império Romano.  

Nessa época/contexto os povos da palestina constituíam uma sociedade complexa, 

repleta de conflitos políticos; e dentro dessa realidade o Império Romano não era 

benigno e favorável ao desenvolvimento de um novo movimento religioso, ou seja, 

o cristianismo. 

  Jesus reagiu à ordem imperial romana, pois esse imperialismo causava 

profunda desordem para a vida dos judeus. As séries de episódios que narram à 

história de Jesus demonstram-no numa atitude severamente contrária a imposição 

dos grilhões impostos por Roma. 

 Jesus teve uma fala frontal ao Império Romano e tentou implodir esse 

império com uma revolução pacífica, pois almeja a autonomia de sua terra e 

libertação de seu povo. 

Ainda que existisse uma mensagem de acalento ao espírito humano, havia 

profunda preocupação no discurso de Jesus que valorizava o homem dentro de uma 

dimensão integral, real, pessoal e existencial, que sinalizava para seu tempo novos 

ares de justiça, paz e liberdade. 

Os judeus e galileus foram ferozes em suas resistências contra o domínio 

imperial romano. A principal razão desse espírito de defesa deu-se pela tradição 

israelita.  

Com toda probabilidade, os protestos e movimentos populares 
sobre os quais temos informações escritas representam apenas a 
ponta do iceberg da resistência popular ao domínio romano. É 
perfeitamente compreensível que os camponeses, analfabetos, não 

deixaram registros do seu modo de pensar e agir. E apenas alguns 
movimentos populares que pareciam representar problemas sérios à 
ordem estabelecida entraram nos registros dos historiadores 
antigos, como Josefo. Ainda mais importante, talvez, é que os 
relatos históricos típicos tendem a concentrar-se apenas em ações 
notórias de resistência popular (HORSLEY, 2004, p. 59). 

 

 Existia um quadro amplo de resistência. Segundo Said, há dois tipos de 

resistência: a primária, ou física, e a secundária, ou ideológica. A resistência 

primária se incumbe da defesa do território físico, da luta entre exércitos nativos e 

invasores. Já a resistência secundária objetiva defender a cultura do povo invadido, 

buscando manter suas práticas culturais após invasão territorial e a dominação 

estrangeira (1990, p. 266).  

O mal que assola é o império. Os judeus utilizaram uma linguagem 

apocalíptica para retratar uma realidade vivencial. Inevitavelmente, Satanás e 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

92 

 

possessões demoníacas passam a ser instrumentalizados para referir ao Império 

Romano. 

 

8. CONCLUSÃO  

 O mal foi e é um assunto debatido em todas as épocas e culturas.  Como 

explicar a sua origem? Existem milhares de teorias e não nos cabem julgá-las.  

 O mal assume novos contornos de entendimento na cultura judaica a partir 

do contato dos judeus com outros povos. 

A concepção judaica referente a figura de Satanás estava 
concentrada numa relação de subordinação a Iahweh, onde esse ser 
desconhecido e invisível não era considerado independente de Deus, 

mas servia como instrumento em suas soberanas mãos para 

disciplinar os homens que não faziam sua vontade e testar a fé de 
outros, como no caso de Jó. Talvez por esta razão Deus era visto 
numa proximidade maior, como “andando com o povo e entre o 
povo”. Porém, esta afinidade com o divino vai ganhando distância à 
medida que as ideias acerca do mal vão sendo melhor elaboradas 
(LAZARINO NETO, 2006, p.51). 
 

Dentro das dominações que Israel esteve submetida, a Pérsia teve elevada 

influência sobre a temática do mal, mediante a sistematização dos demônios. Tem-

se uma reconfiguração da percepção, pois há uma cisão do mal como proveniente 

de Javé. 

Assim, nota-se uma evolução histórica da doutrina sobre o mal. A mal passa 

a ser desvinculado de Javé, ao desvincula-se, torna-se seu opositor direto.  

Toda esta conjuntura de conflito fez com que a realidade fosse vista 

como uma batalha de proporções cósmicas entre judeus fiéis que 
formavam as forças de Deus e estrangeiros helenistas seguidos por 
judeus traidores que formavam as forças do mal. 
Com sua cruel e ambiciosa dominação, os romanos contribuíram 
para que os judeus atribuíssem ao reino do mal – Satanás e 
demônios – tudo o que os mantinham numa situação de opressão e 
sofrimento. Assim, o desejo de libertação de forças opressoras 

torna-se crescente à medida que o caos vai sendo instalado pelo 
poder que oprime o cotidiano de uma sociedade já bastante confusa 
em função das circunstâncias adversas que sempre a rodeia. 
(Ibidem, p.52). 

  

O contexto histórico israelita do Segundo Testamento é um caos. Líderes 

políticos e religiosos são uma extensão da dominação romana. A taxa de impostos 

é absurda. O número de mortes é crescente. Tem-se um cenário para expressar 

toda essa indignação de forma simbólica e metafórica utilizando uma mensagem 

apocalíptica para expor a indignação contra os dominadores. Aqui, o mal se 

manifesta por Satanás [opositor e adversário]. 

Para o judeu desse contexto é difícil assimilar o mal como proveniente de 

Javé. Nesse momento, estabelece-se bases conceituais dogmáticas, agora se tem 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

93 

 

um duelo cósmico entre os representantes do cosmos: Satanás e Jesus. A igreja 

sustenta um discurso opositivo e dogmático entre esses personagens. Apesar de 

em várias narrativas bíblicas salientarem essa disputa, criando elevadas tensões, o 

destino de Satanás e de seus seguidores está descrito – a morada eterna no 

inferno.  

 

 
9. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BERGER, Peter Ludwuig. O dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica 

da religião. São Paulo: Paulus, 1985. 

BÍBLIA. Português. Bíblia de Estudo Esperança. São Paulo: Vida Nova, 2000. 

BULFINCH, Thomas. O Livro de Ouro da Mitologia: Histórias de Deuses e Heróis. Rio 

de Janeiro: Ediouro, 1999. 

COHN, Norman. Cosmos, Caos e o Mundo que Virá: as origens das orenças no 

opocalipse. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.  

CROSSAN, Jhon Dominc. O Jesus Histórico: A vida de um camponês judeu no 

Mediterrâneo. Rio de Janeiro: Imago, 1994 

FOHRER, Georg. História da Religião de Israel. São Paulo: Ed. Academia 

Cristã/Paulus, 2006.   

HALE, Broadus David. Introdução ao estudo do Novo Testamento. Trad. de Cláudio 

Vital de Souza. Rio de Janeiro, Junta de Educação Religiosa e Publicações, 1983.  

HORSLEY. Richard A. Jesus e o Império: O Reino de Deus e a nova desordem 

mundial. São Paulo: Editora Paulus, 2004. 

LAMAS, Maria. Mitologia Geral: o Mundo dos Deuses e dos Heróis (vol.V). Rio de 

Janeiro: Editorial Estampa, 1973.  

LAZARINI NETO, Antonio. Messias exorcista: combate aos espíritos imundos e a 

estrutura do Evangelho de Marcos (Exegese de Mc 1.21-28). São Bernardo do 

Campo: Universidade Metodista de São Paulo (Dissertação de Mestrado), 2006. 

PAGELS, Elaine. As Origens de Satanás: um estudo sobre o poder que as forças 

irracionais exercem na sociedade moderna. Trad. Ruy Jungmann. Rio de Janeiro: 

Ediouro, 1996. 

SAID, E. W. Orientalismo: O Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Cia 

das Letras, 1990. 

SALGADO, Samuel de Freitas. O mal e suas personificações na literatura judaica: 

uma contribuição da tradição oficial e popular na formação da bíblia hebraica. 

Volume IX – Ano 9, março de 2014. (Revista Digital de Estudos em Religião). 



RJHR IX: 16 (2016) – Felinto Pessôa de Faria Neto e Rafael Lazarini de Lima 

94 

 

Disponível em: <<http://www.revistaancora.com.br/revista_9/Samuel      

%20de%20Freitas%20Salgado.pdf>> Acessado em: 24/05/2015 

SCHIAVO, Luigi. O mal e suas representações do mal. O universo mítico e social 

das figuras de Satanás na Bíblia. In: Estudos de Religião. São Bernardo do Campo: 

Universidade Metodista de São Paulo, n. 19, 2000.  

 

 

 

http://www.revistaancora.com.br/revista

