» ~ b
- ! &8 o N wis 4
S e

W z . e . »
‘;"p?\‘.“‘""
-i‘ﬁlonn ST P
G B S

Recebido em: 10/12/2015
Aceito em: 25/01/2016

Da legitimidade de um cristianismo plural

From legitimacy of a plural Christianity

Lair Amaro dos Santos Faria
LHER/IH/UFRJ
http://lattes.cnpq.br/8136626937111109

Resumo: Em perspectiva académica, vem ganhando espaco a nocdao de que
“cristianismo” é um termo inadequado para se pensar a continuagdo do movimento
de Jesus. Com efeito, “cristianismos” se mostra mais preciso, a proporgao que mais
de um cristianismo emergiu no curso da historia. Neste artigo, discute-se a
legitimidade de um cristianismo plural e as tentativas de silenciar as multiplas
vozes que representaram as experiéncias religiosas judaico-cristas.

Palavras-chave: Cristianismo, Experiéncia religiosa.

Abstract: In academic perspective, the notion that "Christianity" is a misnomer to
think about the continuation of the Jesus movement is growingly widespread.
Indeed, "Christianities" proves to be a more precise term, since more than one
Christianity emerged in the course of history. In this article, we discuss the
legitimacy of a plural Christianity, as well as the attempts to silence the multiple
voices representing the different Judeo-Christian religious experiences.

Keywords: Christianity, Religious experiences.


http://lattes.cnpq.br/8136626937111109

RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

"Na casa de meu Pai hd muitas moradas”.
Jodo 14,2

I. "Vivemos numa era”, assinalam Andreas Kdstenberger e Michael Kruger,
“que se orgulha de sua independéncia, de sua rejeicdo a autoridade e que abraca o
pluralismo. A verdade estd morta; longa vida a diversidade!” (2010: 15-16). Com
efeito, para a dupla de escritores, o traco caracteristico de nosso tempo é o
prevalecimento de um espirito “cujos tentaculos estdo, presentemente, engolfando
a fé cristd em um abraco mortal, objetivando subverter o movimento [cristdo] em
seu nucleo central” (2010: 16).

Desnecessario dizer que ambos os autores se posicionam contra a perspectiva
adotada por pesquisadores mais recentes que advogam substituir o termo
“cristianismo” por “cristianismos” e, dessa maneira, acentuar que ndo ha mais
como postular que havia uma unica forma de crer em Jesus de Nazaré.

Aos olhos de K@stenberger e Kruger, portanto, é seu dever desconstruir essa
nocgao, esposada inicialmente por Walter Bauer e seguida por Bart Ehrman e outros,
a medida que ela é a face visivel de uma batalha que tem por objetivo
“desacreditar a mensagem biblica sobre Jesus, o Senhor, Messias e Filho de Deus, e
as alegagdes de absoluta verdade do cristianismo” (2010: 18).

Ha algum fundo de razdo nos argumentos dos dois autores? Ou eles estdo
sendo injustos com a histéria? Até que ponto é legitimo propugnar que a adogao,
academicamente falando, do termo “cristianismos”, em vez de “cristianismo”, é a

forma mais correta e mais condizente com o processo historico?

II. André L. Chevitarese ndo tem duavidas. “Desde suas origens mais
remotas”, ele frisa, “ainda nas primeiras geracdes de ‘cristdos’, para além de alguns
consensos, houve uma polissemia sobre o que disse e 0 que ndo disse Jesus”
(2011: 9). Nesse sentido, convém grafar, no que tange ao processo histérico de
disseminacdo do movimento instaurado por Jesus de Nazaré, o termo cristianismo
de preferéncia no plural.

Assim, o emprego do termo “cristianismos” surge como resultado de uma
“enorme insatisfacdao” suscitada pelo uso de uma terminologia que nao se coaduna
com a pratica e com a escrita historiograficas. Chevitarese sublinha a ocorréncia de
pesquisadores que denotam uma “flagrante confusdo entre trajetéria de vida” e
“exercicio do profissional de Histéria” e, assim sucedendo de esses individuos, ao
tratar de religido em sala de aula, deixarem de lado sua condicao de professor e se
portarem como militantes de “uma determinada denominagdo religiosa” (2011:

10). E isso é grave, muito grave.

108



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

Nesse sentido, as reclamacgdes de Kostenberger e Kruger passam a ter nexo.
Implica dizer, a partir das préprias palavras por eles utilizadas, ambos estariam
inseridos no rol daqueles que confundem suas trajetérias de vida e filiagOes
religiosas com o exercicio profissional de Histéria. Merecem respeito? Sim, os dois
merecem respeito. Mas suas ideias encontram-se divorciadas das realidades que
constituiram os cristianismos. Por conseguinte, o que permite, aos historiadores,
dizer que ¢é legitimo asseverar que o cristianismo, desde suas origens, foi

diversificado?

ITI. Uma pléiade de pesquisadores assume como um fato que o nucleo da fé
dos cristaos primitivos era o kerigma. Julius Schniewind, por exemplo, considera
que (apud KOESTER, 1968: 206):

Ndo ha dlvida: somente porque havia um kerigma proclamando
que um homem que viveu “na carne” é o “Senhor” - apenas por
essa razdo € possivel entender a origem de nossos Evangelhos,
incluindo quaisquer formas de literaturas (cristds) que os
precederam.

Por conseguinte, a liga que une o material literario que compde o assim
chamado Novo Testamento é a proclamacgdo cristd de que um homem morreu na
cruz e foi trazido de volta do mundo dos mortos. Convém, assim, analisar esse
conjunto de textos e o processo de canonizagdao posterior tendo como pano de
fundo a constituicao histérica do kerigma.

Antes, porém, cumpre refletir nas consideragées de um importante biblista
acerca da formacdo do assim chamado Novo Testamento. Ao comentar esse
processo, C. F. D. Moule atesta que o mesmo se deu sob circunstancias complexas
a medida que “sob a direcdo de Deus, emergiram primeiramente numerosas
unidades distintas de material e, em seguida, o processo que finalmente reuniu
algumas delas em escrituras cristds, enquanto muitas foram colocadas de lado ou
mesmo repudiadas” (1979: 14).

Mesmo que nao intencionalmente, Moule oferece pistas sobre a pluralidade
gue caracterizou a disseminacdo do movimento instaurado por Jesus de Nazaré. Ele
confirma que, inicialmente, houve uma profusdo de materiais elaborados. No
entanto, ele mesmo afirma, entrou em acdao uma triagem desse material que
resultou no repudio de partes dele.

Assim, mais a frente, ele volta a sublinhar (1979: 19):

Depois de [0 evangelho de] Marcos, contudo, foram escritos muitos
outros, bem como colegBes de ditos de Jesus. Muitos destes outros
escritos foram perdidos e nds os conhecemos, se nao totalmente,
apenas o nome ou através de breves citagdes de outros escritores.
De outros, além dos outros Evangelhos candnicos, possuimos

109



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

fragmentos ou mesmo cdpias quase completas. S6 recentemente foi
restaurada uma colegdo copta de ditos de Jesus!.

Dessas consideracdes de Moule acerca de um contexto em que “as tradicdes
sobre Jesus fluiram através de muitos canais mais ou menos paralelos” (1979, p.
20), cumpre entabular algumas indagagdes: Quem produziu esse material? Quem
ponderou sobre seu conteldo e o pOs de lado e até mesmo repudiou? Quais os
critérios - se houve — para separar esses materiais? Quais as implicacdes disso?

A primeira implicacdo das palavras de Moule é reconhecer a inevitabilidade da
constatacao de que Jesus de Nazaré, embora ndo haja escrito uma linha a respeito
de si proprio e ndo haja solicitado aos seus seguidores que vertessem por escrito
aquilo que viam e ouviam, impactou de formas diferenciadas aqueles que dele se
aproximaram.

Todavia, se a diversidade deu o tom nos primeiros anos, a necessidade de
estabelecer uma unidade forcou o silenciamento de vozes que, a primeira vista,
pareciam dissonantes e que, por consequéncia, podiam representar uma ameaga

aos que instauravam hierarquias de poder.

IV. Ndo deixa de ser instrutivo analisar o tratamento dado a esse tdépico pelo
biblista C. F. D. Moule. Como ja assinalado, ele admite a variedade como uma
caracteristica primitiva do movimento que se seguiu ao ministério publico de Jesus
de Nazaré. Nesse sentido, “l& pelo ano 60”, consoante sua conjetura, um viajante
“que fosse de Jerusalém para Efeso, encontraria uma variedade notdvel de doutrina
e pratica entre comunidades que, ndo obstante, reivindicavam todas estar
relacionadas com Jesus de Nazaré” (1979: 175).

Nesse périplo, o suposto viajante presenciaria distintos tipos de cristianismo.
Um desenvolvido na Samaria, outro judaizante, e além desses um do tipo joanino.
Em Roma, capital do Império, na imaginagdao de Moule, o viajante se depararia com
“toda sorte e espécie de tendéncias se ‘acotovelando’ umas as outras: eram as
sinagogas cristds judaizantes; as espécies de gnosticos mais liberais, muito mais
proximas aos cultos de mistério do que o Israel de Deus; congregacdes petrinas’ e
paulinas, e tudo o mais” (1979: 177).

No entanto, aos olhos de Moule, essa situacdo resultaria, inexoravelmente,
em um problema relevante a exigir equacionamento. Afinal, ele indaga, “o que

constituia o minimo de uma comunidade crista?” (1979: 177). A resposta a essa

! Moule refere-se ao Evangelho de Tomé, descoberto cerca de trinta anos antes em cavernas préximas a
cidade egipcia de Nag Hammadi.

2 Congregagdes formadas sob a influéncia da meméria do pescador judeu Simao Pedro. Para informagdes
mais bem fundamentadas ver Ehrman, 2008.

110



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

pertinente questdo, por sua vez, explicita sua condigdo de intelectual organico a
servico da fé crista do tipo catdlico.

“A Igreja Primitiva”, ele postula, respondeu ao problema por meio do “cdnon
do Novo Testamento”. Ou seja, na perspectiva de Moule, dois termos foram a
garantia da preservacao da unidade debalde a pluralidade: kerigma apostdlico e
canon. Ele é bastante elucidativo a esse respeito quando assevera que os escritos
gue vieram a ser excluidos do cdnon eram (1979: 178):

...principalmente aqueles que, mesmo que reivindicassem alguma
relacdo com a tradicdo apostolica, apresentavam uma avaliagdo de
Jesus incompativel com a avaliacdo apostdlica, agora refletida no
Novo Testamento como um todo. Isto significa que deve ter havido
uma confissdo cristd normativa, comumente aceita, a qual foi
formada com base no kérygma apostdlico. Julgada por este padrao,
qualquer avaliacdo de Jesus que ndo admitisse sua existéncia
histérica e sua morte real devia ser descartada. Do mesmo modo,
qualquer avaliacdo que ndo aceitasse a ressurreicdo e seu decisivo
cumprimento no plano divino de salvacao, esbocado no Antigo
Testamento, devia ser rejeitada.

O problema no postulado de Moule é que o falecido exegeta naturaliza o
processo de uniformizacao das crencas ditas cristas. Ele ndao percebe o componente
“poder” permeando as decisbes que resultaram no repudio aos escritos que,
supostamente, se mostravam incompativeis com uma imagem de Jesus que se
queria perpetuar. Se percebeu, optou por nao se manifestar a respeito.

Nesse sentido, sdo muito bem-vindas as consideragdes de Jorge Pixley a
respeito da questdao. Com efeito, consoante suas reflexdes, a canonizacdo dos
escritos apostélicos encontra-se umbilicalmente ligada ao duplo processo de
“hierarquizacdao da igreja e sua patriarcalizacao” (2002: 6). Sem isso em mente,
gue é o que transparece da leitura de Moule, ficam obscurecidas as etapas que,
paulatinamente, silenciaram vozes e imprimiram na memoria coletiva cristd a
percepcao de que o movimento de Jesus pos-Jesus foi linear e harmonico.

Portanto, a palavra-chave para se compreender a unidade de vistas que se
instaurou no que veio a ser denominado cristianismo é poder hierarquico. Tal
poder, estabelecido, segundo Sandro Gallazzi, no “fim do primeiro século e inicio do
segundo” (2002: 9), entrou em cena substituindo “a proposta paulina de uma
Eclésia igualitaria, ministerial e leiga, sinal vivo da agape/caridade” por uma que
assumiu claros contornos de uma igreja “hierarquica, autoritaria e sacerdotal”
(2002, p. 9).

Assim, Gallazzi pontua alguns momentos que podem dar conta desse
progresso gradual de hierarquizacao da Igreja primitiva que findou por repudiar a
“maioria leiga e todas as mulheres” (2002: 10). Nesse sentido, sinais de

concentragdo de poder nas maos de homens despontam, em primeiro lugar, nas

111



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

cartas pastorais. Quer dizer, cartas certamente pds-paulinas, mas que a memoria
cristd toma como textos escritos por Paulo e remetidas a Timéteo e a Tito.

Em sua avaliacdo dessas duas epistolas, Gallazzi sustenta que ambas
“mostram um projeto de Eclésia completamente diferente” do defendido pelo
apostolo Paulo a medida que organizam as comunidades de crengas ndao mais de
maneira igualitaria. Mais que isso, essas cartas, em sua defesa “da verdadeira
doutrina”, operaram na exclusdo “de textos heréticos e perigosos” e,
concomitantemente, fecharam, em definitivo, “o espago das mulheres” (2002: 12-
13).

Em seguida, convém inserir Clemente, bispo de Roma, como um dos
responsaveis por essa hierarquizacao da Igreja primitiva que, por consequéncia,
estabeleceu o cdnone como fator normativo e influenciador direto de uma
perspectiva singular acerca do cristianismo.

Como sublinha Gallazzi, Clemente enviara uma carta aos cristdos de Corinto
motivado pela “demissdo de alguns presbiteros por parte da comunidade” (2002, p.
15). A carta, portanto, é polémica e vem em defesa dos demitidos. O argumento do
bispo, portanto, é o de que a demissdo “ndo respeita a ordem das coisas que Cristo
quis para sua igreja e deve ser reconsiderada” (2002: 15).

Ademais, incorreu em equivoco vergonhoso a comunidade. Pois a ela caberia
apenas um papel, qual seja, sancionar a escolha feita pelos apdstolos e/ou seus
sucessores acerca de quem deveria estar no comando. Como frisa Gallazzi,
Clemente chama esses presbiteros de “ministros sagrados”, pois que escolhidos,
assim o bispo acreditava, “pelos Apdstolos ou, mais tarde, por pessoas eximias e
aprovados por toda a igreja” (apud GALLAZZI, 2002: 16).

Com isso, Clemente pretendia, por meio de um discurso de autoridade,
garantir a unidade da igreja, impondo, inclusive, que todos admitissem a
autoridade eclesiastica, abolindo, por conseguinte, toda e qualquer contestacdo aos
ditames que, alegadamente, eram provenientes da vontade apostdlica.

Cumpre, inclusive, destacar a sua propria fala sobre o ocorrido (apud
GALLAZZI, 2002: 16):

Se alguém desobedecer a palavra que Deus vos fala pela nossa
boca, saiba que esta em culpa e em grande perigo (59).

Sera nossa alegria saber que sereis obedientes ao que vos
escrevemos movidos pelo Espirito Santo, cortando ressentimentos e
cilmes e colocando em pratica esta nossa exortacdo a paz e a
concordia (63).

Por detras das palavras paz e concoérdia ocultam-se o recurso ao medo € a
culpa como instrumentos de coercdo. Que, por sua vez, disfarcam o autoritarismo

do bispo de Roma. Pratica nada incomum em quaisquer instituicdes hierarquizadas.

112



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

Com esses exemplos, Gallazzi conclui que a passagem da autoridade para a
hierarquia exerceu um peso significativo na estruturacdo do cdnon do assim
chamado Novo Testamento. Em suma, foi o poder hierdrquico que determinou, por
exemplo, a inclusdo de cartas que, “com certeza, pouco tinham a ver com Paulo”,
mas veiculadas como se de Paulo fossem, e ensejou a exclusao de “textos de
opositores a este projeto eclesiastico” (2002: 19).

No entanto, o empenho das liderangas em sufocar a diversidade, se bem-
sucedido na curta e média duragdo, malogrou na longa duracdo. Até no interior da
erudicdo judaica vem tomando corpo a compreensao de que a pluralidade é uma

caracteristica indissocidvel da experiéncia religiosa.

V. “Um Judaismo”, afirma Jacob Neusner, “compreende uma visdo de mundo
e uma forma de viver que, juntas, expressam-se no mundo social de um grupo de
judeus” (2003, ix). Na Antiguidade, ao contrario do que imagina um nado
especialista, e “em qualquer época da historia do povo judeu”, grupos diversos de
judeus definiram, para si mesmos, visdes de mundo e formas de viver distintas.

Debalde elementos comuns, ao longo da histéria do judaismo é possivel
identificar uma variedade de tipos de judaismos. Como os cristianismos, “esses
judaismos relacionaram-se uns com os outros de maneiras diferentes”, postula
Neusner (2003: xii). No entanto, cumpre sublinhar, essa concepgao de judaismo no
plural é um avango recente na historiografia. Praticamente ndo ultrapassou os
muros das instituicGes académicas que a advogam.

A visdo de um judaismo no singular é errada, consoante Neusner, por uma
razdo muito simples. “As pessoas ajuntam livros [em um mesmo corpo literario]
que ndo falam a mesma linguagem de pensamento, que se referem a concepgoes e
doutrinas distintivas em si mesmas”, ele afirma, e qualificam o resultado obtido
como o judaismo oficial (2003: xiii). Com efeito, Neusner pondera didaticamente
(2003: xiii):

Se livros, tdo préximos em tdépicos e em sentimentos como os
quatro evangelhos ndao mais admitem harmonizagdo, livros tao
completamente distantes um dos outros como a Mishna e Philo e 4
Ezra e Enoc ndo deveriam contribuir com doutrinas para uma
mesma moldura: judaismo.

Em suma, cumpre voltar o olhar para o processo de canonizagdao dos escritos
biblicos e cristdos, tendo em mente que as escolhas ligaram-se diretamente ao tipo
de judaismo e de cristianismo que se queria transmitir. Em outras palavras,
canonizar textos é também colocar no esquecimento comunidades e suas

respectivas visdes de mundo.

113



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

Ndo por acaso, G. W. Anderson salienta o qudao complexo é levantar os passos
gue foram dados para a constituicio do canon do assim chamado Antigo
Testamento. Nesse sentido, qualquer tentativa que se faga deve reconhecer que a
“evidéncia disponivel estd longe de ser completa” e, igualmente, que “diferentes
concepcdes de canonicidade foram pressupostas nos diferentes estagios do
processo e em diferentes regides e comunidades” (2008: 113).

Com efeito, Anderson menciona o caso do historiador Flavio Josefo que,
escrevendo no final do século I E.C., delimita quais seriam os livros inspirados da
tradicdo judaica. Consoante Josefo, o canon compreendia “cinco livros de Moisés,
treze livros proféticos e quatro outros contendo hinos a Deus e preceitos morais”
(2008: 114).

No entanto, Josefo ndo explicita as razdes pelas quais os livros atribuidos a
Moisés devem ser colocados como o limite cronoldgico mais antigo dentro desse
corpo literario. Anderson, porém, € assertivo a esse respeito. Para ele, a posicdo de
Josefo (2008: 114):

Deixa evidente que o reconhecimento desse limite efetivamente
excluia da colecdo sagrada autorizada aqueles trabalhos
apocalipticos que se propunham ser o trabalho de figuras pré-
mosaicas como Enoc.

A possibilidade aventada por Anderson é bastante relevante. Por meio dela,
observa-se que, muito embora ndao se encontre, em Josefo, quaisquer critérios
claros de canonicidade, ja existia uma preocupacdo em estabelecer fronteiras entre
textos/memorias. Ao fim e a cabo, tentativas primitivas de se instaurar um
judaismo singular.

A conformacdo do canon hebraico, ademais, entrou em regime de urgéncia,
conforme Anderson, perante a dramatica destruicdo do Templo de Jerusalém em 70
E.C. pelos romanos. Ali, diante do tragico ocorrido, a comunidade judaica
necessitava remover toda e qualquer “duvida ou discordancia acerca dos contetdos
do canon” (2008: 132). Infere-se que o canon definitiva e oficialmente reconhecido
passaria a ser um elemento de unidade.

Anderson sublinha que a emergéncia do cristianismo, enquanto um
movimento que se expandia e portava sua propria literatura, impulsionou a
comunidade judaica a acelerar a definicdo do seu canon. Com efeito, ele pondera,
brotaram conflitos entre as duas comunidades a proporgao que ambas disputavam
a interpretacdo dos textos que possuiam em comum.

Nao se pense, porém, que tudo se deu harmonicamente e sem tensées. Os
registros das discussdes entre os rabinos apontam que havia diferencas de opinides

sobre o status de certos livros. As controvérsias, sustenta Anderson, foram mais

114



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

acentuadas no que se refere aos livros de Ezequiel, Provérbios, Esther, Eclesiastico
e Cantico dos Canticos.

O que Anderson deixa de lado em suas consideragdes? Deixa de lado que o
canon emergiu como resultado de muitas discussdes em torno do que eram as
escrituras sagradas. Implica dizer, livros foram incluidos e livros foram repudiados
ao sabor de circunstancias pontuais e, acima de tudo, em nome da vontade de
poder daqueles que tinham a prerrogativa de determinar quais eram os textos que
deviam ser considerados “inspirados”.

O resultado desse jogo foi o sacrificio de varios judaismos. Ou antes, a
transformacdo de um judaismo plural em um judaismo singular no qual as

contradicoes foram, ao nivel do discurso, abrandadas.

VI. Assim, retomando as questdes propostas no inicio deste texto, o que os
estudos académicos tém a dizer sobre o processo que, inaugurado por Jesus de
Nazaré, expandiu-se para além da Palestina romana? E possivel afirmar que é
legitimo considerar o cristianismo plural?

Conforme a visdo classica do cristianismo primitivo, a ortodoxia preservou os
ensinos originais de Jesus e dos apostolos e as heresias seriam ramificacGes dessa

fé verdadeira inicial. A figura 1 ilustra essa ideia:

Século I Século II

A
AN

De acordo com essa descrigdo, a ortodoxia € cronologicamente anterior a

heresia e onde quer que o cristianismo tenha alcancado, a ortodoxia chegou
primeiro e a heresia em seguida. Posteriormente, a ortodoxia tornou-se a fé
majoritdria e a heresia o desvio de varios grupos minoritarios. Os apodstolos
receberam a fé auténtica do Senhor e seus sucessores, os bispos, salvaguardaram

e transmitiram esse cristianismo, verdadeiro e Unico, por meio da sucessao

115



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

apostolica. Por contraste, mestres bem-intencionados corromperam a fé verdadeira
e intencionalmente criaram grupos heréticos como os ebionitas, marcionitas,
gnésticos e assim por diante.

Um bom testemunho dessa visao classica é dado por Hegésipo (c. 180), um
contemporaneo do bispo Irineu, o cacador de heresias. Apdés nomear varios
heréticos e as heresias que eles disseminavam, ele conclui (4.22.6):

Cada um desses apresentou em seu modo peculiar sua propria
opinido e, a partir dela, vieram os falsos Cristos e os falsos profetas
e os falsos apodstolos que destruiram a unidade da igreja por suas
doutrinas venenosas contra Deus e contra Cristo.

A Igreja, segundo Hegésipo, era originalmente “virgem”, imaculada, ndo
corrompida pela heresia. Todavia, apds a morte da primeira e segunda geracdes de
cristdos, falsos mestres foram capazes de entrar e corromper a Igreja. Por

conseguinte, a ortodoxia era original e primaria e a heresia, desviante e secundaria.

VII. Ao longo dos séculos XIX e XX, essa visdo “classica” foi contestada. A
mudanca de paradigma decorreu do crescente reconhecimento da diversidade
observada dentro do proprio Novo Testamento. O pioneiro nessa quebra de modelo
foi Walter Bauer que, em 1934, desafiou o conhecimento de sua época. Para ele,
nunca teria existido um cristianismo imaculado, apostdlico, ortodoxo, corrompido
por heresias posteriores.

Em sua visdo, o cristianismo mais primitivo ndo era uniforme, mas bastante
diverso e o0 assim chamado cristianismo “apostolico” ou “ortodoxo” era
simplesmente um dentre muitas versdes do cristianismo. Em sua reconstituicdo da
histéria, Bauer assinala que a ortodoxia fora apenas a versdo do cristianismo que
prevalecia na cidade de Roma e, de alguma forma, veio a ser a forma dominante de
cristianismo, suprimindo as outras formas encontradas por todo o Império. Em
seguida a sua vitéria, essa versdo rotulou a si mesma de “ortodoxa” e as
alternativas como “heréticas”.

Bart Ehrman resume as ideias de Bauer com as seguintes palavras (2008:
253):

Em algumas regides da Cristandade primitiva, aquilo que mais tarde
veio a ser rotulado de “heresia” era, na verdade, a forma mais
antiga e principal de Cristianismo. Em outras regides, visdes
posteriormente consideradas heréticas coexistiam com visbes que
vieram a ser abragadas pela igreja como um todo, com a maioria
dos crentes nao definindo linhas de demarcacdo rigidas e claras
entre elas.

Com efeito, o cristianismo no segundo século caracterizava-se por uma ampla

variedade e facgdes rivais. Era um conglomerado de desenvolvimentos alternativos,

116



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

sendo impossivel singularizar um grupo como o herdeiro “verdadeiro” da fé
apostdlica. Todavia, de alguma maneira, o assim chamado cristianismo “ortodoxo”,
disseminando-se desde a cidade de Roma, foi capaz de suprimir os varios outros
cristianismos, rotulando-os, a posteriori, de heréticos. A figura 2 tenta ilustrar essa

nocdao de Bauer:

Século I Século II

—

Convém observar que o modelo de Bauer deixa o espago entre o primeiro € 0
segundo séculos em branco. Ele explicitamente declara que esse intervalo é muito
improdutivo e muito debatido para servir como ponto de partida para qualquer

estudo.

VIII. Nos anos 70, James Robinson e Helmut Koester tomaram como ponto de
partida o inovador trabalho de Bauer buscando mostrar que sua reconstrucao era
igualmente vdlida para o primeiro século. Com efeito, os dois estudiosos
argumentaram que nunca sera descoberto um cristianismo original e apostdlico,
pois ele nunca existiu. O cristianismo sempre foi um conglomerado de grupos e
perspectivas rivais e que podem ser vistos representados no corpus documental
chamado Novo Testamento. Os textos nele presentes e mais a literatura extra-
canbnica testemunham, portanto, a diversidade existente desde o principio. Para
Koester e Robinson, é errado caracterizar essa diversidade como aleatéria, mas que
€ mais bem entendida como formando “trajetérias” distintas. A figura 3 tenta

ilustrar o modelo tedrico de Robinson e Koester:

Século I Século II

117



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

IX. Assim como a visdo “classica” sobre a trajetéria dos cristianismos sofreu
criticas, a visao das trajetdrias alternativas também foi submetida a escrutinio
académico. Robert Wilken, em 1981, teceu diversas consideracdes apontando o que
ele entendia serem as fragilidades do modelo de Robinson e Koester.

A seu ver, o problema com o modelo das trajetérias alternativas é que ele é
teleoldgico. Ademais, esse modelo simplificaria demais, por um lado, e complicaria
demais, por outro. Com efeito, Wilken discorda da ideia que as trajetérias eram
rivais, sugerindo, ao contrario, que 0s grupos coexistiam pacificamente mantendo
uma causa e identidade comuns. Dessa maneira, a diversidade era amplamente
ndo problematica.

A favor de sua perspectiva, Wilken recorre ao testemunho de Irineu, o bispo
de Antioquia. Um conflito entre o bispo de Roma e cristdos da Asia Menor acerca da
data da Pascoa e o término do jejum no qual o bispo de Roma aparentemente
gueria forcar os cristdos da Asia Menor a seguirem a pratica romana levou Irineu a
opor-se ao bispo de Roma. Conforme o bispo de Antioquia, os cristdos da Asia
Menor seguiam uma “tradicdo antiga” que eles haviam recebido dos “apdstolos” e,
por conseguinte, deviam receber permissdo para permanecer com suas praticas. Na
visdo de Irineu, “o desacordo sobre o jejum confirma nossa concordancia na fé”.

Convém frisar, por sua vez, que os lideres da Igreja também reconheceram
gue essa diversidade ndao podia estender-se ao infinito. Eles perceberam que, a
continuar assim, a unidade poderia ndo mais ser assegurada. Irineu foi bastante
ativo nesse aspecto redigindo um extenso livro contra o que ele entendia como
heresias. E 0 que era heresia para o bispo de Antioquia? Tudo aquilo que nao se
conformasse ao canon da verdade que, para ele, tinha sido transmitido dos
apostolos para a Igreja. Em suma, Irineu admitia a existéncia de multiplas
tradicbes provenientes dos apdstolos, mas, ao mesmo tempo, acreditava que havia
certas questdes centrais, ndo negociaveis, que os apdstolos concordavam.

Ou seja, Irineu da mostras de que a Igreja aceitava a diversidade - que aqui
podemos denominar cristianismos -, mas, ao mesmo tempo, tracava fronteiras
entre a diversidade aceitavel e a aberracdo herética. John Kaufman sugere que
esse tracado, no entanto, foi um processo continuo, realizado desde entdo, a
medida que cada nova geragdo tinha a necessidade de reavaliar e reafirmar a fé
que havia recebido, em relagdo aos novos desenvolvimentos da sociedade como um
todo e dentro da Igreja em si mesma (2001: 125-126).

Nesse sentido, Kaufman considera que o modelo de trajetdrias divergentes

ndo seria a metafora mais apropriada para o cristianismo primitivo. Para ele,

118



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria
melhor seria empregar a nocdao de um “corrente principal emergente”, cujos limites
eram estabelecidos e constantemente revisados, seja pelos tedlogos da Patristica,

seja pela Igreja. A figura 4 é uma tentativa de ilustrar essa proposta:

Século I Século II

—
[ \ Ortodoxia

X. Enfim, a perspectiva abracada por Késtenberger e Kruger denota o pavor

gue ambos sentem em ver a nogao de um cristianismo plural sendo legitimado pela
pesquisa académica e, mais que isso, vulgarizando-se para além das fronteiras
universitarias. Sua posicdo assemelha-se aos dos antigos cacadores de heresias,
ciosos da unidade e controladores da fé alheia.

No entanto, debalde a resisténcia de ambos, € uma questdo de tempo para
gue o avancgo das historiografias cristas, judias e seculares, concordando no todo ou
em parte, no que se refere a legitimidade dos cristianismos venha a ser mais

estudado e aceito.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
Documentacgao judaica e crista
Biblia de Jerusalém (2008). Sdo Paulo: Paulinas, 52 impressao.

Eusébio. (1926). The ecclesiastical history. London: William Heinemann.

Obras especificas

ANDERSON, G. W. “Canonical and non-canonical”. In: ACKROYD, P. R.,
EVANS, C. F. (Ed.) (2008 [1970]). The Cambridge History of the Bible, volume 1:
from the beginnings to Jerome. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 113-
159.

BAUER, W. (1971). Orthodoxy and heresy in earliest Christianity.

Philadelphia: Fortress Press.

119



RJHR IX: 16 (2016) - Lair Amaro dos Santos Faria

BERGER, P.; ZIIJDERVELD, A. (2012). Em favor da duvida; como ter
convicgdes sem se tornar fanatico. Rio de Janeiro: Elsevier.

CHEVITARESE, A. L. (2011). Cristianismos. Questbes e debates
metodoldgicos. Rio de Janeiro: Kliné.

EHRMAN, B. D. (2008). Evangelhos perdidos. Rio de Janeiro: Record.

GALLAZZI, S. “Da autoridade para a hierarquia”. In: Revista de Interpretacéao
Biblica Latino-Americana, n. 42/43, 2002, 2-3, pp. 9-19 [153-163].

KAUFMAN, J. (2011) “Diverging trajectories or emerging mainstream? Unity
and diversity in second century Christianity”. In: HVALVIK, R., KAUFMAN, J. Among
Jews, gentiles and Christians in Antiquity and Middle ages. Tapir Academic Press.

KOESTER, H. “One Jesus and four primitive Gospels”. In: The Harvard
Theological Review, vol. 61, n. 2 (Apr., 1968), pp. 203-247.

KOSTENBERGER, A. J., KRUGER, M. J. (2010). The heresy of orthodoxy: how
contemporary culture’s fascination with diversity has reshaped our understanding of
Early Christianity. Wheaton, Illinois: Crossway.

MOULE, C. F. D. (1979). As origens do Novo Testamento. Sao Paulo: Paulinas.

NEUSNER, J., GREEN, W. S., FRERICHS, E. S. (Ed.) (2003 [1987]). Judaisms
and their Messiahs at the turn of the Christian era. Cambridge: Cambridge
University Press.

PAGELS, E. (1989). The gnostic gospels. New York: Vintage Books.

PIXLEY, J. “Editorial”. In: Revista de Interpretacdo Biblica Latino-Americana,
n. 42/43, 2002, 2-3, pp. 5-7 [149-151].

ROBINSON, J. M., KOESTER, H. (1971). Trajectories through Early

Christianity. Philadelphia: Fortress Press.

120



