
 
 

Recebido em: 10/12/2015 

Aceito em: 25/01/2016 

 

Da legitimidade de um cristianismo plural 

From legitimacy of a plural Christianity 

 

Lair Amaro dos Santos Faria 

LHER/IH/UFRJ 

 http://lattes.cnpq.br/8136626937111109  

 

Resumo: Em perspectiva acadêmica, vem ganhando espaço a noção de que 

“cristianismo” é um termo inadequado para se pensar a continuação do movimento 

de Jesus. Com efeito, “cristianismos” se mostra mais preciso, à proporção que mais 

de um cristianismo emergiu no curso da história. Neste artigo, discute-se a 

legitimidade de um cristianismo plural e as tentativas de silenciar as múltiplas 

vozes que representaram as experiências religiosas judaico-cristãs.  

Palavras-chave: Cristianismo, Experiência religiosa. 

 

Abstract: In academic perspective, the notion that "Christianity" is a misnomer to 

think about the continuation of the Jesus movement is growingly widespread. 

Indeed, "Christianities" proves to be a more precise term, since more than one 

Christianity emerged in the course of history. In this article, we discuss the 

legitimacy of a plural Christianity, as well as the attempts to silence the multiple 

voices representing the different Judeo-Christian religious experiences. 

Keywords: Christianity, Religious experiences. 

 

 

 

 

 

 

 

http://lattes.cnpq.br/8136626937111109


RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

108 
 

“Na casa de meu Pai há muitas moradas”. 

João 14,2 

 

I. “Vivemos numa era”, assinalam Andreas Köstenberger e Michael Kruger, 

“que se orgulha de sua independência, de sua rejeição à autoridade e que abraça o 

pluralismo. A verdade está morta; longa vida à diversidade!” (2010: 15-16). Com 

efeito, para a dupla de escritores, o traço característico de nosso tempo é o 

prevalecimento de um espírito “cujos tentáculos estão, presentemente, engolfando 

a fé cristã em um abraço mortal, objetivando subverter o movimento [cristão] em 

seu núcleo central” (2010: 16). 

Desnecessário dizer que ambos os autores se posicionam contra a perspectiva 

adotada por pesquisadores mais recentes que advogam substituir o termo 

“cristianismo” por “cristianismos” e, dessa maneira, acentuar que não há mais 

como postular que havia uma única forma de crer em Jesus de Nazaré. 

Aos olhos de Köstenberger e Kruger, portanto, é seu dever desconstruir essa 

noção, esposada inicialmente por Walter Bauer e seguida por Bart Ehrman e outros, 

à medida que ela é a face visível de uma batalha que tem por objetivo 

“desacreditar a mensagem bíblica sobre Jesus, o Senhor, Messias e Filho de Deus, e 

as alegações de absoluta verdade do cristianismo” (2010: 18). 

Há algum fundo de razão nos argumentos dos dois autores? Ou eles estão 

sendo injustos com a história? Até que ponto é legítimo propugnar que a adoção, 

academicamente falando, do termo “cristianismos”, em vez de “cristianismo”, é a 

forma mais correta e mais condizente com o processo histórico? 

 

II. André L. Chevitarese não tem dúvidas. “Desde suas origens mais 

remotas”, ele frisa, “ainda nas primeiras gerações de ‘cristãos’, para além de alguns 

consensos, houve uma polissemia sobre o que disse e o que não disse Jesus” 

(2011: 9). Nesse sentido, convém grafar, no que tange ao processo histórico de 

disseminação do movimento instaurado por Jesus de Nazaré, o termo cristianismo 

de preferência no plural. 

Assim, o emprego do termo “cristianismos” surge como resultado de uma 

“enorme insatisfação” suscitada pelo uso de uma terminologia que não se coaduna 

com a prática e com a escrita historiográficas. Chevitarese sublinha a ocorrência de 

pesquisadores que denotam uma “flagrante confusão entre trajetória de vida” e 

“exercício do profissional de História” e, assim sucedendo de esses indivíduos, ao 

tratar de religião em sala de aula, deixarem de lado sua condição de professor e se 

portarem como militantes de “uma determinada denominação religiosa” (2011: 

10). E isso é grave, muito grave. 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

109 
 

Nesse sentido, as reclamações de Köstenberger e Kruger passam a ter nexo. 

Implica dizer, a partir das próprias palavras por eles utilizadas, ambos estariam 

inseridos no rol daqueles que confundem suas trajetórias de vida e filiações 

religiosas com o exercício profissional de História. Merecem respeito? Sim, os dois 

merecem respeito. Mas suas ideias encontram-se divorciadas das realidades que 

constituíram os cristianismos. Por conseguinte, o que permite, aos historiadores, 

dizer que é legítimo asseverar que o cristianismo, desde suas origens, foi 

diversificado? 

 

III. Uma plêiade de pesquisadores assume como um fato que o núcleo da fé 

dos cristãos primitivos era o kerigma. Julius Schniewind, por exemplo, considera 

que (apud KOESTER, 1968: 206): 

Não há dúvida: somente porque havia um kerigma proclamando 

que um homem que viveu “na carne” é o “Senhor” – apenas por 
essa razão é possível entender a origem de nossos Evangelhos, 
incluindo quaisquer formas de literaturas (cristãs) que os 
precederam. 

 

Por conseguinte, a liga que une o material literário que compõe o assim 

chamado Novo Testamento é a proclamação cristã de que um homem morreu na 

cruz e foi trazido de volta do mundo dos mortos. Convém, assim, analisar esse 

conjunto de textos e o processo de canonização posterior tendo como pano de 

fundo a constituição histórica do kerigma. 

 Antes, porém, cumpre refletir nas considerações de um importante biblista 

acerca da formação do assim chamado Novo Testamento. Ao comentar esse 

processo, C. F. D. Moule atesta que o mesmo se deu sob circunstâncias complexas 

à medida que “sob a direção de Deus, emergiram primeiramente numerosas 

unidades distintas de material e, em seguida, o processo que finalmente reuniu 

algumas delas em escrituras cristãs, enquanto muitas foram colocadas de lado ou 

mesmo repudiadas” (1979: 14).  

Mesmo que não intencionalmente, Moule oferece pistas sobre a pluralidade 

que caracterizou a disseminação do movimento instaurado por Jesus de Nazaré. Ele 

confirma que, inicialmente, houve uma profusão de materiais elaborados. No 

entanto, ele mesmo afirma, entrou em ação uma triagem desse material que 

resultou no repúdio de partes dele. 

Assim, mais a frente, ele volta a sublinhar (1979: 19): 

Depois de [o evangelho de] Marcos, contudo, foram escritos muitos 
outros, bem como coleções de ditos de Jesus. Muitos destes outros 
escritos foram perdidos e nós os conhecemos, se não totalmente, 
apenas o nome ou através de breves citações de outros escritores. 
De outros, além dos outros Evangelhos canônicos, possuímos 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

110 
 

fragmentos ou mesmo cópias quase completas. Só recentemente foi 

restaurada uma coleção copta de ditos de Jesus1. 

 

Dessas considerações de Moule acerca de um contexto em que “as tradições 

sobre Jesus fluíram através de muitos canais mais ou menos paralelos” (1979, p. 

20), cumpre entabular algumas indagações: Quem produziu esse material? Quem 

ponderou sobre seu conteúdo e o pôs de lado e até mesmo repudiou? Quais os 

critérios – se houve – para separar esses materiais? Quais as implicações disso? 

A primeira implicação das palavras de Moule é reconhecer a inevitabilidade da 

constatação de que Jesus de Nazaré, embora não haja escrito uma linha a respeito 

de si próprio e não haja solicitado aos seus seguidores que vertessem por escrito 

aquilo que viam e ouviam, impactou de formas diferenciadas aqueles que dele se 

aproximaram. 

Todavia, se a diversidade deu o tom nos primeiros anos, a necessidade de 

estabelecer uma unidade forçou o silenciamento de vozes que, à primeira vista, 

pareciam dissonantes e que, por consequência, podiam representar uma ameaça 

aos que instauravam hierarquias de poder. 

 

IV. Não deixa de ser instrutivo analisar o tratamento dado a esse tópico pelo 

biblista C. F. D. Moule. Como já assinalado, ele admite a variedade como uma 

característica primitiva do movimento que se seguiu ao ministério público de Jesus 

de Nazaré. Nesse sentido, “lá pelo ano 60”, consoante sua conjetura, um viajante 

“que fosse de Jerusalém para Éfeso, encontraria uma variedade notável de doutrina 

e prática entre comunidades que, não obstante, reivindicavam todas estar 

relacionadas com Jesus de Nazaré” (1979: 175). 

Nesse périplo, o suposto viajante presenciaria distintos tipos de cristianismo. 

Um desenvolvido na Samaria, outro judaizante, e além desses um do tipo joanino. 

Em Roma, capital do Império, na imaginação de Moule, o viajante se depararia com 

“toda sorte e espécie de tendências se ‘acotovelando’ umas às outras: eram as 

sinagogas cristãs judaizantes; as espécies de gnósticos mais liberais, muito mais 

próximas aos cultos de mistério do que o Israel de Deus; congregações petrinas2 e 

paulinas, e tudo o mais” (1979: 177). 

No entanto, aos olhos de Moule, essa situação resultaria, inexoravelmente, 

em um problema relevante a exigir equacionamento. Afinal, ele indaga, “o que 

constituía o mínimo de uma comunidade cristã?” (1979: 177). A resposta a essa 

                                                           
1
 Moule refere-se ao Evangelho de Tomé, descoberto cerca de trinta anos antes em cavernas próximas à 

cidade egípcia de Nag Hammadi. 
2
 Congregações formadas sob a influência da memória do pescador judeu Simão Pedro. Para informações 

mais bem fundamentadas ver Ehrman, 2008. 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

111 
 

pertinente questão, por sua vez, explicita sua condição de intelectual orgânico a 

serviço da fé cristã do tipo católico. 

“A Igreja Primitiva”, ele postula, respondeu ao problema por meio do “cânon 

do Novo Testamento”. Ou seja, na perspectiva de Moule, dois termos foram a 

garantia da preservação da unidade debalde a pluralidade: kerigma apostólico e 

cânon. Ele é bastante elucidativo a esse respeito quando assevera que os escritos 

que vieram a ser excluídos do cânon eram (1979: 178): 

...principalmente aqueles que, mesmo que reivindicassem alguma 
relação com a tradição apostólica, apresentavam uma avaliação de 
Jesus incompatível com a avaliação apostólica, agora refletida no 
Novo Testamento como um todo. Isto significa que deve ter havido 
uma confissão cristã normativa, comumente aceita, a qual foi 

formada com base no kérygma apostólico. Julgada por este padrão, 
qualquer avaliação de Jesus que não admitisse sua existência 

histórica e sua morte real devia ser descartada. Do mesmo modo, 
qualquer avaliação que não aceitasse a ressurreição e seu decisivo 
cumprimento no plano divino de salvação, esboçado no Antigo 
Testamento, devia ser rejeitada. 

 

O problema no postulado de Moule é que o falecido exegeta naturaliza o 

processo de uniformização das crenças ditas cristãs. Ele não percebe o componente 

“poder” permeando as decisões que resultaram no repúdio aos escritos que, 

supostamente, se mostravam incompatíveis com uma imagem de Jesus que se 

queria perpetuar. Se percebeu, optou por não se manifestar a respeito. 

Nesse sentido, são muito bem-vindas as considerações de Jorge Pixley a 

respeito da questão. Com efeito, consoante suas reflexões, a canonização dos 

escritos apostólicos encontra-se umbilicalmente ligada ao duplo processo de 

“hierarquização da igreja e sua patriarcalização” (2002: 6). Sem isso em mente, 

que é o que transparece da leitura de Moule, ficam obscurecidas as etapas que, 

paulatinamente, silenciaram vozes e imprimiram na memória coletiva cristã a 

percepção de que o movimento de Jesus pós-Jesus foi linear e harmônico. 

Portanto, a palavra-chave para se compreender a unidade de vistas que se 

instaurou no que veio a ser denominado cristianismo é poder hierárquico. Tal 

poder, estabelecido, segundo Sandro Gallazzi, no “fim do primeiro século e início do 

segundo” (2002: 9), entrou em cena substituindo “a proposta paulina de uma 

Eclésia igualitária, ministerial e leiga, sinal vivo da ágape/caridade” por uma que 

assumiu claros contornos de uma igreja “hierárquica, autoritária e sacerdotal” 

(2002, p. 9). 

Assim, Gallazzi pontua alguns momentos que podem dar conta desse 

progresso gradual de hierarquização da Igreja primitiva que findou por repudiar a 

“maioria leiga e todas as mulheres” (2002: 10). Nesse sentido, sinais de 

concentração de poder nas mãos de homens despontam, em primeiro lugar, nas 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

112 
 

cartas pastorais. Quer dizer, cartas certamente pós-paulinas, mas que a memória 

cristã toma como textos escritos por Paulo e remetidas a Timóteo e a Tito. 

Em sua avaliação dessas duas epístolas, Gallazzi sustenta que ambas 

“mostram um projeto de Eclésia completamente diferente” do defendido pelo 

apóstolo Paulo à medida que organizam as comunidades de crenças não mais de 

maneira igualitária. Mais que isso, essas cartas, em sua defesa “da verdadeira 

doutrina”, operaram na exclusão “de textos heréticos e perigosos” e, 

concomitantemente, fecharam, em definitivo, “o espaço das mulheres” (2002: 12-

13).  

Em seguida, convém inserir Clemente, bispo de Roma, como um dos 

responsáveis por essa hierarquização da Igreja primitiva que, por consequência, 

estabeleceu o cânone como fator normativo e influenciador direto de uma 

perspectiva singular acerca do cristianismo. 

Como sublinha Gallazzi, Clemente enviara uma carta aos cristãos de Corinto 

motivado pela “demissão de alguns presbíteros por parte da comunidade” (2002, p. 

15). A carta, portanto, é polêmica e vem em defesa dos demitidos. O argumento do 

bispo, portanto, é o de que a demissão “não respeita a ordem das coisas que Cristo 

quis para sua igreja e deve ser reconsiderada” (2002: 15). 

Ademais, incorreu em equívoco vergonhoso a comunidade. Pois a ela caberia 

apenas um papel, qual seja, sancionar a escolha feita pelos apóstolos e/ou seus 

sucessores acerca de quem deveria estar no comando. Como frisa Gallazzi, 

Clemente chama esses presbíteros de “ministros sagrados”, pois que escolhidos, 

assim o bispo acreditava, “pelos Apóstolos ou, mais tarde, por pessoas exímias e 

aprovados por toda a igreja” (apud GALLAZZI, 2002: 16). 

Com isso, Clemente pretendia, por meio de um discurso de autoridade, 

garantir a unidade da igreja, impondo, inclusive, que todos admitissem a 

autoridade eclesiástica, abolindo, por conseguinte, toda e qualquer contestação aos 

ditames que, alegadamente, eram provenientes da vontade apostólica. 

Cumpre, inclusive, destacar a sua própria fala sobre o ocorrido (apud 

GALLAZZI, 2002: 16): 

Se alguém desobedecer à palavra que Deus vos fala pela nossa 
boca, saiba que está em culpa e em grande perigo (59). 
 
Será nossa alegria saber que sereis obedientes ao que vos 

escrevemos movidos pelo Espírito Santo, cortando ressentimentos e 
ciúmes e colocando em prática esta nossa exortação à paz e à 
concórdia (63). 

 

Por detrás das palavras paz e concórdia ocultam-se o recurso ao medo e à 

culpa como instrumentos de coerção. Que, por sua vez, disfarçam o autoritarismo 

do bispo de Roma. Prática nada incomum em quaisquer instituições hierarquizadas. 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

113 
 

Com esses exemplos, Gallazzi conclui que a passagem da autoridade para a 

hierarquia exerceu um peso significativo na estruturação do cânon do assim 

chamado Novo Testamento. Em suma, foi o poder hierárquico que determinou, por 

exemplo, a inclusão de cartas que, “com certeza, pouco tinham a ver com Paulo”, 

mas veiculadas como se de Paulo fossem, e ensejou a exclusão de “textos de 

opositores a este projeto eclesiástico” (2002: 19). 

No entanto, o empenho das lideranças em sufocar a diversidade, se bem-

sucedido na curta e média duração, malogrou na longa duração. Até no interior da 

erudição judaica vem tomando corpo a compreensão de que a pluralidade é uma 

característica indissociável da experiência religiosa. 

 

V. “Um Judaísmo”, afirma Jacob Neusner, “compreende uma visão de mundo 

e uma forma de viver que, juntas, expressam-se no mundo social de um grupo de 

judeus” (2003, ix). Na Antiguidade, ao contrário do que imagina um não 

especialista, e “em qualquer época da história do povo judeu”, grupos diversos de 

judeus definiram, para si mesmos, visões de mundo e formas de viver distintas. 

Debalde elementos comuns, ao longo da história do judaísmo é possível 

identificar uma variedade de tipos de judaísmos. Como os cristianismos, “esses 

judaísmos relacionaram-se uns com os outros de maneiras diferentes”, postula 

Neusner (2003: xii). No entanto, cumpre sublinhar, essa concepção de judaísmo no 

plural é um avanço recente na historiografia. Praticamente não ultrapassou os 

muros das instituições acadêmicas que a advogam. 

A visão de um judaísmo no singular é errada, consoante Neusner, por uma 

razão muito simples. “As pessoas ajuntam livros [em um mesmo corpo literário] 

que não falam a mesma linguagem de pensamento, que se referem a concepções e 

doutrinas distintivas em si mesmas”, ele afirma, e qualificam o resultado obtido 

como o judaísmo oficial (2003: xiii). Com efeito, Neusner pondera didaticamente 

(2003: xiii): 

Se livros, tão próximos em tópicos e em sentimentos como os 
quatro evangelhos não mais admitem harmonização, livros tão 
completamente distantes um dos outros como a Mishná e Philo e 4 

Ezra e Enoc não deveriam contribuir com doutrinas para uma 
mesma moldura: judaísmo. 

 

Em suma, cumpre voltar o olhar para o processo de canonização dos escritos 

bíblicos e cristãos, tendo em mente que as escolhas ligaram-se diretamente ao tipo 

de judaísmo e de cristianismo que se queria transmitir. Em outras palavras, 

canonizar textos é também colocar no esquecimento comunidades e suas 

respectivas visões de mundo. 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

114 
 

Não por acaso, G. W. Anderson salienta o quão complexo é levantar os passos 

que foram dados para a constituição do cânon do assim chamado Antigo 

Testamento. Nesse sentido, qualquer tentativa que se faça deve reconhecer que a 

“evidência disponível está longe de ser completa” e, igualmente, que “diferentes 

concepções de canonicidade foram pressupostas nos diferentes estágios do 

processo e em diferentes regiões e comunidades” (2008: 113). 

Com efeito, Anderson menciona o caso do historiador Flávio Josefo que, 

escrevendo no final do século I E.C., delimita quais seriam os livros inspirados da 

tradição judaica. Consoante Josefo, o cânon compreendia “cinco livros de Moisés, 

treze livros proféticos e quatro outros contendo hinos a Deus e preceitos morais” 

(2008: 114). 

No entanto, Josefo não explicita as razões pelas quais os livros atribuídos a 

Moisés devem ser colocados como o limite cronológico mais antigo dentro desse 

corpo literário. Anderson, porém, é assertivo a esse respeito. Para ele, a posição de 

Josefo (2008: 114): 

Deixa evidente que o reconhecimento desse limite efetivamente 
excluía da coleção sagrada autorizada aqueles trabalhos 
apocalípticos que se propunham ser o trabalho de figuras pré-

mosaicas como Enoc. 

 

A possibilidade aventada por Anderson é bastante relevante. Por meio dela, 

observa-se que, muito embora não se encontre, em Josefo, quaisquer critérios 

claros de canonicidade, já existia uma preocupação em estabelecer fronteiras entre 

textos/memórias. Ao fim e a cabo, tentativas primitivas de se instaurar um 

judaísmo singular. 

A conformação do cânon hebraico, ademais, entrou em regime de urgência, 

conforme Anderson, perante a dramática destruição do Templo de Jerusalém em 70 

E.C. pelos romanos. Ali, diante do trágico ocorrido, a comunidade judaica 

necessitava remover toda e qualquer “dúvida ou discordância acerca dos conteúdos 

do cânon” (2008: 132). Infere-se que o cânon definitiva e oficialmente reconhecido 

passaria a ser um elemento de unidade. 

Anderson sublinha que a emergência do cristianismo, enquanto um 

movimento que se expandia e portava sua própria literatura, impulsionou a 

comunidade judaica a acelerar a definição do seu cânon. Com efeito, ele pondera, 

brotaram conflitos entre as duas comunidades à proporção que ambas disputavam 

a interpretação dos textos que possuíam em comum. 

Não se pense, porém, que tudo se deu harmonicamente e sem tensões. Os 

registros das discussões entre os rabinos apontam que havia diferenças de opiniões 

sobre o status de certos livros. As controvérsias, sustenta Anderson, foram mais 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

115 
 

acentuadas no que se refere aos livros de Ezequiel, Provérbios, Esther, Eclesiástico 

e Cântico dos Cânticos. 

O que Anderson deixa de lado em suas considerações? Deixa de lado que o 

cânon emergiu como resultado de muitas discussões em torno do que eram as 

escrituras sagradas. Implica dizer, livros foram incluídos e livros foram repudiados 

ao sabor de circunstâncias pontuais e, acima de tudo, em nome da vontade de 

poder daqueles que tinham a prerrogativa de determinar quais eram os textos que 

deviam ser considerados “inspirados”. 

O resultado desse jogo foi o sacrifício de vários judaísmos. Ou antes, a 

transformação de um judaísmo plural em um judaísmo singular no qual as 

contradições foram, ao nível do discurso, abrandadas. 

 

VI. Assim, retomando as questões propostas no início deste texto, o que os 

estudos acadêmicos têm a dizer sobre o processo que, inaugurado por Jesus de 

Nazaré, expandiu-se para além da Palestina romana? É possível afirmar que é 

legítimo considerar o cristianismo plural? 

Conforme a visão clássica do cristianismo primitivo, a ortodoxia preservou os 

ensinos originais de Jesus e dos apóstolos e as heresias seriam ramificações dessa 

fé verdadeira inicial. A figura 1 ilustra essa ideia: 

 

 

 

 

 

 

Século I     Século II  

 

  Apóstolos            ortodoxia  

 

 

 

 

De acordo com essa descrição, a ortodoxia é cronologicamente anterior à 

heresia e onde quer que o cristianismo tenha alcançado, a ortodoxia chegou 

primeiro e a heresia em seguida. Posteriormente, a ortodoxia tornou-se a fé 

majoritária e a heresia o desvio de vários grupos minoritários. Os apóstolos 

receberam a fé autêntica do Senhor e seus sucessores, os bispos, salvaguardaram 

e transmitiram esse cristianismo, verdadeiro e único, por meio da sucessão 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

116 
 

apostólica. Por contraste, mestres bem-intencionados corromperam a fé verdadeira 

e intencionalmente criaram grupos heréticos como os ebionitas, marcionitas, 

gnósticos e assim por diante. 

Um bom testemunho dessa visão clássica é dado por Hegésipo (c. 180), um 

contemporâneo do bispo Irineu, o caçador de heresias. Após nomear vários 

heréticos e as heresias que eles disseminavam, ele conclui (4.22.6): 

Cada um desses apresentou em seu modo peculiar sua própria 
opinião e, a partir dela, vieram os falsos Cristos e os falsos profetas 
e os falsos apóstolos que destruíram a unidade da igreja por suas 
doutrinas venenosas contra Deus e contra Cristo. 

 

A Igreja, segundo Hegésipo, era originalmente “virgem”, imaculada, não 

corrompida pela heresia. Todavia, após a morte da primeira e segunda gerações de 

cristãos, falsos mestres foram capazes de entrar e corromper a Igreja. Por 

conseguinte, a ortodoxia era original e primária e a heresia, desviante e secundária. 

 

VII. Ao longo dos séculos XIX e XX, essa visão “clássica” foi contestada. A 

mudança de paradigma decorreu do crescente reconhecimento da diversidade 

observada dentro do próprio Novo Testamento. O pioneiro nessa quebra de modelo 

foi Walter Bauer que, em 1934, desafiou o conhecimento de sua época. Para ele, 

nunca teria existido um cristianismo imaculado, apostólico, ortodoxo, corrompido 

por heresias posteriores. 

Em sua visão, o cristianismo mais primitivo não era uniforme, mas bastante 

diverso e o assim chamado cristianismo “apostólico” ou “ortodoxo” era 

simplesmente um dentre muitas versões do cristianismo. Em sua reconstituição da 

história, Bauer assinala que a ortodoxia fora apenas a versão do cristianismo que 

prevalecia na cidade de Roma e, de alguma forma, veio a ser a forma dominante de 

cristianismo, suprimindo as outras formas encontradas por todo o Império. Em 

seguida à sua vitória, essa versão rotulou a si mesma de “ortodoxa” e as 

alternativas como “heréticas”. 

Bart Ehrman resume as ideias de Bauer com as seguintes palavras (2008: 

253): 

Em algumas regiões da Cristandade primitiva, aquilo que mais tarde 
veio a ser rotulado de “heresia” era, na verdade, a forma mais 

antiga e principal de Cristianismo. Em outras regiões, visões 
posteriormente consideradas heréticas coexistiam com visões que 
vieram a ser abraçadas pela igreja como um todo, com a maioria 
dos crentes não definindo linhas de demarcação rígidas e claras 

entre elas. 

 

Com efeito, o cristianismo no segundo século caracterizava-se por uma ampla 

variedade e facções rivais. Era um conglomerado de desenvolvimentos alternativos, 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

117 
 

sendo impossível singularizar um grupo como o herdeiro “verdadeiro” da fé 

apostólica. Todavia, de alguma maneira, o assim chamado cristianismo “ortodoxo”, 

disseminando-se desde a cidade de Roma, foi capaz de suprimir os vários outros 

cristianismos, rotulando-os, a posteriori, de heréticos. A figura 2 tenta ilustrar essa 

noção de Bauer: 

 

Século I   Século II  

 

 

 

 

 

 

 

Convém observar que o modelo de Bauer deixa o espaço entre o primeiro e o 

segundo séculos em branco. Ele explicitamente declara que esse intervalo é muito 

improdutivo e muito debatido para servir como ponto de partida para qualquer 

estudo. 

 

VIII. Nos anos 70, James Robinson e Helmut Koester tomaram como ponto de 

partida o inovador trabalho de Bauer buscando mostrar que sua reconstrução era 

igualmente válida para o primeiro século. Com efeito, os dois estudiosos 

argumentaram que nunca será descoberto um cristianismo original e apostólico, 

pois ele nunca existiu. O cristianismo sempre foi um conglomerado de grupos e 

perspectivas rivais e que podem ser vistos representados no corpus documental 

chamado Novo Testamento. Os textos nele presentes e mais a literatura extra-

canônica testemunham, portanto, a diversidade existente desde o princípio. Para 

Koester e Robinson, é errado caracterizar essa diversidade como aleatória, mas que 

é mais bem entendida como formando “trajetórias” distintas. A figura 3 tenta 

ilustrar o modelo teórico de Robinson e Koester: 

 

Século I    Século II 

 

 

 

 

 

 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

118 
 

 

 

IX. Assim como a visão “clássica” sobre a trajetória dos cristianismos sofreu 

críticas, a visão das trajetórias alternativas também foi submetida a escrutínio 

acadêmico. Robert Wilken, em 1981, teceu diversas considerações apontando o que 

ele entendia serem as fragilidades do modelo de Robinson e Koester. 

A seu ver, o problema com o modelo das trajetórias alternativas é que ele é 

teleológico. Ademais, esse modelo simplificaria demais, por um lado, e complicaria 

demais, por outro. Com efeito, Wilken discorda da ideia que as trajetórias eram 

rivais, sugerindo, ao contrário, que os grupos coexistiam pacificamente mantendo 

uma causa e identidade comuns. Dessa maneira, a diversidade era amplamente 

não problemática. 

A favor de sua perspectiva, Wilken recorre ao testemunho de Irineu, o bispo 

de Antioquia. Um conflito entre o bispo de Roma e cristãos da Ásia Menor acerca da 

data da Páscoa e o término do jejum no qual o bispo de Roma aparentemente 

queria forçar os cristãos da Ásia Menor a seguirem a prática romana levou Irineu a 

opor-se ao bispo de Roma. Conforme o bispo de Antioquia, os cristãos da Ásia 

Menor seguiam uma “tradição antiga” que eles haviam recebido dos “apóstolos” e, 

por conseguinte, deviam receber permissão para permanecer com suas práticas. Na 

visão de Irineu, “o desacordo sobre o jejum confirma nossa concordância na fé”. 

Convém frisar, por sua vez, que os líderes da Igreja também reconheceram 

que essa diversidade não podia estender-se ao infinito. Eles perceberam que, a 

continuar assim, a unidade poderia não mais ser assegurada. Irineu foi bastante 

ativo nesse aspecto redigindo um extenso livro contra o que ele entendia como 

heresias. E o que era heresia para o bispo de Antioquia? Tudo aquilo que não se 

conformasse ao cânon da verdade que, para ele, tinha sido transmitido dos 

apóstolos para a Igreja. Em suma, Irineu admitia a existência de múltiplas 

tradições provenientes dos apóstolos, mas, ao mesmo tempo, acreditava que havia 

certas questões centrais, não negociáveis, que os apóstolos concordavam. 

Ou seja, Irineu dá mostras de que a Igreja aceitava a diversidade – que aqui 

podemos denominar cristianismos –, mas, ao mesmo tempo, traçava fronteiras 

entre a diversidade aceitável e a aberração herética. John Kaufman sugere que 

esse traçado, no entanto, foi um processo contínuo, realizado desde então, à 

medida que cada nova geração tinha a necessidade de reavaliar e reafirmar a fé 

que havia recebido, em relação aos novos desenvolvimentos da sociedade como um 

todo e dentro da Igreja em si mesma (2001: 125-126). 

Nesse sentido, Kaufman considera que o modelo de trajetórias divergentes 

não seria a metáfora mais apropriada para o cristianismo primitivo. Para ele, 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

119 
 

melhor seria empregar a noção de um “corrente principal emergente”, cujos limites 

eram estabelecidos e constantemente revisados, seja pelos teólogos da Patrística, 

seja pela Igreja. A figura 4 é uma tentativa de ilustrar essa proposta: 

 

Século I   Século II 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

X. Enfim, a perspectiva abraçada por Köstenberger e Kruger denota o pavor 

que ambos sentem em ver a noção de um cristianismo plural sendo legitimado pela 

pesquisa acadêmica e, mais que isso, vulgarizando-se para além das fronteiras 

universitárias. Sua posição assemelha-se aos dos antigos caçadores de heresias, 

ciosos da unidade e controladores da fé alheia. 

No entanto, debalde a resistência de ambos, é uma questão de tempo para 

que o avanço das historiografias cristãs, judias e seculares, concordando no todo ou 

em parte, no que se refere à legitimidade dos cristianismos venha a ser mais 

estudado e aceito. 

   

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Documentação judaica e cristã 

Bíblia de Jerusalém (2008). São Paulo: Paulinas, 5ª impressão. 

Eusébio. (1926). The ecclesiastical history. London: William Heinemann. 

 

Obras específicas 

ANDERSON, G. W. “Canonical and non-canonical”. In: ACKROYD, P. R., 

EVANS, C. F. (Ed.) (2008 [1970]). The Cambridge History of the Bible, volume 1: 

from the beginnings to Jerome. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 113-

159. 

BAUER, W. (1971). Orthodoxy and heresy in earliest Christianity. 

Philadelphia: Fortress Press. 

Ortodoxia 



RJHR IX: 16 (2016) – Lair Amaro dos Santos Faria 
 

120 
 

BERGER, P.; ZIJDERVELD, A. (2012). Em favor da dúvida; como ter 

convicções sem se tornar fanático. Rio de Janeiro: Elsevier. 

CHEVITARESE, A. L. (2011). Cristianismos. Questões e debates 

metodológicos. Rio de Janeiro: Kliné. 

EHRMAN, B. D. (2008). Evangelhos perdidos. Rio de Janeiro: Record. 

GALLAZZI, S. “Da autoridade para a hierarquia”. In: Revista de Interpretação 

Bíblica Latino-Americana, n. 42/43, 2002, 2-3, pp. 9-19 [153-163]. 

KAUFMAN, J. (2011) “Diverging trajectories or emerging mainstream? Unity 

and diversity in second century Christianity”. In: HVALVIK, R., KAUFMAN, J. Among 

Jews, gentiles and Christians in Antiquity and Middle ages. Tapir Academic Press. 

KÖESTER, H. “One Jesus and four primitive Gospels”. In: The Harvard 

Theological Review, vol. 61, n. 2 (Apr., 1968), pp. 203-247. 

KÖSTENBERGER, A. J., KRUGER, M. J. (2010). The heresy of orthodoxy: how 

contemporary culture’s fascination with diversity has reshaped our understanding of 

Early Christianity. Wheaton, Illinois: Crossway. 

MOULE, C. F. D. (1979). As origens do Novo Testamento. São Paulo: Paulinas. 

NEUSNER, J., GREEN, W. S., FRERICHS, E. S. (Ed.) (2003 [1987]). Judaisms 

and their Messiahs at the turn of the Christian era. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

PAGELS, E. (1989). The gnostic gospels. New York: Vintage Books. 

PIXLEY, J. “Editorial”. In: Revista de Interpretação Bíblica Latino-Americana, 

n. 42/43, 2002, 2-3, pp. 5-7 [149-151]. 

ROBINSON, J. M., KOESTER, H. (1971). Trajectories through Early 

Christianity. Philadelphia: Fortress Press. 


