
Recebido em: 28/04/2016 

Aceito em: 15/05/2016 

 

Combatendo um demônio egípcio: considerações acerca de magia, 

religião e figuras demoníacas no Egito Antigo 

 

Facing an Egyptian demon: considerations about magic, religion and 

demoniac figures in Ancient Egypt 

 

Thiago Henrique Pereira Ribeiro1 

UFRRJ 

http://lattes.cnpq.br/4755692220226363 

 

Resumo: Tendo como ponto de referência e análise um encantamento egípcio que 

visava curar uma dor de cabeça a partir de um procedimento que poderíamos 

equiparar a um “exorcismo”, este artigo visa abordar questões referentes aos usos 

e noções de categorias e conceitos comuns nos estudos sobre Egito Antigo. Ao 

tratar sobre a aplicação dos termos religião, magia e demônios a esta civilização 

antiga, meu intuito não é fornecer uma resposta conclusiva sobre como se deve 

classificar uma fonte egípcia deste tipo, mas sim por em destaque questões 

epistemológicas e nomenclaturais centrais que surgem principalmente a partir do 

contato entre pesquisador e objeto de estudo. 

Palavras-chave: Egito Antigo; Religião; Magia; Demônios; Categorias. 

 

Abstract: Having as reference and analyze point an Egyptian spell that aimed to 

heal a headache through a process that one might compare to an “exorcism”, this 

article intends to treat questions regarding the uses and notions of common 

concepts and categories in the studies of Ancient Egypt. When discussing about the 

                                                 
1
 Discente do curso de Mestrado em História pelo PPGH – UFRRJ sob orientação do professor Marcos 

José de Araújo Caldas. Pesquisa financiada e dotada do título Coagindo os Deuses: o uso de ameaças e 

intimidações às divindades do Egito Antigo em encantamentos do Reino Novo (séculos XVI – XI AEC). 

http://lattes.cnpq.br/4755692220226363


RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

122 

 

application of the terms religion, magic and demons to this ancient civilization, my 

pursuit is not to offer a conclusive answer about how one must classify an Egyptian 

resource of this type, but to claim the attention for central questions of both 

epistemological and nomenclatural sorts that specially rise from the contact 

between researcher and object of study. 

Keywords: Ancient Egypt; Religion; Magic; Demons; Categories. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

123 

 

Introdução 

Este artigo possui um objeto de análise bastante preciso e, ouso dizer, 

“unitário”: um escrito datado do Reino Novo (séculos XVI ao XI AEC2), aqui 

convenientemente chamado de encantamento, que visa expulsar um ser 

“demoníaco” e livrar uma pessoa da dor de cabeça ou enxaqueca por ele causada. 

Apesar de curto e objetivo, o pequeno texto é capaz de suscitar questões e debates 

diversos que creio interessarem não apenas à Egiptologia em si, mas também à 

área maior de estudos sobre sociedades antigas e até, talvez, àqueles que se 

debruçam sobre assuntos próximos ou similares em outras localidades e épocas. De 

fato, como se verá, o encantamento é capaz de se relacionar a abordagens voltadas 

para práticas médicas, aos debates sobre o papel da magia na sociedade ou sobre 

os estudos acerca de crenças em “demônios” ou “seres intermediários”, seja lá 

como forem chamados. 

O fato de eu nomear tal texto como encantamento evidencia um importante 

ponto: minha consideração, enquanto pesquisador do Egito Antigo, de que se trata 

de uma fonte textual relacionada à chamada magia egípcia.  Não há indicação 

explícita do texto que o relacione com heka, palavra que, como se verá adiante, é 

traduzida por magia. Desta forma, minha argumentação ao longo do artigo segue 

uma interpretação oriunda de uma escolha tipológica específica e delimitada 

(podendo ser também chamada de arbitrária), qual seja a de analisar o documento 

como um exemplar de prática mágica.  

Tal escolha não é isenta de críticas e problemas, sendo um deles 

relacionável aos demais assuntos possíveis de ser elencados e apontados à nossa 

fonte: religião, demônios e também medicina. A questão é que se tratam de 

categorias de pensamento e análise ligados ao mundo ocidental. Os debates que 

versam sobre a aplicação destes conceitos nas Ciências Humanas surgem 

principalmente do contato atual entre pesquisadores, muitas vezes ocidentais, e 

sociedades cujo desenvolvimento é anterior ou “estrangeiro” ao Ocidente: ao 

tentarem compreender os fenômenos existentes em tais agrupamentos humanos, 

os estudiosos se valem de categorias e palavras oriundas de seu próprio repertório 

lingüístico-cultural, os quais podem tanto possuir paralelos quanto ser totalmente 

estranhos às sociedades em estudo. Esta é uma questão comum e cara para as 

chamadas Humanidades em geral, doravante não poderia deixar de ser para a 

História (a qual se debate internamente com sua constante ameaça de 

anacronismo, que pode ser também compreendido pela reflexão que aqui traço). O 

cerne de tal embate, que possui profundas questões epistemológicas, está na 

                                                 
2
 Antes da Era Comum. Juntamente com EC, Era Comum, são formas alternativas e opcionais com o 

mesmo significado de a.C. e d.C.. Por questões pessoais, prefiro usar AEC e EC. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

124 

 

necessidade por parte dos estudiosos em compreender os elementos analisados de 

determinada sociedade e explicá-los a seus contemporâneos; nisto, o uso de 

termos e noções de seu arcabouço lingüístico ora se impõe e ora exerce o papel de 

quadro de referência. É graças a isso que existem estudos, por exemplo, sobre a 

questão de “deus” no Budismo ou sobre o que foi a economia européia e atlântica 

dos séculos XVI ao XVIII (daí surgem empregos de expressões como 

mercantilismo, proto-capitalismo, transição entre feudalismo e capitalismo, etc.). 

O presente trabalho não escapa a tais questões. Por isto, julgo importante 

discorrer sobre o que seria religião, magia e demônios no Egito Antigo para melhor 

compreender o encantamento em questão. Meu objetivo não é fornecer uma 

resposta pronta sobre como ele deve ser entendido, mas sim dinamizar e 

evidenciar pontos emblemáticos que afetam o esforço de compreendê-lo e 

categorizá-lo. Inicialmente, portanto, abordarei a dupla conceitual magia e religião, 

relacionada diretamente à minha escolha interpretativa, antes de adentrar o texto 

raméssida3. 

 

Entre a religião e a magia 

Para uma mente dos dias de hoje, habituada e afetada por um vasto arsenal 

de histórias e entretenimentos de cunho diverso, é usual pensar em religião e 

magia como “coisas” separadas. Para o primeiro, correspondem igrejas, templos, 

sacerdotes e orações. Para o segundo, caldeirões, palavras mágicas, curas e bolas 

de fogo. Malgrado os elementos pertencentes ao que poderíamos chamar de 

imaginário de cada grupo, capazes de gerarem estudos próprios e pormenorizados, 

chamo a atenção para o fato de que a mesma distinção é feita também no universo 

das Ciências Humanas, muitas vezes com ênfase em uma diferenciação qualitativa. 

Uma abordagem clássica sobre o tema e que exerceu forte influência nos 

estudos que a sucederam foi a realizada por James Frazer em O Ramo de Ouro4. 

Para ele, a relação entre magia e religião se baseia em um profundo antagonismo, 

observável tanto a partir das formas de trato com a natureza e o divino quanto a 

partir das formulações mentais envoltas em cada campo. A magia possui uma 

lógica mais simples e monolítica, ou seja, que pouco ou nada se altera 

independente de local e época; como compreende ser a natureza regida por 

                                                 
3
 A chamada época ou período raméssida envolve as Dinastias XIX e XX e vai do século XIII ao XI. 

Recebe esse nome apenas pelo fato de que os faraós deste período compartilhavam o nome de Ramsés. 
4
 The Golden Bough, no título original. Apesar da obra complete consistir em doze volumes, utilizamos 

aqui a versão resumida escrita pelo próprio James Frazer na década de 1920. Ver: : FRAZER, James G., 

Sir. “Magic and Religion”. In: The Golden Bough: A Study in Religion and Magic. Abridged Edition. 

New York, Dover Publications, Inc., 2002. P. 48-60. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

125 

 

elementos e regras fixas5, a ação mágica atua apenas de forma a ordená-los em 

prol de certos resultados desejados pelo praticante. Ao lidar com seres divinos ou 

espirituais, age por coagi-los visando os mesmos objetivos. Já a religião para Frazer 

é mais complexa e assume feições diferentes em cada sociedade. Possui dois 

âmbitos, um teórico (a crença) e um prático (o rito), e concebe a natureza como 

gerida por vontades conscientes que devem ser agradadas, beneficiadas e 

apaziguadas. Assim, enquanto a magia se vale de imposição e força, a religião visa 

uma espécie de diálogo entre humano e as instâncias superiores e cósmicas. 

Um bom exemplo de como essa visão maniqueísta perdurou (e ainda 

perdura, ouso dizer) e “fez escola” é o trabalho de Pierre Bourdieu. Apesar de não 

versar sobre uma teorização geral da magia, Bourdieu lança mão da distinção 

clássica em seu estudo sobre Gênese e Estrutura do Campo Religioso. Neste 

capítulo da obra Economia das Trocas Simbólicas vemos a diferenciação ser tecida 

pelo caminho da legitimação social e divisão da sociedade em classes. A religião 

aparece como campo estruturado e autêntico que possui diálogo próximo com a 

esfera política e com a manutenção do status quo socioeconômico. Já a magia 

relaciona-se com classes mais baixas, muitas vezes ligadas ao meio rural, e seu 

praticante (nomeado por Bourdieu como feiticeiro) age seguindo interesses 

econômicos de ganho pessoal, ao mesmo tempo em que inverte elementos 

sacralizados pela religião (Bourdieu, 2011: 27-98). 

Outros exemplos diversos poderiam ser evocados, mas não há necessidade 

para tal. Temos basicamente, então, uma teoria geral que separa religião da 

magia: a primeira é legítima, organizada, “bonita”, enquanto a segunda é ilegítima, 

antissocial, subversiva, “feia”. Esta lógica vem sendo contestada e rebatida nas 

últimas décadas por estudiosos de diversos seguimentos e áreas. Dentro da 

Egiptologia, uma obra que considero marcante neste sentido é a de Robert Ritner, 

The Mechanics of Ancient Egyptyan Practice. Ritner se esforçou não apenas em 

tratar da magia e sua relação com a religião no Egito Antigo, ponto que nos 

interessa neste artigo, como também se debruçou sobre essa questão conceitual 

em seus usos por parte do Ocidente. O autor mostrou que o termo magia possui 

uma carga pejorativa desde seus usos nos tempos de Roma, sendo que os 

empregos que recebeu em diversos momentos se deram por um intento de 

desqualificação de um grupo por parte de outro rival. Graças a isto, Ritner afirma 

que magia consiste basicamente em uma categoria de exclusão (Ritner, 2008: 37). 

O autor cita um exemplo que considero bastante elucidativo disto: uma mesma 

                                                 
5
  Frazer chega a aproximar a magia e a ciência por entender que ambos vêem a natureza desta forma, 

dizendo que ambas surgem das mesmas formulações mentais. Contudo, afirma que a aplicação e 

estruturação de forma correta geram a ciência, enquanto que a organização equivocada faz surgir a magia, 

a “irmã bastarda” da primeira, nas próprias palavras de Frazer. Ver: Ibidem, p. 49-50 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

126 

 

prática, a dissolução de texto escrito em líquido seguido de ingestão, é atestada no 

Egito Antigo e no texto bíblico de Números 5:11-31. Tal ato é, segundo 

conhecemos, largamente exercido no Egito e foi diversas vezes chamado de 

mágico, porém recebeu a alcunha de religioso ao ser apresentado na 

Tora/Pentateuco (Ritner, 2008: 107-109). A diferença de categorização, portanto, 

seguiu meramente a lógica de onde o ato foi exercido. 

Temos então que os termos religião e magia possuem um emprego 

condicionado basicamente pelas concepções do pesquisador e menos pela realidade 

do estudo. Todavia, compreendemos que não deixam de ser categorias úteis de 

análise uma vez que tal realidade do objeto seja respeitada e levada em 

consideração. O caso aqui em questão é a civilização do Egito Antigo, a qual possui 

suas questões específicas quanto aos temas. É consenso entre os pesquisadores 

que não existiu, durante os cerca de três mil anos de sua duração, uma palavra ou 

expressão em egípcio antigo que possua significado semelhante ou próximo ao que 

chamamos de religião. Assim sendo, a aplicação dessa categoria de análise parte 

fundamentalmente de questões trazidas pelo pesquisador. Graças a isto, faz-se 

necessário que eu esboce o que compreendo por religião e, principalmente, como a 

compreendo no universo egípcio. 

Primeiramente, partindo de reflexões feitas sobre a definição do antropólogo 

Clifford Geertz6, compreendo religião como um conjunto vasto (e não sistema, 

como pontua Geertz) de símbolos (um gesto, um rito, um objeto, etc.) que tanto 

inferem no comportamento humano, moldando-o e orientando-o (ethos) quanto o 

insere e lhe atribui razão em meio a uma explicação mais ampla do universo e seu 

funcionamento (cosmologia). Em seguida, voltando-me para o contexto do Egito 

Antigo, sou influenciado pela obra de Jan Assmann, Religion and Cultural Memory, 

em que o pesquisador trabalha com as categorias de Religião Visível e Religião 

Invisível, cunhadas por Thomas Luckmann na década de 1960. A Religião Visível diz 

respeito aos aspectos tangíveis e observáveis da religião, como as práticas e 

objetos utilizados em culto, enquanto a Religião Invisível é o plano de fundo da 

Visível, inserindo-a em um quadro geral que lhe atribui sentido. Grosso modo, 

considero possível entender a Religião Invisível como o fundo cosmológico em que 

se insere o conjunto de ritos e práticas da Religião Visível (Assmann, 2006: 32). 

Assmann aproxima a Religião Invisível da Maat egípcia (Ibidem, 2006: 33). 

Maat é um conceito chave que designa, basicamente, a ordem e equilíbrio do 

cosmos. Manter Maat ativa é fulcral para manter todo o universo existindo. 

                                                 
6
 Tal definição pode ser encontrada em sua obra A Interpretação das Culturas, mais especificamente nos 

capítulos 4 e 5 da Parte III. Ver: GEERTZ, Clifford. “A Religião Como Sistema Cultural” e “’Ethos’, 

Visão de Mundo e a Análise de Símbolos Sagrados”. In: A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: 

LTC, 2012. P. 65-103. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

127 

 

Assmann afirma que Maat é o princípio que serve de plano de fundo para os 

campos da Justiça7 e do Culto (sendo este segundo a Religião Visível) (Ibidem, 

2006: 35). Tal relação triangular é frutífera por ressaltar que o campo que envolve 

política, leis e justiça é intimamente ligado à cosmologia, ordem cósmica (Maat) e 

vida religiosa. Contudo, é à esfera dos cultos a deuses e mortos que me refiro ao 

falar em religião egípcia.  

Já a magia, por outro lado, está em situação diferente, uma vez que para 

ela é apontado um equivalente linguístico: heka. Desta forma, não se faz 

necessário, a priori, que seja esboçada uma reflexão sobre a compreensão de 

magia para a aplicação no estudo. Contudo, o fato de heka gozar de uma condição 

totalmente diferente da carga negativa de magia torna sim tal esforço importante. 

É Ritner novamente quem informa sobre a ponte linguística entre magia e 

heka. Segundo ele, os egípcios da época do copta8 traduziram o grego mageía (lê-se 

“magueía”) como hik, uma espécie de descendente lexical de heka9 (Ritner, 2008: 

14-15). Porém, enquanto hik e mageía já esboçavam contornos de elementos 

indesejados neste período (me refiro aqui aos primeiros séculos da Era Comum), o 

heka faraônico era central na visão de mundo e vida religiosa do Egito Antigo. Heka 

é descrito em fontes faraônicas como uma força cósmica usada pelo demiurgo em 

sua criação10. Mais que isso, como os egípcios concebiam uma temporalidade cíclica 

(em conjunto com uma linear) que envolvia a constante recriação e renovação do 

mundo, heka exercia uma atuação constante e cotidiana na manutenção e 

fortalecimento de Maat. Desta forma, heka estava presente, por exemplo, nas 

ações rituais de sacerdotes que serviam aos deuses em templos, assim como em 

outros ambientes e esferas de ações humanas de alguma forma ligadas à ordem 

cósmica. Ademais, eram os próprios sacerdotes que atuavam como praticantes de 

atos mágicos nas casas, vilas e cidades nos momentos e épocas em que não se 

encontravam envoltos com as atividades dos templos (Ibidem, 2008: 220-222; 

232). 

Disso incorre que a magia egípcia, heka, era um elemento de suma 

importância para a religião do Egito Antigo, estando as duas categorias aqui, magia 

e religião, interligadas ao invés de apartadas. Heka chega a ter relação com o 

panteão divino egípcio: além de força cósmica, ele aparece não raro ligado a 

alguma divindade ou como um deus per se, recebendo inclusive culto próprio. 

                                                 
7
 As ações políticas e do âmbito das leis eram responsáveis por gerar e fortalecer Maat. Logo, possuem 

uma importância caracterizável como religiosa.  
8
 Uma fase tardia da língua egípcia, originada principalmente a partir da presença helênica no Egito. 

Possui influências da língua e alfabeto grego em sua composição. 
9
 RITNER, Robert K. Op. cit., p. 14-15. 

10
 O Encantamento 261 da coletânea conhecida como Textos dos Sarcófagos é marcante quanto a isto. 

Ver: Ibidem, p. 17. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

128 

 

Porém, não se deve realizar uma espécie de mudança binária e afirmar que a magia 

egípcia era boa ao invés de ruim. Em termos morais, pode-se afirmar que heka se 

tratava de um elemento neutro, disponível tanto para ações benignas quanto hostis 

por parte daqueles que o utilizassem, sejam estes humanos ou não (Ibidem, 2008: 

20-21). 

Para concluir este tópico, reitero que a relação entre magia e religião era 

bastante próxima no Egito Antigo, em alguns casos podendo ser vista como 

complementar ou até como completamente interdependente. Somado a isso, o fato 

já afirmado de não haver um termo equivalente para religião em egípcio leva à 

crítica de que a classificação de certos itens e artefatos como religiosos, mágicos ou 

mágico-religiosos segue mais uma arbitrariedade e “gosto” por parte do 

pesquisador que um posicionamento crítico-metodológico explícito e definido. O 

texto que abordarei a seguir, que prosseguirei chamando de encantamento, se 

encaixa perfeitamente neste ponto. 

 

“Um Encantamento contra o demônio Sehakek” 

O título deste tópico é o mesmo dado por Joris Borghouts ao encantamento 

em questão na obra Ancient Egyptian Magical Texts. A razão de ter usado o mesmo 

título é que, como o leitor deve ter deduzido, se trata da obra utilizada por mim 

para ter acesso ao texto da fonte. 

Borghouts afirma ter elaborado o texto a partir de três recursos que 

possuímos atualmente e que contém este encantamento: dois óstracos, Gardiner 

nº 300 (hoje no Museu Ashmolean, situado em Oxford, Reino Unido) e Leipzig nº 

42 (Museu Egípcio Georg Steindorff, Leipzig, Alemanha), e o papiro nº 10731 do 

Museu Britânico. Iorwerth Edwards, um egiptólogo que realizou um breve estudo do 

texto existente no papiro, afirmou que se tratam de produções aproximadamente 

contemporâneas (Edwards, 1968: 156), oriundas de cerca da XIX dinastia 

principalmente (séculos XIII e XII AEC). Como são fontes em geral curtas e 

fragmentárias, a escolha do texto de Borghouts ocorreu por se tratar de uma 

versão com maiores detalhes e que não deixa de fazer alusão às outras três. 

Portanto, apesar de ser uma produção que envolveu “correção e suplementação” 

entre uma fonte e outra (Borghouts, 1979: 120), o texto de Borghouts é o que 

melhor atende às necessidades deste artigo. 

A seguir, portanto, apresento a tradução livre feita por mim do texto em 

inglês apresentado por Borghouts. Esta introdução do texto da fonte servirá como 

base para as reflexões que sucederão, quais sejam sobre a figura de Sehakek e 

sobre os procedimentos listados no encantamento, respectivamente. Como já 

utilizei o título dado pelo egiptólogo ao texto, não será necessário reintroduzi-lo. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

129 

 

 

Para trás, Sehakek11 que veio do céu e da terra, cujos olhos 
estão em sua cabeça, cuja língua está em seu ânus, que come o 
pão de suas nádegas, sua pata direita afastando-se dele, sua pata 

esquerda atravessando sua testa, que vive no estrume, a quem os 
deuses temem! 

Sua pata está atingida; para trás, vire-se! Seu caminho foi 
verificado, sua boca está fechada, sua língua foi cortada por Atum 
na Casa do Grande Magistrado em Heliópolis. Você não cairá sobre 
QA-Dt.T , filho de (...) durante a noite, de dia, em momento algum. 

Ele é Hórus, filho de Ísis, o herdeiro de Osíris Onnophris! Se você 
cair sobre ele novamente você será rendido ao Leão Feroz, filho de 
Bastet, e ele cavará pela sua pele até sua carne na presença dos 
lordes de Heliópolis. Você será cortado, Sehakek, em sua saída do 
céu. Seus olhos estão nas costas de sua cabeça, sua língua está em 
seu traseiro! Você come o pão que está em suas nádegas. @Tsmm 
é o nome de sua mãe, &wtwbdS é o nome de seu pai. Se você me 

atacar vindo do oeste, leste, norte ou sul, os deuses (...), direito 

(...), atravessando seu ombro. Seu nome será removido, levando à 
aniquilação de seu corpo, ao corte de seu ba, à imposição de um 
nome maligno a você. Você não viajará rio abaixo para Burísis, você 
não viajará rio acima para Abydos. Água será despejada por você – 
urina de (...). Você é arrasado pelas minhas palavras, inimigo de 
Hórus e Osíris! 

Palavras a serem ditas quatro vezes sobre linho, cujas 
hastes são feitas em uma flecha. Deve ser amarrado a isto, 
enquanto a ponta da flecha é dirigida para fora. (Borghouts, 1979, 
17-18) 

 

Sehakek, o demônio 

Não há dúvidas, após a leitura do encantamento, de que o ser chamado de 

Sehakek é concebido como deformado e detestável, além de temido e odiado pelos 

deuses. Repetir isto seria desnecessário caso não houvesse pontos de sua descrição 

que são fomentados pela própria visão egípcia. Primeiro, a alegação de que ele vive 

em meio a estrume e se alimenta de fezes (o “pão de suas nádegas”) ganha mais 

peso ao vermos como a ideia de evitar a ingestão ou até o contato com fezes é um 

elemento comum no chamado Livro dos Mortos, um conjunto de encantamentos e 

fórmulas que serviam de uso e auxílio nos ritos funerários12. Isto me leva a dizer 

que a alegação de que Sehakek come e convive com fezes é um elemento 

especialmente odioso para os egípcios, principalmente os do período.  

Segundo, o próprio corpo de Sehakek não segue o padrão ordenado normal, 

sendo uma espécie de configuração bizarra. Sehakek, assim, possui em si mesmo 

                                                 
11

 É válido afirmar que esta é uma das grafias possíveis para o nome do ser, podendo ser encontrado 

também Sehak, Sehaqeq ou formas mais ligadas à escrita egípcia. Decidi usar Sehakek por julgar que 

possui uma sonoridade melhor para um leitor contemporâneo. 
12

 O Livro dos Mortos aparece no Reino Novo, justamente o período que abarca nosso tema, mas é tido 

como fruto de uma longa tradição de textos funerários. Quanto à questão de se evitar fezes, o 

encantamento nº 53 é explícito quanto a isso, tendo como título Para não comer fezes ou beber urina no 

reino dos mortos. Além deste, a ideia de que fezes são odiosas e devem ser evitadas aparece em no 

decorrer de outros. Ver: Faulkner, Raymond O. The Ancient Egyptian Book of the Dead. London: The 

British Museum Press, 2010. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

130 

 

uma forma caótica contrária ao princípio de Maat que apresentei de forma breve ao 

falar sobre religião no tópico anterior. Esta questão de ser contrário à ordem 

cósmica também infere no terceiro ponto: sua origem. Tanto Borghouts (1979: 

102) quanto Edwards (1968: 159-160) aludem para a procedência estrangeira, 

provavelmente semita, dos nomes de seus pais. Os egípcios consideravam que sua 

terra unificada do kemet13 era o terreno de Maat; porém, a ordem cósmica não 

atuava para além dos próprios limites políticos do Egito. Disto resulta que o 

estrangeiro, em diversos períodos, é tido como um agente do Caos que quer 

destruir Maat, sendo assim um inimigo a ser combatido. Desta forma, outorgar uma 

origem estrangeira a Sehakek enfatiza seu papel de agende do Caos já apontado 

pelo seu próprio corpo e aparência. 

Tendo todos esses pontos em mente, uma definição ou categorização 

imediata de Sehakek seria chamá-lo de demônio, algo que suscita questões 

relativas ao debate sobre “demonologia” no Egito Antigo. Há duas questões centrais 

quanto a isso. Primeiro, da mesma forma que ocorreu com religião, os egípcios não 

designaram um termo para nomear o vasto grupo de seres que permeiam suas 

crenças e que basicamente atuam entre deuses (nTrw, em egípcio) e humanos. 

Segundo, a palavra demônio carrega em si uma carga negativa e maligna, oriunda 

de seu histórico ocidental-cristão, que acaba imperando quando aplicada em outras 

civilizações e crenças que não a cristã. Apesar de nosso Sehakek ser evidentemente 

hostil e, portanto, poder ser lido como um demônio no sentido cristológico, há 

outros seres que não agem desta forma e que acabam se inserindo no mesmo 

conceito.   

Esses “seres intermediários” possuem funções e atitudes diversas e 

distintas, podendo atuar como guardiões ou como causadores de doenças. Uma 

alternativa interessante sobre como podem ser referidos é feita por Kasia 

Szpakowska em Demons in Ancient Egypt. Esta autora distingue tais criaturas em 

dois pólos de acordo com suas ações e naturezas: os hostis e perigosos são 

chamados de demônios, enquanto que os de atuação mais protetora e guardadora 

são denominados como gênios. Estes gênios são seres que abundam em diversas 

descrições acerca do reino dos mortos, inclusive no já referido Livro dos Mortos. 

Muitas vezes chamados de guardiões, eles zelavam e protegiam certas áreas e/ou 

objetos, agindo de forma feroz apenas em caso de perigo ou ameaça àquilo que 

protegem; mas também poderiam figurar em procedimentos e ações mágicas dos 

vivos que visavam proteção. Assim, por terem um aspecto que varia entre o neutro 

                                                 
13

 “Terra negra”, aludindo ao húmus que ficava na terra após o recuo da cheia do Nilo. Tratava-se de uma 

expressão que os antigos egípcios usavam para designar seu território. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

131 

 

e o benevolente, são por Szpaowska alcunhados como gênios (Szpakowska, 2009: 

802-803). 

Apesar de ser interessante, considero a opção de Szpakowska problemática 

por utilizar mais de uma categoria externa ao Egito. A proposta é atraente, decerto, 

pois se usa das noções ocidentais de demônio = maligno e gênio = 

benigno/protetor para a classificação e estudo no Egito. Contudo, o fato de colocar 

mais um conceito externo sem se perguntar sobre as significações de ambos, 

demônios e gênios, em adição ao de acabar dotando o tema de uma distinção 

ontológica e antagônica inexistente na mentalidade egípcia, fazem com que sua 

abordagem se torne menos atraente. 

Outra alternativa que tem sido levada a cabo pelos egiptólogos é similar à 

que aqui fiz em relação à religião: não abandonar o termo e sim utilizá-lo mediante 

um posicionamento crítico acerca tanto do que pode ser entendido pelo pesquisador 

quanto como pode ser aplicado no estudo. Assim, os estudiosos têm buscado 

posicionar o termo demônio a partir de sua origem grega, daimon, isenta da noção 

cristológica de entidade maléfica e com contornos de ser intermediário14. Feito isto, 

procede-se ao estudo dos agora denominados demônios egípcios, por vezes 

diferenciando-os internamente. Um esforço deste tipo foi feito em seu artigo 

Demons (Benevolent and Malevolent): adotando a definição geral de demônios, 

Lucarelli passa a distingui-los e a tratá-los em questões como representação nas 

fontes, iconografia, gênero e, o mais fundamental, de acordo com sua natureza e 

atitudes. Sua distinção entre andarilhos, mais hostis, e guardiões é praticamente a 

mesma feita por Szpakowska entre demônios e gênios, mas realiza apenas uma 

dinamização interna dentro de um grupo ao invés de uma postulação fortemente 

maniqueísta. 

Com estas reflexões em mente, entendo que Sehakek pode sim ser 

chamado de demônio no sentido geral de ser intermediário. Contudo, ele também é 

hostil e perigoso, sendo mencionado por Lucarelli como um exemplo para o que ela 

chama de andarilhos (Lucarelli, 2010: 3). O encantamento aqui trazido objetiva 

justamente combatê-lo e mitigar os danos que ele traz às pessoas. Tendo tratado 

sobre Sehakek, passo então para a análise de como ele é enfrentado. 

 

Combatendo Sehakek com heka 

O primeiro elemento do encantamento que merece destaque é o 

envolvimento de divindades centrais nas crenças egípcias. Aparecem os nomes de 

                                                 
14

 Para um melhor tratamento sobre os pontos relativos a essa concepção do termo grego, ver: 

KOUSOULIS, Panagiotis. “The Demonic Lore on Ancient Egypt: Questions on Definition”. In: _____ 

(ed.). Ancient Egyptian Demonology: Studies on the Boundaries between the Demonic and the Divine in 

Egyptian Magic. Orientalia Lovaniensia Analecta 175: 2011. P. IX-XXI. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

132 

 

Atum (uma das formas do deus-solar criador), o casal Ísis e Osíris, o filho destes, 

Hórus, e um chamado de Leão Feroz e apontado filho de Bastet, sendo esta uma 

deusa-felina guerreira e filha do sol. Ademais, há um trecho que menciona deuses 

em grupo sem aludir a quem em específico sejam: “os deuses (...), direito (...), 

atravessando seu ombro”. Apesar da lacuna existente, pode-se deduzir que se trata 

de uma ameaça de retaliação caso Sehakek tente avançar contra o praticante do 

encantamento. 

O uso de deuses e deusas em ações mágicas era um procedimento comum, 

como nos informa Geraldine Pinch na obra Magic in Ancient Egypt. Em nossa fonte, 

há envolvimento de divindades em ataques diretos a Sehakek (língua cortada por 

Atum, carne dilacerada pelo filho de Bastet), mas também na proteção e doação de 

forças para a pessoa que necessita se livrar do demônio. A identificação e relação 

de uma pessoa com alguma divindade era uma ação bastante difundida nas 

práticas egípcias e objetivava fazer com que a pessoa de fato se tornasse, durante 

certo tempo, aquele deus, recebendo assim as qualidades e benefícios necessários 

em certo prol. É graças a isto que, por exemplo, os mortos eram chamados de 

Osíris, deus que foi assassinado e trazido de volta à vida em uma nova forma de 

existência. Identificar o morto com Osíris ajudava a garantir que o falecido também 

ressuscitasse para uma existência renovada. 

No texto aqui tratado, a pessoa a ser protegida é identificada com Hórus, 

tendo o parentesco deste também descrito. Fazendo isto, o encantamento lhe 

oferece não apenas a força e resistência do Hórus adulto, guerreiro e faraó 

sucessor de Osíris, mas também a proteção recebida por Hórus criança 

principalmente pela sua mãe. Ademais, a pessoa não apenas ganha os benefícios 

do pareamento com o deus, mas também se torna ele; desta forma, um ataque 

recebido seria uma ação dirigida contra o próprio Hórus, algo que faria com que o 

atacante sofresse castigos terríveis. Tal é a condição para que a ameaça do 

dilaceramento pelo Leão Feroz se concretize.  

O segundo ponto da ação do encantamento contra Sehakek envolve os 

castigos e coerções direcionadas a ele. Além dos ataques e dilacerações explícitas, 

Sehakek encontra-se proibido de visitar importantes locais de peregrinação 

relacionados ao culto a Osíris (Busíris e Abydos) e, principalmente, seu nome e sua 

essência são atacados. Esta é uma questão que pode passar despercebida para um 

leitor leigo, mas que envolve uma ameaça pior que ataques corporais. 

O nome da pessoa ou do ser era de fundamental importância nas crenças 

egípcias. Ligava-se intimamente ao que podemos chamar de essência, ao que a 

pessoa, divindade, etc., de fato é. Daí, possuir conhecimento do nome de outrem 

era uma forma de obter poder sobre ele ou ela, assim como destruir ou modificar o 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

133 

 

nome de alguém traria conseqüências desastrosas à pessoa15. Por exemplo, uma 

conhecida prática egípcia de punição por crimes envolvia a troca do nome da 

pessoa culpada para uma frase ou expressão que lhe trouxesse infortúnios (algo 

como, por exemplo, “Aquele-que-é-odiado-pelos-deuses”). Assim, atacar o próprio 

nome de Sehakek traria danos maiores e mais profundos que simplesmente cortar 

sua carne: seu corpo seria destruído, aniquilado, enquanto seu ba, um princípio da 

crença egípcia que se liga tanto à capacidade de movimentação (principalmente 

post-mortem) quanto ao que poderíamos chamar de sua “personalidade” e 

“individualidade”, seria danificado e inutilizado. Assim sendo, as ameaças e danos 

dirigidos contra Sehakek são contundentes e profundos. 

A ideia da eficácia de textos e imagens era fundamental para as práticas 

egípcias, tanto as definidas como mágicas quanto as tidas como religiosas 

(existindo ou não diferenças entre elas). Isto já garantia a validade de efeito dos 

encantamentos, além de assegurar que Sehakek seja afetado pelas palavras do 

praticante, como é afirmado ao final do segundo parágrafo. Porém, a ritualística 

que envolvia a execução também possuía sua importância. Contamos felizmente 

com uma descrição de como o encantamento deveria ser utilizado no procedimento 

de combate a Sehakek. Apesar de eu ter aqui objetivado os elementos textuais 

propriamente ditos, não ignoro a própria advertência de Ritner de que tanto o rito 

quanto os materiais utilizados no ato mágico eram cruciais (Ritner, 2008: 38). 

Tecendo comentários breves acerca disso, chama-me a atenção não apenas 

o uso de uma planta de linho, material largamente utilizado principalmente nos 

templos egípcios, como também sua modulação em uma pequena flecha. Esta me 

parece conter a ideia não apenas de servir de meio para se expelir Sehakek, mas 

também uma alusão à deusa-leoa Sekhmet, a qual era tanto uma divindade feroz e 

causadora de doenças quanto uma figura importante para curas e medicinas16. 

Porém, estes são apenas observações e possíveis indicações para análise do 

procedimento ritual do encantamento, algo que julgo merecer um estudo 

aprofundado à parte. 

 

Conclusão 

Quero concluir mais trazendo questões para reflexão do que soluções e 

respostas. O exposto neste artigo mostrou que as categorias de magia e religião 

                                                 
15

 É por isto que um hábito bastante comum, principalmente nos mitos referentes aos deuses, é o uso de 

outros nomes que não o secreto, o verdadeiro. Há um mito bastante elucidativo quanto a este tema em 

que Ísis arma um estratagema para conseguir obter o nome verdadeiro de seu pai, o deus-sol Rá, e só o 

consegue pois o deus estava sofrendo com dores causadas por um forte veneno de serpente. 
16

 As Sete Flechas de Sekhmet, por exemplo, eram emissários da deusa (demônios) que muito atuavam de 

forma a causar doenças e afetar inimigos. À sua atribuição de destruidora e causadora de epidemias 

somou-se com o tempo um papel de deusa envolta com procedimentos de cura. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

134 

 

usadas pelos pesquisadores possuem pouco respaldo de fato nos universos 

linguístico e cultural egípcio. A meu ver, o encantamento aqui tratado envolve o uso 

de heka, magia, mesmo que não evidencie isso explicitamente. Contudo, não vejo 

motivos para afirmar que não possa também ser designado como uma ação 

religiosa nos termos que aqui foram discorridos. Mas, além dessa ambivalência 

entre religião e magia, há uma terceira área com a qual o encantamento versa e 

que, apesar de não ter abordado no corpo do artigo, chamo um pouco a atenção 

agora: a medicina. 

Sehakek é um demônio causador de dores de cabeça e enxaqueca. 

Combatê-lo, então, tem por objetivo livrar a pessoa de tais males; em outras 

palavras, o intuito do encantamento é curar (e em seguida proteger). Como a 

magia egípcia era empregada muitas vezes em paralelo a outras ações17 (Pinch, 

2006: 14), não é impossível conceber que um encantamento de cura fosse 

empregado em conjunto com outras formas de tratamento. Sendo assim, e tendo 

em mente a legitimidade social de heka, não seria viável compreender o uso de 

encantamentos do tipo no rol de práticas médicas egípcias? Não podemos nos 

esquecer de que os egípcios acreditavam que seus ritos e usos de heka eram 

eficazes. Logo, um procedimento médico poderia muito bem utilizar práticas 

mágicas ao mesmo tempo em que empregava remédios, alimentação e ervas. 

Encerro, portanto, reiterando que não objetivei fornecer respostas para a 

classificação de uma fonte deste tipo, mas sim mostrar a dinâmica de questões que 

o esforço de categorizar envolve. Parece-me até, para concluir, que, enquanto 

estudiosos se debatem para tentar definir as esferas de magia, religião, e também 

medicina, para as pessoas do Egito Antigo importava apenas (além das questões 

materiais de existência do dia a dia) as funções de heka para a manutenção do 

universo e auxílio da vida humana. 

 

Bibliografia Utilizada 

 

ASSMANN, Jan. Religion and Cultural Memory. Stanford: Stanford University Press, 

2006.  

BORGHOUTS, Joris F. Ancient Egyptian Magical Texts. Leiden: E.J. Brill, 1979. 

Bourdieu, Pierre. “Gênese e Estrutura do Campo Religioso”. In: _______. Economia 

das Trocas Simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 2011. P. 27-98. 

Edwards, Iorwerth E. S. Kenhikhopshef's prophylactic charm. In: Journal of 

Egyptian Archaeology, vol. 54, p. 155-160, 1968. 

                                                 
17

 Como em conjunto com ações militares para destruir ou enfraquecer um inimigo, por exemplo. 



RJHR IX: 16 (2016) – Thiago Henrique Pereira Ribeiro 
 

 

135 

 

FRAZER, James G., Sir. “Magic and Religion”. In: The Golden Bough: A Study in 

Religion and Magic. Abridged Edition. New York, Dover Publications, Inc., 

2002. P. 48-60. 

GEERTZ, Clifford. A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2012. 

KOUSOULIS, Panagiotis. “The Demonic Lore on Ancient Egypt: Questions on 

Definition”. In: _____ (ed.). Ancient Egyptian Demonology: Studies on the 

Boundaries between the Demonic and the Divine in Egyptian Magic. 

Orientalia Lovaniensia Analecta 175: 2011. P. IX-XXI. 

LUCARELLI, Rita. (2010)Demons (benevolent and malevolent). In: DIELEMAN, 

Jacco; Wendrich, Willeke (eds.). UCLA Encyclopedia of Egyptology, Los 

Angeles, p. 1-10. Disponível em: http://escholarship.org/uc/item/1r72q9vv. 

PINCH, Geraldine. Magic in Ancient Egypt. London: British Museum Press, 2006. 

RITNER, Robert K. The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice. Studies in 

Ancient Oriental Civilization, nº 54. Chicago: The Oriental Institute of 

Universe of Chicago,1993 [repr: 2008]. 

SZPAKOWSKA, Kasia. Demons in Ancient Egypt. In: Religion Compass, 3(5), p.799-

805, 2009.  

http://escholarship.org/uc/item/1r72q9vv

