ISSN 19834810

AT Ty oy TS R S 2 |
RSty B TAR X :
o v T P O maigeie

Recebido em: 30/04/2016
Aceito em: 20/05/2016

Cristdos e neoplatonicos na Asia Menor: um estudo a partir de

Eunapio de Sardes em Vidas de Filésofos e Sofistas

Christians and Neoplatonists in Asia Minor: a study from Eunapius of

Sardis in Philosophers Lives and Sophists

Prof. Dr. José Petrucio de Farias Jr.
Universidade Federal do Piaui - campus de Picos
http://lattes.cnpqg.br/2921343413261339

Resumo: A partir do estudo das Vidas de Filédsofos e Sofistas (399), escritas por
Eundpio de Sardes, analisaremos as possiveis motivacdes que estdo por tras das
dissensBes politicas entre cristdos e neoplaténicos na Asia Menor. Pretende-se
compreender os objetivos e interesses de Eunapio em registrar agoes politicas de
fildsofos e sofistas neoplatdnicos na administracdo imperial com a finalidade de
averiguar em que medida a relacdo entre filosofia e religido assume, em nivel
literario, um componente indispensavel para pensar o acesso as magistraturas civis
e a constituicdo de dignitas e auctoritas destes agentes de poder na tentativa de
assegurar a representatividade politica das elites locais neoplaténicas da Asia Menor
em detrimento da ascensdo politica de cristdos no Império Romano tardo-antigo.
Palavras-chave: Eunapio - cristianismo - neoplatonismo - dissensoes politicas —
Antiguidade Tardia

Abstract: From the study of the Philosophers and Sophists Lives (399), written by
Eunapius of Sardis, we analyze the possible motivations behind the political dispute
between Christians and Neoplatonists in Asia Minor. We intend to understand the
objectives and interests of Eunapius in recording neoplatonits philosophers and

sophists political actions in the imperial administration in order to investigate in


http://lattes.cnpq.br/2921343413261339

RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

what way the relationship between philosophy and religion takes, on literary level,
an essential component to think about access to civil official and the constitution of
dignitas and auctoritas of these power agents in an attempt to ensure the political
representation of Neoplatonic local elites of Asia Minor as opposed to Christians
political rise in the late Roman Empire.

Keywords: Eunapius - Christianity - Neoplatonism - political dispute - Late

Antiquity

137



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

Ao contrario de correntes historiograficas que compreendem os séculos IV e
V como periodo de decadéncia, declinio ou queda do Império Romano, inspiramo-
nos nos esforcos da historiografia francesa e norte-americana no sentido de
valorizar os aspectos politico-culturais dos séculos IV e V. Destaca-se, no interior
desse contexto, os esforcos do historiador francés Henri-Irénéee Marrou que, em
sua obra intitulada, Decadéncia Romana ou Antiguidade Tardia? contribuiu para
ressignificar as abordagens historiograficas sobre o0 momento histérico em questdo
(SILVA; MENDES, 2006: 194-195).

Historiadores de Histdria Antiga e Medieval, influenciados por Marrou, tais
como Peter Brown (1998) e Cameron (1993), e adeptos, por extensdo, da Nova
Histéria Cultural ofereceram uma abordagem culturalista que pretendia destacar
das fontes histéricas elementos da esfera politico-cultural que tratavam a sociedade
do IV e V séculos a partir de suas especificidades; valorizando, assim, o referido
periodo como reduto de um processo histérico que leva consigo mudangas e
continuidades (BROWN,1971: 7). Sob essa perspectiva, a sociedade romana
oriental tardia apresenta-se como um momento rico e dinamico, apenas diferente
da sociedade romana do periodo classico e ndo inferior a ele.

Trés desenvolvimentos particulares, para R. Miles, demarcaram o momento
histérico em que Eunapio viveu, a saber: as mudancas na autorrepresentacdo e
ideologia imperiais, o influxo de bdrbaros e sua crescente importancia nas tarefas
militares e estruturas civis do império e, particularmente, a emergéncia do
cristianismo como uma forga politica que gradativamente torna-se hegemodnica nos
guadros administrativos do Império (MILES, 1999: 5).

Cada um desses desenvolvimentos tem sido bem-documentados pelas
fontes historicas do periodo, porém objetivamos, em particular, apresentar como
tais transformacdes afetaram o caminho individual de alguns neoplaténicos da Asia
Menor na Antiguidade Tardia por intermédio das biografias eunapeanas. Sendo
assim, &, no interior desse contexto, que Eunapio sera situado, ja que acreditamos
ser sua obra biografica, produto das dissensdes politico-religiosas do IV século.

Sofista e historiador grego, Eundpio nasceu em Sardes (347 d.C.), sua
cidade nativa, na qual estudou sob a orientacdo de Crisancio, filésofo neoplaténico,
e, aos dezesseis anos, foi para Atenas, onde se tornou aluno do cristdo Proerésio da
Arménia. Nessa cidade, Eunapio entrou em contato com as idéias que vigoravam na
corrente neoplatOnica ateniense, cujo principal foco de divulgacao era a Academia
de Atenas.

Depois de estudar em Atenas, entre 362 e 364, ele recebe o chamado de

seus pais e retorna a sua terra natal (Sardes), em 367, onde passa o resto de sua

138



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

vida e escreve A Vida de Filésofos e Sofistas escrita em aproximadamente 399 d.C.!
por meio da qual se tornou conhecido como bidgrafo.

A referida obra é uma colecdo de biografias de 13 filésofos, 13 sofistas e 4
médicos, todos neoplatbnicos que viveram antes de Eunapio e, em sua maioria,
contemporaneos a ele. No tocante a estrutura de Vidas dos Filésofos e Sofistas, é
possivel dividi-la, consoante Buck (1992: 150) prop0s, em cinco partes: primeiro, a
escola neoplaténica de Plotino a Prisco a qual comporta todos os alunos de Plotino,
(200-270)?, filésofo egipcio, fundador do neoplatonismo, bem como os alunos de
seus alunos. Compreende-se, dessa forma, além de Plotino, Porfirio de Tire (233 -
309), seu aluno, em seguida, Iamblico de Calcis na Siria (245 - 325?) e Alipio,
ambos alunos de Porfirio; Sopater e Eustatio (contemporaneo do imperador
Constantino), alunos de Iamblico; Ablabio (floresceu em 330) e Edésio (morreu em
355), alunos de Sopater e Eustatio respectivamente; por fim, Maximo, Crisancio de
Sardes (morreu nas mdos de Oribasio), Eusébio e Prisco, todos alunos de Edésio.
Trata-se, destarte, da primeira geracdo de fildsofos e sofistas neoplaténicos.

Em seguida, relata-se a escola do sofista Juliano de Capadodcia a Proerésio
em Atenas. Essas biografias nos oferecem um cenario bastante amplo do ambiente
politico-cultural dos sofistas que se dirigiam a Atenas a fim de aperfeicoar seus
estudos com professores renomados, entre eles, Proerésio, aluno do sofista Juliano,
Epifanio da Siria, Diofanto da Arabia (nasceu aproximadamente entre 200 ou 214 e
faleceu entre 284 ou 298), Sopdlis, Himério da Bitinia (314 - 386) e Parnasio.
Exceto os sofistas Juliano e Proerésio, os demais foram apresentados em biografias
breves.

Na terceira parte, ha exposicdo de intelectuais isolados como Libanio de
Antioquia (314 - 394), Acéacio de Cesarea na Palestina e Nimfidiano de Smirna,
irmdo de Maximo. A quarta parte versa sobre os jatrosofistas, sofistas versados em
medicina, a saber: Zeno de Cipro, Oribasio de Pérgamo (320 - 400) e seus alunos
Magno de Antioquia e I6nico de Sardes e, para finalizar, a ultima parte esta focada
na vida do filésofo Crisdncio de Sardes, que aparece varias vezes na obra, € a
escola neoplatonica contemporanea de Eunapio a qual era dirigida por Crisdncio em

Sardes.

! Em relagdo a datacdo da obra biogréfica de Eunapio, mostramo-nos favoréavel & explanacéo do antiquista
Banchich (1986: 319) o qual se apbia em outros pesquisadores tal como Paschoud (1976: 169-180) e
Bonn (1980: 149-162). Tais estudiosos perceberam, nas Vidas de Eunépio, mencdo a invasdo de Alarico
na Grécia em 395-396, a qual fornece um terminus post quem, nas palavras de Banchich, para estas
biografias, haja vista ser o Gltimo fato histérico abordado.

2 Infelizmente, ndo dispomos de todas as informacdes sobre a biografia de cada intelectual apresentado na
dissertacdo, em especial, datas de nascimento e morte de cada um dos intelectuais arrolados nas biografias
eunapeanas. Dessa forma, alguns intelectuais virdo desprovidos de indicagdes precisas. Todavia, a partir
dos intelectuais datados, situaremos o arco cronoldgico aproximado dos fildsofos ou sofistas que nédo
apresentam tais informacdes.

139



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

O fato de ser Eunapio natural de Sardes, ou seja, uma provincia do Império
Romano e, por extensdao, uma regido periférica em relacdo a cidade onde se
localizava a Corte Imperial, Constantinopla, e ter retratado intelectuais
neoplatdnicos, em grande parte, contemporaneos a ele, em um momento, de um
lado, de acentuada reformulacdo politica e militar, de outro, marcado pela ascensao
do cristianismo como forcga politica, sdo indicios que nos levam a acreditar que os
empreendimentos politicos revelados nas biografias nos conduzem a imagem que
Eundpio constrdéi a respeito da administracdo imperial, no que concerne ao exercicio
do poder, realizado entre os imperadores Constantino e Teoddsio e seus respectivos
magistrados, e a necessidade de projetar positivamente a imagem de filésofos
neoplatdnicos no cenario politico a fim de assegurar a representatividade politica
das elites locais nao-cristas.

Outro fator a ser considerado para fundamentar a questdo politico-
administrativa veiculada pelas biografias eunapeanas é a oscilacdo das dimensdes
das biografias que se apresentam na obra. Observa-se que as Vidas que
comportam um numero mais expressivo de pormenores relacionados a vida publica
e privada versam, justamente, sobre os neoplatdonicos que ocupam cargos
administrativos, sdo eles: Aedésio (Vit. Soph.: 3776) , Eustatio (Vit. Soph.: 393),
Maximo (Vit. Soph.,p. 427), Eumdlpide (Vit., Soph.: 437), Prisco (Vit. Soph.: 445 ),
Juliano de Capaddcia (Vit. Soph.: 467), Proerésio (Vit. Soph.: 503 ), Heféstio (Vit.
Soph.: 520), Ninfidiano (Vit. Soph.: 529) e Crisancio (Vit. Soph.: 541). Tal
constatacdo demonstra a inclinacdo do autor em externar sua concepgao sobre o
poder imperial bem como assevera a orientagdo politica com que as biografias
foram organizadas.

Os demais filésofos foram apresentados sucintamente, dado que Eunapio se
restringiu a descricdo de suas caracteristicas fisicas, local de nascimento e a
contribuicdo que delegaram a Oratdria por intermédio de suas apresentagdoes em
disputas publicas, ou seja, demarcou alguns aspectos da vida privada, o ambiente
cultural direcionado a arte sofistica e alguns componentes religiosos da filosofia
neoplatonica.

Como pudemos observar, as Vidas de Eunapio é uma fonte que permite a
analise do ambiente politico-cultural, visto ser possivel analisar em conjunto as
mengdes do bidgrafo a administragdo imperial por meio da conduta dos intelectuais
biografados no exercicio do poder. Na obra em questdo, filésofos e sofistas
neoplaténicos sdo apresentados no interior de uma sociedade em que as
comunidades adeptas do cristianismo, possivelmente sob a protecdo dos

imperadores cristdos, cresciam gradativamente o que redundava em um clima de

140



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

extrema competitividade, ja que ambos os grupos sociais ambicionavam ascender a
cargos administrativos do Império como demonstra a historiografia.

Sendo assim, o objetivo principal dessa investigacdo é demonstrar a visdo
de Eunépio sobre as dissensdes entre neoplatdnicos e cristdos na Asia Menor por
meio das biografias de fildsofos e sofistas neoplatonicos que ocuparam cargos
publicos no periodo que compreende as gestdoes dos imperadores Constantino (306
- 337) e Teoddsio (378 - 395) nas quais ha um problema comum: o desgaste da
unidade politico-administrativa do Império Romano.

Como se pode avaliar, nossa pesquisa ndao esta concentrada apenas na
identificacdo do estilo literario das biografias eunapianas, isto é, nao nos
preocupamos somente com a estrutura basica de uma biografia tradicional
produzida na Antiguidade, tais como origem, vida e morte dos personagens
biografados.

Valorizaremos, por outro lado, a visdo de Eunapio sobre o contexto em que
estd imerso, sua condicdo como cidaddao romano, valores filoséficos e religiosos
inerentes a sua formacdo intelectual, experiéncias vivenciadas nas viagens que
possibilitaram a escrita da obra biografica e, por extensdo, a visdo sobre o grupo
social do qual faz parte, o que contempla as dissidéncias entre cristdos e
neoplatonicos. Esses, para nos, sao elementos indispensaveis para nossa
interpretacdo.

Ao observar a escrita biografica eunapiana é evidente a ocorréncia de
termos que visam a edificagdo dos filosofos e sofistas neoplatonicos, ja que tal
grupo passa a ser reconhecido pela alcunha de divino, além de se apresentarem
como portadores de caracteristicas sobrenaturais, tais como sonhos e revelacoes.
Diante disso, concordamos com Garth Fowden (1982: 37) ao afirmar que Eunapio
era fascinado pela figura do homem divino, o qual representa a santidade pessoal
de intelectuais ndo-cristdaos na Antiguidade Tardia.

Saliente-se, ademais, que a natureza divina que revestia os filésofos estava
associada as bases filoséficas do neoplatonismo a qual, sob o filésofo I&mblico,
ganhou conotacfes de aspecto profundamente religioso, dado que os grupos
neoplatonicos se voltaram para busca da purificagdo da alma (LIM, 1995: 49).

E possivel que a concessdo do status de homem divino aos neoplatdnicos
nao tenha sido atribuida a mera adesdao a uma tradicao filoséfica, mas a uma
tradigao espiritualizada associada a uma conduta pessoal condizente com as bases
tedricas da concepcao de filosofia eleita. No que diz respeito ao neoplatonismo, em
particular, averigua-se a forte presenca da figura de Pitagoras o qual, segundo
Fowden (1982: 36) legou influéncias menos do sistema filosoéfico, mas de seu estilo

de vida, alicercado na reveréncia aos deuses e por ter conservado principios

141



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

ascéticos calcados nos aforismos atribuidos ao filésofo Epicuro de Samos (341 aC. -
?).

Adicionado a isso, Fowden (1982: 36) sustenta que, por ter sido grande
admirador de Pitagoras, Platdo recebeu dele muitas influéncias e, no periodo
romano, admiradores de Pitagoras foram geralmente platonistas em relacdo a
disposicao filoséfica e, j@ no segundo século, fildsofos como Noménio e Cronio
elaboraram a sintese do pensamento de Pitagoras e Platdo. Em meados do terceiro
século, a pluralidade de escolas filosoficas, tais como aristotelismo, epicurismo e
estoicismo, vitimas de um sincretismo geral produzido pelos filésofos, e o
platonismo, influenciado pelo pitagorianismo, tornou-se uma forca dominante na
vida intelectual nas provincias orientais do Império Romano (CAMERON, 1996:
113). Percebe-se, dado o exposto, o carater sincrético e religioso dos grupos
filosoficos que transitam pela sociedade romana oriental a partir do segundo século.

A indole telrgica com que eram revestidos esses homens divinos apoiava-
se, como mencionamos, na purificacdo da alma, tal como foi idealizado por Plotino
em Eneadas e divulgado, mais tarde por Iamblico a partir da sintese do corpus de
teorias filosoficas herdadas da Antiguidade Classica.

Sendo assim, por meio da superioridade da alma, conquistada com a adogao
de um estilo de vida contemplativo e de reveréncia aos deuses, o intelectual
asseguraria sua afinidade com as divindades, ou seja, tais praticas redundavam na
aproximacdao do individuo com os deuses greco-romanos e orientais os quais
passavam a desempenhar o papel de aliado nas disputas filoséficas abertas ao
publicos.

Para Peter Brown (1996: 58), a popularizacdo dos chamados homens divinos
ou amigos de Deus, a partir do século II d.C, pode estar relacionado ao ambiente
competitivo das elites locais na esfera politico-administrativa. A alusdao as
dissensoes politicas no cenario politico romano das provincias se verifica, em nivel
literdrio, por meio do uso da expressao modelo de paridade, a qual explica a
tendéncia de alguns membros da comunidade local em desfrutar, no dmbito do
discurso, de uma condicdo privilegiada a custa da notoriedade adquirida por seus
companheiros?®.

Esta estratégia discursiva apoia-se no registro de notaveis realizacoes
pessoais ou feitos heroicos, sobretudo no ambito politico, que pudessem ser
compartilhados pelos demais membros do grupo e transmitidos a eles. Ao se
apresentarem como homens divinos, parte-se do pressuposto de que a afeigao pelo

mundo celestial, na condicdo de recurso indispensavel para veiculagcdo de uma

* De acordo com Silva (2006: 108-110), a insercdo de homens vinculados a um determinado grupo
filosdéfico romano em circulos de amicitia e em relagfes familiares, tal como casamento com membros da
nobreza, era um mecanismo de ascensdo social primordial da sociedade romana.

142



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

imagem de si, manté-los-iam neste mundo com uma reputagdo superior, isto &,
como favoritos das divindades.

Portanto, os intelectuais neoplatonicos, aos quais Eundapio de Sardes se
reporta, passavam a angariar para si uma posicdao superior em relagdao aos demais
grupos sociais ao revestir suas realizacdes pessoais de um carater divino,
procedimento retérico semelhante a constituicdo divinizada do poder imperial.

Em linhas gerais, ao projetar a imagem de um ou mais individuos
renomados de uma categoria social; os demais, indiretamente, receberiam o
mesmo destaque, dado que, por analogia, compartilhariam os mesmos atributos.
Esse mecanismo de afirmacdo social, em nivel literario, que parte do individuo e
irradia-se para o grupo social do qual pertence resulta na tentativa de consolidacdo
de representacgbes sociais de especificas comunidades locais.

E importante lembrar que a expressdo modelo de paridade? foi inspirada na
leitura da Vida de Apolénio de Tiana, escrita por Filostrato de Lemos, o qual
apresenta o termo grego Philotimia® para se referir aos interesses e objetivos
subjacentes a muitas fontes historicas do IV século (BROWN, 1996, p. 31). Sob a
otica de Filéstrato, Brown nos faz crer que philotimia alude, por um lado, ao
envolvimento e propensao de membros das mais altas categorias sociais para uma
ruidosa competitividade politica; e, por outro lado, essa competitividade ainda
assumia e precisava de um publico composto de individuos renomados que fossem
potenciais competidores.

Dito isso, tanto a estratégia discursiva denominada por Brown (1996) de o
modelo de paridade, quanto o vocabulo, philotimia, sugerem o esforgo das elites
em criar fortes e invisiveis fronteiras para fomentar aspiracoes individuais que, em
se tratando das familias ricas tradicionais, versavam sobre a obtencdo de prestigio
e poder, ambos conquistados pelo ingresso em cargos publicos na sociedade
romana tardia (BROWN, 1996: 35).

Importa-nos sublinhar, diante disso, duas estratégias discursivas
interessantes: de um lado, a habilidade dos grupos dominantes neoplaténicos em
controlar aspectos da vida religiosa em prol da legitimagdao do exercicio do poder
politico e, de outro lado, associar componentes da cultura classica para manutengao
de privilégios e prestigios sociais outrora conquistados, tais como a interpretacdo
dos oraculos e dos sonhos. Lembremos que, nas biografias de Eunapio, as

manifestagdes divinas estavam em geral a servigo da harmonia da politica imperial

2 Whitmarsh (2005: 12) complementa essa discusso ao correlacionar a palavra grega philotimia & palavra
latina ambitio as quais, segundo o pesquisador, alude a estrutura vertical no interior da qual as elites civis
competiam pelo reconhecimento dos romanos em dois principais aspectos: cidadania e, por isso, a
possibilidade de promocédo nos quadros administrativos e autorizagdo para ocupagdo dos oficios publicos.

143



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

e atendia aos anseios politico-culturais neoplaténicos, especialmente do grupo a
gue o biografico pertence.

Notaremos semelhante atitude assumida por Eunapio, em Vidas de Filésofos
e Sofistas, no sentido de valorizar integrantes da elite neoplaténica como legitimos
homens divinos em oposicdo as elites cristds, apresentadas como sinal de ameaca
ao Império Romano. Em outras palavras, as biografias eunapeanas revelam, por
intermédio das lamentacdes destinadas a conduta politica da administracao
imperial, o jogo de interesses politicos entre as elites urbanas que intercepta a
producdo das Vidas e a necessidade de proteger o grupo social do qual o préprio
bidgrafo faz parte.

Brown nos permite deduzir que, no dmbito da vida social, havia, entre as
familias abastadas n&o-cristds® e cristds, um clima de tensdo (1996: 33). A
historiografia anglo-americana destaca que esse cenario, rico em dissensdes
politicas locais, passou, sobretudo depois da administracdo do imperador
Constantino, a sofrer a pressao da corte imperial para adogao de um estilo de vida
cristdo (LIM, 1995: 219). Para Brown (1996: 34), o fortalecimento do discurso
cristdo, em parte pelo patrocinio dos imperadores romanos acerca da figura de
Jesus Cristo, fomentou relagbes interpessoais competitivas entre as familias
abastadas, cujos membros ambicionavam ocupar espagos de poder na
administracdo imperial. Brown refere-se ao quarto século por meio da expressao
periodo de ambigdo com a finalidade de contrastar ao chamado tempo de equilibrio
entre as elites locais, instaurado desde os Antoninos, momento em que se
respeitava as diversidades politico-culturais locais em sua acepgdo mais ampla.

A partir do século III, assiste-se, em grande medida, a alternancia de grupos
sociais distintos na administracdo imperial e a predisposicao da corte imperial pela
nomeacgao a cargos publicos de cidadaos romanos que professavam o fé crista
resultou na reacdo das categorias governantes ndo-cristds (neoplaténicas), posto
gue, ha geracoes, eles estavam comprometidos com o poder local.

Havia uma nitida indeterminacdo dos governos locais o que conduziu a uma
situacdo de crescentes contendas. Encontram-se, por exemplo, nas cidades da Asia
Menor, cidades e aristocracias provinciais em intenso clima de competicdao - cidade
contra cidade, grandes proprietarios contra grandes proprietarios de correntes
filosoficas e religiosas distintas e, por conta disso, endémicas sublevagbes, tal como
a revolta dos gordios no norte da Africa para retirada do governador da provincia
da Numidia, Capeliano, no final do século III ou, como nos relata o bispo Eusébio

de Cesareia (apud SILVA, 2005: 47), a espoliacao de templos pagaos e a remogao

® Segundo Brown (1996: 33) as cidades do Mediterraneo, ha séculos, foram firmemente controladas por
pequenos grupos de familias tradicionais os quais detinham habilidade em influenciar tanto a religido
guanto o clima politico de suas respectivas localidades.

144



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

de suas estatuas sagradas dos templos para as ruas, para o hipédromo e outros
locais publicos de Constantinopla.

Como se observa, o que, a rigor, ruiu, no curso do terceiro século, foram os
mecanismos de admissao das aristocracias urbanas no cenario politico. Se antes o
critério de delimitacdo do status guo, que assegura honras e protecdo pela corte
imperial, estava, geralmente, associado ao nascimento e a riqueza do individuo; na
Antiguidade Tardia, ao contrario, tais atributos se relacionavam, com mais
veeméncia, a proximidade do oficio publico em relagdo ao imperador’ para o qual
as vias de acesso perfaziam a combinacdo de influéncia, recomendacdo e, em
alguns casos, suborno, ou seja, pagamento a vista pelo oficio, pratica que o
afortunado candidato continuaria a realizar a fim de ascender a outros patamares
da administragcao imperial (CAMERON, 1993: 106).

No dmbito do Senado de Constantinopla, em contraponto com o Senado
Romano, havia uma combinacdao de tradicdo e inovagdo, visto que o senado de
Constantinopla abarcava tanto grandes proprietarios de terra, quanto homens
novos que se elevavam no cenario politico por meio da confluéncia dos mecanismos
acima indicados.

Entende-se, por conseguinte, o alto grau de competitividade por status e
acesso a riqueza os quais, no periodo em questdo, alinhavam-se a verticalizagédo
burocratica do Império Romano. Segundo Cameron (1996: 91), quanto mais perto
do servigo imperial mais lucrativo e mais isento de tributacdes ficaria o cidadao
romano. Verifica-se, com esses esclarecimentos, que a sociedade romana oriental
tardia é dotada de uma nitida possibilidade de ascensdo politico-social por causa da

enrijecida hierarquizagdo burocratica® a qual alimentava os anseios das elites locais

” Importa-nos considerar que, desde o Principado Romano, verifica-se a existéncia da amicitia, fendmeno
politico-cultural que consiste na tentativa de aproximacdo do Imperador com a finalidade de ascender
socialmente. Acreditamos que essa conduta tenha se fortalecido no IV século, haja vista a ampliacdo da
estrutura administrativa a partir de Diocleciano.

8 Para Liebeschuetz (1996: 457) a disposicdo dos oficios publicos ocorriam da seguinte maneira:
comitatus que consistia em todos os funcionarios influentes e atendentes pertencentes a casa imperial. O
comitatus era formado pelo sacrum cubiculum, seus conselheiros, consistorium formado por estendgrafos
confidenciais que registravam por escrito as discussdes e decisdes do consistorium e 0s notarii 0s quais
compunham o principal corpo de funcionarios da administracdo imperial. Seguindo a hierarquia em que
os cargos foram disponibilizados, tem-se o prefeito pretoriano que havia perdido o comando do exército
para se responsabilizar, apenas, pelo pagamento dos soldos em espécie aos militares bem como
administrar e fornecer alimentacdo as tropas do exército. Em segundo plano, fica o magister officiorum
que desempenhava diversas funcOes, entre elas, de escrivdo, era também responsavel pelas

correspondéncias publicas, representava o imperador em concilios da Igreja, fazia-se presente na recepcéo

145



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

em virtude da atratividade dos postos publicos no tocante a manutencdo de titulos
e honras.

Acreditamos que a escrita da obra em formato biografico e o estilo pessoal
gue o bidgrafo imprimiu as Vidas, porquanto ele interage com os biografados, no
sentido de ter convivido com muitos deles, resulta na tentativa de Eunapio em,
inserto no interior de uma categoria social constituida de eminentes homens
publicos dotados de uma &urea mistica singular, afirmar ndo sé a
representatividade politica da elite local neoplatdonica de Sardes e regido, mas
também instituir uma imagem positiva de si mesmo. E como se o fato de pertencer
a esse grupo seleto também o habilitasse a desempenhar as mesmas competéncias
manifestadas por seus biografados na vida publica. E sob esta perspectiva que o
chamado modelo de paridade contribui para desconstruir a estratégia
argumentativa utilizada por Eunapio que objetivava, a nosso ver, sinalizar a

representatividade politica das elites neoplatonicas da Asia Menor.

e envio de embaixadores ou mensageiros, além disso, inspecionava seu proprio corpo de inspetores
secretos ou investigadores do Império: os agentes in rebus os quais recebiam informacdes de todas as
partes do Império para transmitir ao magister officiorum e; este, por sua vez, conduzia as referidas
informacdes para o Imperador. Trata-se, com efeito, de um cargo que exigia uma intima relagcdo de
confianga do Imperador. Na verdade, o “Mestre de Oficios” representava um ministério com variados
departamentos, todos executavam apenas atividades civis. (BURY, 1958: 29). Outros grandes oficios do
comitatus eram: comes sacrarum largitionum, responsavel pelo ouro e pela prata extraido das minas e
taxas coletadas em metais preciosos, devendo ser controlado pelo prefeito pretoriano; os comes rei
privatae, que se dirigia @ administracdo das propriedades rurais do Império. Seus oficiais coletavam
tributos e reivindicavam o confisco de propriedades para o imperador, especialmente, quando o
proprietario era acusado de “trai¢do”. O ltimo grande oficio civil era o quaestor. Cabia a ele toda a
massa de peti¢Bes, consultas e stplicas enderecadas ao imperador. Além disso, responsabilizava-se pelo
projeto da constituicdo imperial. As secretarias imperiais (scrinia) se constituiam de trés reparticdes
publicas: memoriae, epistularum e libellorum. Em Contantinopla, o epistullarum se ramificava em dois
departamentos: um para correspondéncias em Latim e o outro, para grego. No ambito da diocese,
encontram-se os vicarios, divididos em dois departamentos: judicial e financeiro. E curioso observar,
segundo Bury (1958: 27) que a provincia da Africa e da Asia foram controladas diretamente pelo
Imperador. J&, no campo das provincias, identificamos os governadores de provincia 0s quais incorporam
trés atividades: judicial, financeira e subclerical. Porém, suas principais atividades versam sobre a
jurisdicdo e tributacfes, isto é, 0 governador e as cortes locais passavam parte do tempo em julgamentos
civis e supervisionando a coleta de taxas. Normalmente, o governador teria um ativo papel administrativo
nas cidades; os membros citadinos que o auxiliavam na coleta das taxas eram o0s magistrados e 0s
decurides os quais compunham o senado local ou a curia. Eles pertenciam, por extensdo, a categoria dos
curiales. (BURY, 1958: 49). E, no geral, todos os membros da administracdo imperial pertenciam a

categoria privilegiada de honestiores.

146



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

Outro fator significativo que justifica a tentativa do bidgrafo em sustentar a
representatividade politica das elites neoplatonicas estd relacionado a maneira
como o0s personagens biografados foram encadeados. Queremos dizer com isso
gue, além da orientacao cronoldgica que intercepta a vida dos filésofos e sofistas
neoplatdnicos, ha uma singular logicidade na disposicdo e selecdo das vidas, isto &,
verifica-se que Eundpio estabelece uma genealogia que tem como ponto de partida
Plotino, e culmina em Crisancio, tutor do bidgrafo, ja falecido no momento em que
o bidgrafo escreve.

Diante disso, o préprio biégrafo emerge como vestigio vivo da heranca
cultural neoplatonica e da elite que a defendia. E, nesse sentido, que imaginamos
gue Eunapio seja um auténtico representante da elite provincial neoplatonica da
Asia Menor e estende a forca politica desse grupo social no Império Romano aos
demais integrantes, principalmente, ao veicular uma imagem positiva dos
sucessores de Crisancio na pratica da profissdo. Como poderiamos imaginar, em
tese, ndo é apenas para si que Eunapio pretende justificar a gloria dos
neoplatonicos, nem para se candidatar, em sua cidade nativa, a sucessor do cargo
de filésofo do falecido professor Crisancio.

Suas intengbes, como se percebe, ndo se dirigem meramente a atuacdo
filosofica na sociedade romana oriental. Para demonstrar o grau de familiaridade
entre Eundapio e o fildsofo Crisancio, utilizaremos um fragmento da obra, que se
ajusta ao cenario enunciativo em que o bidégrafo descreve o convite do imperador
Juliano (...) a Crisancio para integrar a corte imperial. Como o filésofo neoplaténico
recusa o convite, o imperador, entdo, escreve uma carta a esposa de Crisancio com
a intencdo de que ela o persuadisse a ocupar o oficio publico em Constantinopla.
Assim, nesse contexto, Eunapio declara que:

Mas, no caso de Crisancio, ao ouvir que ele (Criséncio) tinha
uma esposa chamada Melite para a qual ele se viu
reconhecidamente afeigoado (ela era uma prima do presente
autor) Juliano recolheu-se secretamente e, desconhecido de
todos, ele escreveu argumentos possiveis para® induzi-la a
persuadir seu marido a ndo recusar de fazer a viagem (a
Constantinopla) (EUNAPIO, Vit. Soph.: 445).

Eundpio, a partir desse excerto, anuncia que tinha uma prima, Melite,
casada com Crisancio, este, por sua vez, fazia parte de uma familia abastada de
Sardes, haja vista sua participagdo efetiva na vida publica:

Crisancio pertencia a categoria senatorial; era considerado, entre
0s mais nobres nascidos em sua cidade. Seu avo6 era Inocéncio,
o qual fizera consideravel riqueza e adquirira grande
notoriedade, (...)porquanto o0s imperadores que reinaram
naquela época delegaram a ele a incumbéncia de compilar os
estatutos legais (EUNAPIO, Vit. Soph.: 541).

147



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

Nota-se, a partir dessas evidéncias, a influéncia de Eunapio com membros
das curias da Asia Menor. Chama-nos atencdo a inclinacdo de Eundpio em envolver
nao so o filésofo, mas os demais neoplatdnicos em um circulo social de exceléncia
na sociedade romana oriental do IV século. O avd de Crisancio, por exemplo, havia
auxiliado o imperador Diocleciano a codificar as leis romanas (SACKS, 1986: 54).

Trata-se de um papel de destaque o qual, na Vida de Crisancio, enaltece a
relevancia do filésofo no ambito da esfera publica por meio de sua ascendéncia
familiar. Nota-se, mais uma vez, o recurso da genealogia como mecanismo
discursivo valido para transmitir caracteristicas edificantes a individuos de
determinado grupo social ou familiar.

Averigua-se, diante disso, que Crisdncio é uma figura-chave das biografias
eunapeanas por varios motivos: primeiro porque foi professor de Eundpio em sua
cidade nativa, Sardes; segundo, por aparecer varias vezes na obra biografica,
terceiro, por finalizar as Vidas, rompendo, assim, com a cronologia estabelecida
pelo biografo e, por fim, por pertencer posteriormente a sua familia, haja vista o
matrimoénio de sua prima com Crisancio.

Ao escrever suas Vidas, é possivel que Eunapio as tivesse enderecado a
grupos neoplatonicos que ainda faziam parte da administracdo imperial, ou seja,
membros da elite local (provincial) que desempenhavam cargos civis ou militares e
que o reconheceriam como herdeiro de grupos politicos influentes no cenario
politico da Asia Menor.

Ha noticias de que Eunapio tenha exercido, no reinado de Juliano, mais
precisamente sob o governo de MusOnio, um cargo civil, tal como nos mostra
Blockley no Livro 4, excerto 24:

Depois que Juliano tinha sido proclamado Augusto,
embaixadores vieram a ele de todos os lugares, e muitas
importantes autoridades reais vieram a ele das provincias. [...] O
ultimo enviado era o rétor Eunapio, e ele era tdo bem-sucedido
em sua missdo diplomatica que, sob o comando do Imperador,
ele também falou no interesse de um processo litigioso e venceu
aquilo também. (Exc. De Leg. Gent. 3 apud BLOCKLEY, 1983:
35)

Partindo do pressuposto de que as informacgdes indicadas no excerto estejam
corretas, evidenciamos a inclinagdo de Eunapio pela vida publica e definimos sua
atividade profissional como rétor ou sofista. Na coletédnea de textos classicos, Suda,
Blockley se apropriou de outra passagem que versa sobre Eunapio e registra a
continuacdo de sua atividade profissional no quadro dos oficios administrativos do
Império apds o reinado de Juliano.

Musénio, durante o reinado do Imperador Joviano. [...] Musénio
foi para todos os lugares e em poucos dias abasteceu a
embarcagdo com as contribuigdes da Asia. Ninguém alegou
injustica contra o que estava acontecendo, mas todos que

148



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

pagaram as contribuicGes forneceram a eles sem resisténcia. O
rétor Eunapio, o Frigio, supervisionou as transacgdes. (ZOSIMUS
3,30,2 - 35,3 apud BLOCKLEY, 1983: 47).

Os extratos contribuem para a compreensdao do circulo de amizades e
influéncia do biégrafo no cendrio politico. As viagens de que participou, o facil
acesso aos poderosos neoplatonicos orientais, suas relagdes familiares e sua
propria formacao intelectual testificam a condicdo social e o envolvimento politico
nos quais Eunapio estava inserido. Ndo é surpresa, por conseguinte, que ele tenha
se referido a Tuciano, prefeito pretoriano da Iliria (EUNAPIO, Vit. Soph., p. 467) e
Hierax, governador da Pamfilia como membros pertencentes ao seu grupo intimo
de amigos.

O envolvimento de Eundpio no cenario politico da provincia, como
demonstramos acima, explica, pelo menos em parte, a insatisfacdo do biégrafo em
relacdo ao enrijecimento das leis imperiais por sobre os grupos sociais
neoplaténicos, conforme se observa a seguir:

Entdo, era com Idmblico quando ele adorna para louvar, por
meio da narracao, a verdade exata; embora ele claramente
demonstre como foram severas as punicoes e infortlnios das leis
da corte (em seus dias, o motivo para essas coisas e suas
intencOes ele ainda ndo havia percebido naturalmente para expor
como um homem versado em politica, nem era esse seu
objetivo). (EUNAPIO, Vit. Soph.: 375-8).

Trata-se de um fragmento em que o bidgrafo nos oferece indicios de
hostilidade presente na legislacdo imperial em relagdo a grupos ndo-cristdos
neoplatbnicos, porquanto Iamblico (aproximadamente 245 - 325) €é um
representante-chave na divulgacdo desta corrente filoséfica na Antiguidade Tardia.
Tal excerto sinaliza o posicionamento de Eundpio sobre o exercicio do poder
imperial. Chama-nos atencdo o fato de que em seus dias, o motivo para essas
coisas e suas intencées ele ainda ndo havia percebido naturalmente (EUNAPIO, Vit.
Soph., p.378), o que nos leva a crer que a postura hostil da legislacao imperial se
intensificou de Iamblico ao momento em que as Vidas foram escritas.

Outro exemplo que nos permite avaliar a tentativa de restricao dos
neoplatonicos na vida publica versa o relato de Eunapio acerca da selecdo oficial de
sofistas para ocupar a catedra de Atenas apds a morte do sofista Juliano.

Entdo, de acordo com a lei romana, teria em Atenas muitos
homens para repreendé-los e muitos para ouvi-los. Agora,
quando esses (sofistas) tinham sido eleitos, os humildes homens
foram sofistas somente no nome, e seus poderes foram limitados
as paredes de suas salas de conferéncia e plataforma na qual
eles apareciam (EUNAPIO, Vit. Soph.: 487).

Como sofista neoplatonico, o posicionamento desfavoravel a orientagdo

politica da administracao imperial é notério. O fato de em Atenas existir muitos

149



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

homens para repreendé-los e muitos para ouvi-los aponta para dissensdes internas
na podlis, ligadas a grupos politicos locais afeitos ou ndo aos sofistas nao-cristaos,
todavia o fato de seus poderes terem sido /imitados as paredes de suas salas de
conferéncia e plataforma na qual apareciam noticia tendéncias de desvalorizacdo de
tais grupos, possivelmente em detrimento dos cristaos, porquanto estes se tornam
portadores de um conhecimento chancelado pelo imperador. Lembremos que o
momento historico em que Eundpio escreve havia sido marcado pela oficializagao
do cristianismo, sob o governo de Teoddsio, em 380, o que fomentou praticas
hostis aos nao-cristaos.

Em outros trechos, Eunapio diz estar vivendo em um momento de ruptura e
de calamidades (EUNAPIO, Vit. Soph.: 351), marcado ndo sé pelas restricdes e
constrangimentos impostos a sofistas e filésofos neoplaténicos em espagos
publicos, mas também pelas punicdes e atitudes hostis desempenhadas por
membros da administragdo local a neoplatdnicos, o que fica claro com o registro da
morte de Sopater e Maximo de Efeso.

Sopater era um fildsofo neoplatonico e, em sua biografia, Eunapio o introduz
a partir de suas trés grandes virtudes: eloguéncia, natureza suave e grandiosidade
de alma, por isso associou-se rapidamente a corte imperial. Cativado pelo
imperador (Constantino), Sopater passou a sentar-se a direita dele, o que para o
bidgrafo era “uma coisa incrivel para ouvir e ver” (EUNAPIO, Vit. Soph.: 381).

Eunapio nos leva a crer que a proeminéncia de Sopater na corte imperial
despertou comportamentos hostis de grupos politicos adversarios, ndo afeitos ao
estudo da filosofia. O neoplaténico ndo conseguiu conter a pressao e influéncia de
seus adversarios, metaforizados por Eundpio pela figura de Cercopes!’, os quais
portaram-se deslealmente.

Essa deslealdade teve como antecedente a construcdo de Bizancio,
momento em que o imperador transportou uma enorme quantidade de pessoas
para residir na regido, esvaziando, assim, as demais cidades, a fim de que, de
acordo com Eundpio, pudesse ser aplaudido nos teatros por homens tdo bébados
gue ndo poderiam segurar o licor. Além disso, em fungao da quantidade de homens
gue migraram para Bizancio, o suprimento de cereais se tornou rarefeito, ou seja,
ndo atendia a populacdo satisfatoriamente. Para o bidgrafo, isso é facilmente
explicado por causa das dificuldades encontradas pelas embarcacdes que

ambicionavam alcangar o lugar em que Bizancio havia sido fundada, a ndo ser que

9 De acordo com a mitologia greco-romana, Cercopes faz aluséo a uma tribo de bandidos que, por se
divertirem em atormentar os homens, foram transformados em macacos por Japiter. Fonte: Disponivel em
http://mithos.cys.com.br/6817.htm; acesso em 28 de abril de 2006. Em latim, “cercopes, um. pl.« é
definido como seres “metaforfoseados em macacos por Japiter”. (FERREIRA, [s/d ].)

150



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

houvesse fortes ventos provenientes do sul para que tais embarcacdes, carregadas
de cereais, pudessem chegar a regiao em menos tempo.

Diante desse cenario de crescente insatisfacdo popular, o biégrafo revela a
maneira como Sopater foi traido por cidadaos romanos que estavam a servigo dos
oficiais imperiais em uma sessao no teatro:

Naguele momento, entdo, Id ocorria o que era frequente, o que
era comum de acordo com a natureza das sessdes; e o0s
cidadaos foram reunidos no teatro, guiados pela greve de fome.
O aplauso da populacdo bébada era escasso e o Imperador
estava grandemente desencorajado. Entdo, aqueles que tinham
sido enviados, pensaram que eles haviam encontrado uma
excelente ocasido e disseram: E Sopater, ele que vocé honra,
que tem acorrentado os ventos por aquela excessiva inteligéncia
a qual vocé mesmo louva e através da qual ele até mesmo se
senta no trono imperial. Quando Constantino ouviu isso, ordenou
que cortassem a cabeca de Sopater e aquelas pessoas foram
cautelosas para que isso fosse ndo em breve dito do que feito.
(EUNAPIO, Vit. Soph.: 385).

Nessa passagem, verifica-se que Eunapio elabora um cenario desfavoravel
na corte imperial para Sopater. Ndao podemos nos esquecer de que tal cenario
enunciativo deriva das circunstancias histéricas e condicbes de produgdao das
biografias no final do IV século. Isso posto, podemos inferir que Eunapio pretende
sinalizar o inicio das dissonancias entre cristds e ndo-cristdos bem como atribuir
juizos de valor ao exercicio da politica imperial a partir de Constantino.

Com estes pressupostos compreendemos a arquitetura da cena: um
imperador - Constantino - que profere seus discursos a um publico bébado, ou
seja, incapaz para absorver as orientacbes imperiais; a auséncia de planejamento
para construcao de Bizancio; inchaco populacional promovido pelo imperador a fim
de satisfazer seus caprichos individuais e, por fim, a vulnerabilidade do imperador,
representada pela influéncia e facil persuasdo dos cidadaos romanos pertencentes a
outras elites locais que estavam no teatro. Para Penella (1990, p. 52-53), Sopater
foi uma vitima de um imperador e um prefeito pretoriano convertidos ao
cristianismo, ou seja, cristaos.

Eunapio registra, desde Constantino, o carater violento das acdes publicas
sobre neoplaténicos. Esse comportamento se opde aos principios morais herdados
pelo estoicismo e é considerado pelo bidgrafo como tirdnico (EUNAPIO, Vit. Soph.:
441).

Tirania € um vocabulo proveniente dos discursos classicos atenienses e
encontra ressonancia, na Antiguidade Tardia, pelo temor da sociedade romana
tardia oriental em desenvolver, nas cidades gregas do Império Romano, tiranias
locais. Para Whitmarsh (2005: 72-73), esse medo ndo era completamente sem

fundamento, haja vista a facilidade dos poderes locais para tratar brutalmente e

151



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

explorar seus concidaddos, fenémeno esse descrito rotineiramente pelas fontes
histéricas do IV e V séculos como tirdnico.

Assim entendido, a tirania corrompe o bom exercicio do poder imperial, tal
como os cristdos o fizeram, na visdo de Eundpio; e, para manifestar os resultados
negativos de comportamentos que se afastam dos principios estoicos, o bidgrafo
faz uma analogia entre Sopater e Sdocrates que também foi vitima de uma acado
politica tiranica:

[...] a morte violenta de Sdcrates, ndés podemos concluir que,
depois disso, nada brilhante foi realizado pelos atenienses, mas a
cidade gradativamente decaiu e, em virtude de sua queda, a
Grécia inteira estava arruinada como ele. Entdo, eu, também,
nesse momento, falo de um que pode observar o que aconteceu
na realizacdo de uma conspiragao contra Sopater (EUNAPIO, Vit.
Soph.: 383).

Outro caso significativo se encontra na Vida de Sosipatra na qual o bidégrafo
menciona que os discipulos que a iniciaram, momentos antes de partir, disseram a
ela: O crianca, tome cuidado com eles, nés estamos viajando para o oceano
ocidental, mas em breve retornaremos (EUNAPIO, Vit. Soph.: 408). Imaginamos
que os individuos a quem os discipulos se referem sdo, a rigor, os cristdos, uma vez
que Eunapio se reporta a eles nas Vidas de maneira indireta, isto €, o bidégrafo nao
declara explicitamente os cristdos como alvo de suas criticas o que se configura
como um artificio linglistico interessante, ja que, para aludir aos cristdos, ele
mobiliza construgdes metaforicas, tais como Gigantes e Titds, que de certa forma
exprime seu ponto de vista sobre os cristaos.

Athanassiadi (1993: 7) complementa essa questdo ao declarar que, a luz de
Proclo (412 - 485), Gigantes e Titds se referem a bestas mitolégicas com apenas
caracteristicas externas de seres humanos, os quais durante sua breve passagem
na terra escolheram ser governados exclusivamente pelo sentimento (PROCLO
apud ATHANASSIADI, 1993: 7). Verifica-se, com isso, a aproximacgao dos cristdos a
figuras monstruosas (ndo-humanos) presentes na mitologia grega.

Para reforcarmos o apoio conferido aos cristaos pela administracdo imperial,
em especial através da promulgacdo de leis e éditos, demonstraremos como o
bidografo, mais uma vez, recupera a figura de Socrates para manifestar sua
inclinacdo politica acerca do exercicio do poder imperial:

[...] eles (os fildsofos) passaram a maior parte do tempo
correndo riscos nos tribunais semelhante a Socrates no pértico
do Arconte Soberano,“. Tal era seu desprezo por dinheiro e sua
aversao a ouro (EUNAPIO, Vit. Soph.: 417).

1 Wright (1921, p. 416) explica que o termo “Arconte Soberano” usado nas Vidas de Eunapio faz alusdo
a uma passagem citada por Platdo, Euthyphro init.,, em que Sdécrates, incriminado impiedosamente, é
encontrado no portico do arconte que investigou tais acusacdes; este finge que freqiientou as cortes,
considerando Sécrates, como representante de um poder, que deveria ser evitado pelos romanos.

152



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

Nota-se, com a leitura dos extratos, que o carater impositivo das cortes
imperiais atentavam contra fildsofos e sofistas neoplatonicos. A tentativa das cortes
imperiais, convertidas ao cristianismo, em afastar os nao-cristdos do corpo
administrativo pode ser percebida a partir do fragmento:

[...] o ritual religioso dos templos em Alexandria e o santuario de
Serapis foram dissipados aos ventos, e ndao somente as
cerimdnias do culto, mas também as construcbes, e todas as
coisas aconteceram como nos mitos dos poetas: os Gigantes
alcancaram as mais altas categorias. Os templos em Canobo
também sofreram o mesmo destino no reinado de Teoddsio,
quando Tedfilo ocupou posicdo de destague sobre os queixosos
como uma espécie de Eurimédo. (EUNAPIO, Vit. Soph.: 421,
grifo nosso)*?.

Tedfilo, citado no excerto, era o bispo cristdo de Alexandria no reinado de
Teoddsio e, como pudemos verificar, além da destruicdo dos templos de Alexandria
e de Canobo, os Gigantes alcancaram as mais altas categorias. As passagens
esclarecem a apropriagdo dos cristdaos sobre os espacos de poder e enfatizam a
postura proselitista sobre os nao-cristdaos o que justifica o motivo pelo qual os
neoplatonicos foram perseguidos.

Bury (1958: 65) sustenta que os bispos desfrutavam de uma posicao politica
privilegiada nas provincias. Era comum a politica imperial delegar oficios
administrativos aos bispos, tal como juizes de casos civis, 0s quais se tornaram,
sob Teodésio, verdadeiras autoridades na administracdo local de tal forma que suas
decisdes ndo aceitavam recurso ou direito de apelacao.

Outro aspecto importante, neste excerto, diz respeito ao termo Gigante o
qual, em Homero, segundo Athanassiadi alude aquele que arruinou
despreocupadamente pessoas e pereceu por si mesmo (1993: 7). Essa acepcao,
com efeito, ajusta-se a imagem que o bidgrafo constroi por sobre os cristdos, visto
que, segundo ele, eles foram responsaveis por numerosos crimes, ao condenar a
punicdes, pelos tribunais citadinos, homens sem culpa (EUNAPIO, Vit. Soph.: 425).

Eunapio, em seguida, confessa que esses homens, vitima da violéncia das
cortes, eram, em seus tumulos, freqlientemente visitados e considerados martires
e embaixadores no sentido de transmitir as oragdes dos homens as divindades ndo-
cristds (EUNAPIO, Vit. Soph.: 425). Eunédpio admite que é por meio do surgimento,
da aceitacdo e da legitimagdo desses deuses (cristaos), que a unidade politico-

administrativa do Império Romano encontra-se ameacada.

12 Conforme mencionamos, percebemos que alguns vocabulos utilizados pelo tradutor Wright comportam
juizos de valor e dirige-nos a uma interpretagdo forcada do documento. No caso em questdo, ao declarar
que “Teophilus presided over the abominable ones like a sort of Eurymedon®, ndo encontramos na
passagem da fonte um termo grego que condissesse a “abominavel, execravel ou odioso®. Por essa razio,
preferimos a traducéo literal dos termos.

153



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

Para fortalecer esta linha de raciocinio, o bidgrafo associa o enfraquecimento
do Império pelas invasdes barbaras e a corrupgdao administrativa ao ingresso dos
cristdos na administracdo imperial. Nesse sentido, observemos como o bidgrafo
atribuiu aos cristdos a responsabilidade de ter auxiliado os inimigos barbaros a
penetrar as fronteiras do Império Romano.

Era no tempo de Alarico quando os barbaros invadiram a Grécia
através de Termopile, tdo facilmente quanto tivessem
atravessado um estadio aberto ou uma confortavel planicie para
cavalos. Essa passagem da Grécia foi posta aberta para ele
(Alarico) pela impiedade dos homens vestidos em roupas pretas
gue entraram na Grécia sem impedimento em companhia dele, e
pelo fato de as leis e as restricoes dos regulamentos dos
hierofantes terem sido anuladas. Mas tudo isso aconteceu nos
dltimos dias, e minha narrativa desviou-se porque eu mencionei
a profecia. (EUNAPIO, Vit. Soph.: 439).

Trata-se de um excerto muito rico que demonstra o ingresso livre, ou seja,
sem impedimentos, dos barbaros comandados por Alarico em territdrio romano. A
entrada, no olhar de Eunapio, foi viabilizada pelos homens vestidos em roupas
pretas, ou seja, os cristdos. Dessa forma, acreditamos que a responsabilidade dos
cristdos pelo que Eunapio chamaria de ‘invasdo barbara’ pressupbe a
vulnerabilidade da administracao imperial governada por grupos cristdos. Inferimos
que, para além da questdo religiosa, Eunapio tenciona registrar, paralelamente as
grandes realizagbes pessoais de fildsofos e sofistas neoplatonicos no cenario
politico, o fracasso da unidade administrativa, no que diz respeito a integridade das
instituicGes politicas sob a direcdo dos cristaos.

Percebemos, com esse excerto, outra importante analogia construida por
Eundpio. De um lado, o biégrafo descreve neoplatonicos na condicdo de exitosos
lideres politicos locais; de outro lado, ele expde a fragilidade do Império pelo
ingresso das elites cristds no corpo administrativo e os privilégios que, com isso,
passaram a desfrutar, ja que as leis e as restricoes dos regulamentos dos
hierofantes foram anuladas (EUNAPIO, Vit. Soph.: 439).

A ascensdo do cristianismo e sua posterior legitimacdo pela politica imperial
adotada a partir de Constantino metamorfosearam a dinamica da ascensdo politica
das elites locais nao-cristds, porquanto a nova orientacdo religiosa imperial passou
a preterir dos cargos publicos individuos que ndo se ajustassem aos mesmos
cddigos sdcio-religiosos incorporados pela corte imperial. Conforme demonstramos,
acreditamos que seja essa a razao pela qual Eunapio e outros filésofos e sofistas
ndo-cristdos se dispuseram a minar, em nivel literdrio, os empreendimentos
politicos de cristdos na administracdo imperial, ao externar a fragilidade politica do
Império governado por membros das elites cristds, em detrimento das habilidades

e competéncias dos ndo-cristdos em executar oficios publicos.

154



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.
Referéncias bibliograficas

1. Fontes Textuais

EUNAPIUS, The Lives of the Philosophers and Sophists. In: PHILOSTRATUS;
EUNAPIUS. English translation by Wilmer Cave Wright. London: William
Heinemann, 1922.

EUNAPIUS. Fragments. In: BLOCKLEY,R.C. (Trad.) The fragmentary
classicissing historians of the later Roman Empire. Liverpool: Francis Cairns,
1983. p. 7-150.

2. Obras Gerais
ATHANASSIADI. P. Philosophers and oracles: shifts of authority in late paganism.
Byzantion, Bruxelles, v. 62, p. 45-62, 1992.

. Persecution and response in late paganism. JHS, Oxford, n. 153, p. 1-29,
1993.
BANCHICH, T. M. Eunapius and Jerome. GRBS, Durham, v. 27, n. 3, p. 319-29,
1986.
BLOCKLEY, R.C. Constantius II and his generals. In: DEROUX,C. (Ed.) Studies in
latin literature and roman history. Bruxelles: Universa, 1983. p. 467- 86.
BROWN, P. O fim do mundo classico. Lisboa: Verbo, 1971.

. The making of Late Antiquity. Harvard: Harvard University Press,
Cambridge, Massachusetts and London, England, 1996.

. Asceticism: Pagan and Christian. In: CAMERON,A.; GARNEY,P. The
Cambridge Ancient History: The Late Empire. Cambridge: Cambridge University
Press, 1998. p.337-425.

BUCK, D. F. Eunapius lives of the sophists: a literary study. Byzantion, Bruxelles,
v. 62, p. 141-157, 1992.
BURY, J. B. Later Roman Empire: from the death of Theodosius I to the death of
Justinian. New York: Dover Publications, 1958.
CAMERON, A. The later Roman Empire. London: Fontana Press.1993.

. The mediterranean world in Late Antiquity. A.D 395-600: London
and New York: Routledge, 1996.
FOWDEN, G. The pagan holy man in late antique society. JHS, London, n. 102,
p.33-59, 1982.
LIM, R. Public Disputation, power and social order in late antiquity. Berkeley,
Los Angeles, London: University of Califéornia Press, 1995.
MARVILLA, M.; SILVA, G. V. Com este imperador venceras. Revista Agora, n.2,
2005.

155



RJHR IX: 16 (2016) - José Petrucio de Farias Jr.

MILES, R (Ed.) Constructing identities in Late Antiquity. London and New York:
Routdledge, 1999.

PENELLA, R. J. Greek philosophers and sophists in the fourth century: studies
in Eunapius of Sardis. Great Britain: Redwood Press, Melksham, Wiltshire, 1990.
SACKS, K.S. The meaning of Eunapius History. History and Theory, Wesleyan,
v.25,n. 1, p. 52-67, 1986.

SILVA, G. V.; MENDES, N. M. (Orgs.) Repensando o império romano:
perspectiva socioeconémica, politica e cultural. Rio de Janeiro: Mauad; Vitéria, ES:
EDUFES, 2006.

WHITMARSH, T. Greece is the world: exile and identity in the second sophistic. In:
GOLDHILL,S. (Org.) Being Greek under Rome: cultural identity, the second
sophistic and the development of empire. Cambridge: Cambridge University Press,
2001.

156



