
Recebido em: 30/04/2016 

Aceito em: 20/05/2016 

 

Cristãos e neoplatônicos na Ásia Menor: um estudo a partir de 

Eunápio de Sardes em Vidas de Filósofos e Sofistas 

 

Christians and Neoplatonists in Asia Minor: a study from Eunapius of 

Sardis in Philosophers Lives and Sophists 

 

Prof. Dr. José Petrúcio de Farias Jr. 

Universidade Federal do Piauí – campus de Picos 

http://lattes.cnpq.br/2921343413261339  

 

Resumo: A partir do estudo das Vidas de Filósofos e Sofistas (399), escritas por 

Eunápio de Sardes, analisaremos as possíveis motivações que estão por trás das 

dissensões políticas entre cristãos e neoplatônicos na Ásia Menor. Pretende-se 

compreender os objetivos e interesses de Eunápio em registrar ações políticas de 

filósofos e sofistas neoplatônicos na administração imperial com a finalidade de 

averiguar em que medida a relação entre filosofia e religião assume, em nível 

literário, um componente indispensável para pensar o acesso às magistraturas civis 

e a constituição de dignitas e auctoritas destes agentes de poder na tentativa de 

assegurar a representatividade política das elites locais neoplatônicas da Ásia Menor 

em detrimento da ascensão política de cristãos no Império Romano tardo-antigo.     

Palavras-chave: Eunápio – cristianismo – neoplatonismo - dissensões políticas – 

Antiguidade Tardia 

 

Abstract: From the study of the Philosophers and Sophists Lives (399), written by 

Eunapius of Sardis, we analyze the possible motivations behind the political dispute 

between Christians and Neoplatonists in Asia Minor. We intend to understand the 

objectives and interests of Eunapius in recording neoplatonits philosophers and 

sophists political actions in the imperial administration in order to investigate in 

http://lattes.cnpq.br/2921343413261339


RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

137 

 

what way the relationship between philosophy and religion takes, on literary level, 

an essential component to think about access to civil official and the constitution of 

dignitas and auctoritas of these power agents in an attempt to ensure the political 

representation of Neoplatonic local elites of Asia Minor as opposed to Christians 

political rise in the late Roman Empire.  

Keywords: Eunapius - Christianity - Neoplatonism - political dispute - Late 

Antiquity 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

138 

 

 

Ao contrário de correntes historiográficas que compreendem os séculos IV e 

V como período de decadência, declínio ou queda do Império Romano, inspiramo-

nos nos esforços da historiografia francesa e norte-americana no sentido de 

valorizar os aspectos político-culturais dos séculos IV e V. Destaca-se, no interior 

desse contexto, os esforços do historiador francês Henri-Irénéee Marrou que, em 

sua obra intitulada, Decadência Romana ou Antiguidade Tardia? contribuiu para 

ressignificar as abordagens historiográficas sobre o momento histórico em questão 

(SILVA; MENDES, 2006: 194-195).  

Historiadores de História Antiga e Medieval, influenciados por Marrou, tais 

como Peter Brown (1998) e Cameron (1993), e adeptos, por extensão, da Nova 

História Cultural ofereceram uma abordagem culturalista que pretendia destacar 

das fontes históricas elementos da esfera político-cultural que tratavam a sociedade 

do IV e V séculos a partir de suas especificidades; valorizando, assim, o referido 

período como reduto de um processo histórico que leva consigo mudanças e 

continuidades (BROWN,1971: 7). Sob essa perspectiva, a sociedade romana 

oriental tardia apresenta-se como um momento rico e dinâmico, apenas diferente 

da sociedade romana do período clássico e não inferior a ele. 

Três desenvolvimentos particulares, para R. Miles, demarcaram o momento 

histórico em que Eunápio viveu, a saber: as mudanças na autorrepresentação e 

ideologia imperiais, o influxo de bárbaros e sua crescente importância nas tarefas 

militares e estruturas civis do império e, particularmente, a emergência do 

cristianismo como uma força política que gradativamente torna-se hegemônica nos 

quadros administrativos do Império (MILES, 1999: 5). 

Cada um desses desenvolvimentos tem sido bem-documentados pelas 

fontes históricas do período, porém objetivamos, em particular, apresentar como 

tais transformações afetaram o caminho individual de alguns neoplatônicos da Ásia 

Menor na Antiguidade Tardia por intermédio das biografias eunapeanas. Sendo 

assim, é, no interior desse contexto, que Eunápio será situado, já que acreditamos 

ser sua obra biográfica, produto das dissensões político-religiosas do IV século. 

Sofista e historiador grego, Eunápio nasceu em Sardes (347 d.C.), sua 

cidade nativa, na qual estudou sob a orientação de Crisâncio, filósofo neoplatônico, 

e, aos dezesseis anos, foi para Atenas, onde se tornou aluno do cristão Proerésio da 

Armênia. Nessa cidade, Eunápio entrou em contato com as idéias que vigoravam na 

corrente neoplatônica ateniense, cujo principal foco de divulgação era a Academia 

de Atenas. 

Depois de estudar em Atenas, entre 362 e 364, ele recebe o chamado de 

seus pais e retorna à sua terra natal (Sardes), em 367, onde passa o resto de sua 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

139 

 

vida e escreve A Vida de Filósofos e Sofistas escrita em aproximadamente 399 d.C.1 

por meio da qual se tornou conhecido como biógrafo.  

A referida obra é uma coleção de biografias de 13 filósofos, 13 sofistas e 4 

médicos, todos neoplatônicos que viveram antes de Eunápio e, em sua maioria, 

contemporâneos a ele. No tocante à estrutura de Vidas dos Filósofos e Sofistas, é 

possível dividi-la, consoante Buck (1992: 150) propôs, em cinco partes: primeiro, a 

escola neoplatônica de Plotino a Prisco a qual comporta todos os alunos de Plotino, 

(200–270)2, filósofo egípcio, fundador do neoplatonismo, bem como os alunos de 

seus alunos. Compreende-se, dessa forma, além de Plotino, Porfírio de Tire (233 – 

309), seu aluno, em seguida, Iâmblico de Cálcis na Síria (245 – 325?) e Alípio, 

ambos alunos de Porfírio; Sopater e Eustátio (contemporâneo do imperador 

Constantino), alunos de Iâmblico; Ablábio (floresceu em 330) e Edésio (morreu em 

355), alunos de Sopater e Eustátio respectivamente; por fim, Máximo, Crisâncio de 

Sardes (morreu nas mãos de Oribásio), Eusébio e Prisco, todos alunos de Edésio. 

Trata-se, destarte, da primeira geração de filósofos e sofistas neoplatônicos. 

Em seguida, relata-se a escola do sofista Juliano de Capadócia a Proerésio 

em Atenas. Essas biografias nos oferecem um cenário bastante amplo do ambiente 

político-cultural dos sofistas que se dirigiam a Atenas a fim de aperfeiçoar seus 

estudos com professores renomados, entre eles, Proerésio, aluno do sofista Juliano, 

Epifânio da Síria, Diofanto da Arábia (nasceu aproximadamente entre 200 ou 214 e 

faleceu entre 284 ou 298), Sopólis, Himério da Bitínia (314 – 386) e Parnásio. 

Exceto os sofistas Juliano e Proerésio, os demais foram apresentados em biografias 

breves. 

Na terceira parte, há exposição de intelectuais isolados como Libânio de 

Antioquia (314 – 394), Acácio de Cesárea na Palestina e Nimfidiano de Smirna, 

irmão de Máximo. A quarta parte versa sobre os iatrosofistas, sofistas versados em 

medicina, a saber: Zeno de Cipro, Oribásio de Pérgamo (320 – 400) e seus alunos 

Magno de Antioquia e Iônico de Sardes e, para finalizar, a última parte está focada 

na vida do filósofo Crisâncio de Sardes, que aparece várias vezes na obra, e a 

escola neoplatônica contemporânea de Eunápio a qual era dirigida por Crisâncio em 

Sardes. 

                                                           
1
 Em relação à datação da obra biográfica de Eunápio, mostramo-nos favorável à explanação do antiquista 

Banchich (1986: 319) o qual se apóia em outros pesquisadores tal como Paschoud (1976: 169-180) e 

Bonn (1980: 149-162). Tais estudiosos perceberam, nas Vidas de Eunápio, menção à invasão de Alarico 

na Grécia em 395-396, a qual fornece um terminus post quem, nas palavras de Banchich, para estas 

biografias, haja vista ser o último fato histórico abordado. 
2
 Infelizmente, não dispomos de todas as informações sobre a biografia de cada intelectual apresentado na 

dissertação, em especial, datas de nascimento e morte de cada um dos intelectuais arrolados nas biografias 

eunapeanas. Dessa forma, alguns intelectuais virão desprovidos de indicações precisas. Todavia, a partir 

dos intelectuais datados, situaremos o arco cronológico aproximado dos filósofos ou sofistas que não 

apresentam tais informações. 

 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

140 

 

O fato de ser Eunápio natural de Sardes, ou seja, uma província do Império 

Romano e, por extensão, uma região periférica em relação à cidade onde se 

localizava a Corte Imperial, Constantinopla, e ter retratado intelectuais 

neoplatônicos, em grande parte, contemporâneos a ele, em um momento, de um 

lado, de acentuada reformulação política e militar, de outro, marcado pela ascensão 

do cristianismo como força política, são indícios que nos levam a acreditar que os 

empreendimentos políticos revelados nas biografias nos conduzem à imagem que 

Eunápio constrói a respeito da administração imperial, no que concerne ao exercício 

do poder, realizado entre os imperadores Constantino e Teodósio e seus respectivos 

magistrados, e a necessidade de projetar positivamente a imagem de filósofos 

neoplatônicos no cenário político a fim de assegurar a representatividade política 

das elites locais não-cristãs. 

Outro fator a ser considerado para fundamentar a questão político-

administrativa veiculada pelas biografias eunapeanas é a oscilação das dimensões 

das biografias que se apresentam na obra. Observa-se que as Vidas que 

comportam um número mais expressivo de pormenores relacionados à vida pública 

e privada versam, justamente, sobre os neoplatônicos que ocupam cargos 

administrativos, são eles: Aedésio (Vit. Soph.: 3776) , Eustátio (Vit. Soph.: 393), 

Máximo (Vit. Soph.,p. 427), Eumólpide (Vit., Soph.: 437), Prisco (Vit. Soph.: 445 ), 

Juliano de Capadócia (Vit. Soph.: 467), Proerésio (Vit. Soph.: 503 ), Heféstio (Vit. 

Soph.: 520), Ninfidiano (Vit. Soph.: 529) e Crisâncio (Vit. Soph.: 541). Tal 

constatação demonstra a inclinação do autor em externar sua concepção sobre o 

poder imperial bem como assevera a orientação política com que as biografias 

foram organizadas. 

Os demais filósofos foram apresentados sucintamente, dado que Eunápio se 

restringiu à descrição de suas características físicas, local de nascimento e a 

contribuição que delegaram à Oratória por intermédio de suas apresentações em 

disputas públicas, ou seja, demarcou alguns aspectos da vida privada, o ambiente 

cultural direcionado à arte sofística e alguns componentes religiosos da filosofia 

neoplatônica. 

Como pudemos observar, as Vidas de Eunápio é uma fonte que permite a 

análise do ambiente político-cultural, visto ser possível analisar em conjunto as 

menções do biógrafo à administração imperial por meio da conduta dos intelectuais 

biografados no exercício do poder. Na obra em questão, filósofos e sofistas 

neoplatônicos são apresentados no interior de uma sociedade em que as 

comunidades adeptas do cristianismo, possivelmente sob a proteção dos 

imperadores cristãos, cresciam gradativamente o que redundava em um clima de 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

141 

 

extrema competitividade, já que ambos os grupos sociais ambicionavam ascender a 

cargos administrativos do Império como demonstra a historiografia. 

Sendo assim, o objetivo principal dessa investigação é demonstrar a visão 

de Eunápio sobre as dissensões entre neoplatônicos e cristãos na Ásia Menor por 

meio das biografias de filósofos e sofistas neoplatônicos que ocuparam cargos 

públicos no período que compreende as gestões dos imperadores Constantino (306 

– 337) e Teodósio (378 – 395) nas quais há um problema comum: o desgaste da 

unidade político-administrativa do Império Romano.   

Como se pode avaliar, nossa pesquisa não está concentrada apenas na 

identificação do estilo literário das biografias eunapianas, isto é, não nos 

preocupamos somente com a estrutura básica de uma biografia tradicional 

produzida na Antiguidade, tais como origem, vida e morte dos personagens 

biografados. 

Valorizaremos, por outro lado, a visão de Eunápio sobre o contexto em que 

está imerso, sua condição como cidadão romano, valores filosóficos e religiosos 

inerentes a sua formação intelectual, experiências vivenciadas nas viagens que 

possibilitaram a escrita da obra biográfica e, por extensão, a visão sobre o grupo 

social do qual faz parte, o que contempla as dissidências entre cristãos e 

neoplatônicos. Esses, para nós, são elementos indispensáveis para nossa 

interpretação. 

Ao observar a escrita biográfica eunapiana é evidente a ocorrência de 

termos que visam à edificação dos filósofos e sofistas neoplatônicos, já que tal 

grupo passa a ser reconhecido pela alcunha de divino, além de se apresentarem 

como portadores de características sobrenaturais, tais como sonhos e revelações. 

Diante disso, concordamos com Garth Fowden (1982: 37) ao afirmar que Eunápio 

era fascinado pela figura do homem divino, o qual representa a santidade pessoal 

de intelectuais não-cristãos na Antiguidade Tardia. 

Saliente-se, ademais, que a natureza divina que revestia os filósofos estava 

associada às bases filosóficas do neoplatonismo a qual, sob o filósofo Iâmblico, 

ganhou conotações de aspecto profundamente religioso, dado que os grupos 

neoplatônicos se voltaram para busca da purificação da alma (LIM, 1995: 49). 

É possível que a concessão do status de homem divino aos neoplatônicos 

não tenha sido atribuída à mera adesão a uma tradição filosófica, mas a uma 

tradição espiritualizada associada a uma conduta pessoal condizente com as bases 

teóricas da concepção de filosofia eleita. No que diz respeito ao neoplatonismo, em 

particular, averigua-se a forte presença da figura de Pitágoras o qual, segundo 

Fowden (1982: 36) legou influências menos do sistema filosófico, mas de seu estilo 

de vida, alicerçado na reverência aos deuses e por ter conservado princípios 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

142 

 

ascéticos calcados nos aforismos atribuídos ao filósofo Epicuro de Samos (341 ªC. -

?).  

Adicionado a isso, Fowden (1982: 36) sustenta que, por ter sido grande 

admirador de Pitágoras, Platão recebeu dele muitas influências e, no período 

romano, admiradores de Pitágoras foram geralmente platonistas em relação à 

disposição filosófica e, já no segundo século, filósofos como Nomênio e Crônio 

elaboraram a síntese do pensamento de Pitágoras e Platão. Em meados do terceiro 

século, a pluralidade de escolas filosóficas, tais como aristotelismo, epicurismo e 

estoicismo, vítimas de um sincretismo geral produzido pelos filósofos, e o 

platonismo, influenciado pelo pitagorianismo, tornou-se uma força dominante na 

vida intelectual nas províncias orientais do Império Romano (CAMERON, 1996: 

113). Percebe-se, dado o exposto, o caráter sincrético e religioso dos grupos 

filosóficos que transitam pela sociedade romana oriental a partir do segundo século. 

A índole teúrgica com que eram revestidos esses homens divinos apoiava-

se, como mencionamos, na purificação da alma, tal como foi idealizado por Plotino 

em Eneadas e divulgado, mais tarde por Iâmblico a partir da síntese do corpus de 

teorias filosóficas herdadas da Antiguidade Clássica. 

Sendo assim, por meio da superioridade da alma, conquistada com a adoção 

de um estilo de vida contemplativo e de reverência aos deuses, o intelectual 

asseguraria sua afinidade com as divindades, ou seja, tais práticas redundavam na 

aproximação do indivíduo com os deuses greco-romanos e orientais os quais 

passavam a desempenhar o papel de aliado nas disputas filosóficas abertas ao 

públicos. 

Para Peter Brown (1996: 58), a popularização dos chamados homens divinos 

ou amigos de Deus,  a partir do século II d.C, pode estar relacionado ao ambiente 

competitivo das elites locais na esfera político-administrativa. A alusão às 

dissensões políticas no cenário político romano das províncias se verifica, em nível 

literário, por meio do uso da expressão modelo de paridade, a qual explica a 

tendência de alguns membros da comunidade local em desfrutar, no âmbito do 

discurso, de uma condição privilegiada à custa da notoriedade adquirida por seus 

companheiros3.  

Esta estratégia discursiva apoia-se no registro de notáveis realizações 

pessoais ou feitos heroicos, sobretudo no âmbito político, que pudessem ser 

compartilhados pelos demais membros do grupo e transmitidos a eles. Ao se 

apresentarem como homens divinos, parte-se do pressuposto de que a afeição pelo 

mundo celestial, na condição de recurso indispensável para veiculação de uma 

                                                           
3
 De acordo com Silva (2006: 108-110), a inserção de homens vinculados a um determinado grupo 

filosófico romano em círculos de amicitia e em relações familiares, tal como casamento com membros da 

nobreza, era um mecanismo de ascensão social primordial da sociedade romana. 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

143 

 

imagem de si, mantê-los-iam neste mundo com uma reputação superior, isto é, 

como favoritos das divindades.  

Portanto, os intelectuais neoplatônicos, aos quais Eunápio de Sardes se 

reporta, passavam a angariar para si uma posição superior em relação aos demais 

grupos sociais ao revestir suas realizações pessoais de um caráter divino, 

procedimento retórico semelhante à constituição divinizada do poder imperial. 

Em linhas gerais, ao projetar a imagem de um ou mais indivíduos 

renomados de uma categoria social; os demais, indiretamente, receberiam o 

mesmo destaque, dado que, por analogia, compartilhariam os mesmos atributos. 

Esse mecanismo de afirmação social, em nível literário, que parte do indivíduo e 

irradia-se para o grupo social do qual pertence resulta na tentativa de consolidação 

de representações sociais de específicas comunidades locais. 

È importante lembrar que a expressão modelo de paridade4 foi inspirada na 

leitura da Vida de Apolônio de Tiana, escrita por Filóstrato de Lemos, o qual 

apresenta o termo grego Philotimia5 para se referir aos interesses e objetivos 

subjacentes a muitas fontes históricas do IV século (BROWN, 1996, p. 31). Sob a 

ótica de Filóstrato, Brown nos faz crer que philotimia alude, por um lado, ao 

envolvimento e propensão de membros das mais altas categorias sociais para uma 

ruidosa competitividade política; e, por outro lado, essa competitividade ainda 

assumia e precisava de um público composto de indivíduos renomados que fossem 

potenciais competidores. 

Dito isso, tanto a estratégia discursiva denominada por Brown (1996) de o 

modelo de paridade, quanto o vocábulo, philotimia, sugerem o esforço das elites 

em criar fortes e invisíveis fronteiras para fomentar aspirações individuais que, em 

se tratando das famílias ricas tradicionais, versavam sobre a obtenção de prestígio 

e poder, ambos conquistados pelo ingresso em cargos públicos na sociedade 

romana tardia (BROWN, 1996: 35). 

Importa-nos sublinhar, diante disso, duas estratégias discursivas 

interessantes: de um lado, a habilidade dos grupos dominantes neoplatônicos em 

controlar aspectos da vida religiosa em prol da legitimação do exercício do poder 

político e, de outro lado, associar componentes da cultura clássica para manutenção 

de privilégios e prestígios sociais outrora conquistados, tais como a interpretação 

dos oráculos e dos sonhos. Lembremos que, nas biografias de Eunápio, as 

manifestações divinas estavam em geral a serviço da harmonia da política imperial 

                                                           
 
2
 Whitmarsh (2005: 12) complementa essa discussão ao correlacionar a palavra grega philotimia à palavra 

latina ambitio as quais, segundo o pesquisador, alude à estrutura vertical no interior da qual as elites civis 

competiam pelo reconhecimento dos romanos em dois principais aspectos: cidadania e, por isso, a 

possibilidade de promoção nos quadros administrativos e autorização para ocupação dos ofícios públicos. 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

144 

 

e atendia aos anseios político-culturais neoplatônicos, especialmente do grupo a 

que o biográfico pertence.  

Notaremos semelhante atitude assumida por Eunápio, em Vidas de Filósofos 

e Sofistas, no sentido de valorizar integrantes da elite neoplatônica como legítimos 

homens divinos em oposição às elites cristãs, apresentadas como sinal de ameaça 

ao Império Romano. Em outras palavras, as biografias eunapeanas revelam, por 

intermédio das lamentações destinadas à conduta política da administração 

imperial, o jogo de interesses políticos entre as elites urbanas que intercepta a 

produção das Vidas e a necessidade de proteger o grupo social do qual o próprio 

biógrafo faz parte. 

Brown nos permite deduzir que, no âmbito da vida social, havia, entre as 

famílias abastadas não-cristãs6 e cristãs, um clima de tensão (1996: 33). A 

historiografia anglo-americana destaca que esse cenário, rico em dissensões 

políticas locais, passou, sobretudo depois da administração do imperador 

Constantino, a sofrer a pressão da corte imperial para adoção de um estilo de vida 

cristão (LIM, 1995: 219). Para Brown (1996: 34), o fortalecimento do discurso 

cristão, em parte pelo patrocínio dos imperadores romanos acerca da figura de 

Jesus Cristo, fomentou relações interpessoais competitivas entre as famílias 

abastadas, cujos membros ambicionavam ocupar espaços de poder na 

administração imperial. Brown refere-se ao quarto século por meio da expressão 

período de ambição com a finalidade de contrastar ao chamado tempo de equilíbrio 

entre as elites locais, instaurado desde os Antoninos, momento em que se 

respeitava as diversidades político-culturais locais em sua acepção mais ampla. 

A partir do século III, assiste-se, em grande medida, à alternância de grupos 

sociais distintos na administração imperial e a predisposição da corte imperial pela 

nomeação a cargos públicos de cidadãos romanos que professavam o fé cristã 

resultou na reação das categorias governantes não-cristãs (neoplatônicas), posto 

que, há gerações, eles estavam comprometidos com o poder local.  

 Havia uma nítida indeterminação dos governos locais o que conduziu a uma 

situação de crescentes contendas. Encontram-se, por exemplo, nas cidades da Ásia 

Menor, cidades e aristocracias provinciais em intenso clima de competição – cidade 

contra cidade, grandes proprietários contra grandes proprietários de correntes 

filosóficas e religiosas distintas e, por conta disso, endêmicas sublevações, tal como 

a revolta dos górdios no norte da África para retirada do governador da província 

da Numídia, Capeliano, no final do século III ou, como nos relata o bispo Eusébio 

de Cesareia (apud SILVA, 2005: 47), a espoliação de templos pagãos e a remoção 

                                                           
6
 Segundo Brown (1996: 33) as cidades do Mediterrâneo, há séculos, foram firmemente controladas por 

pequenos grupos de famílias tradicionais os quais detinham habilidade em influenciar tanto a religião 

quanto o clima político de suas respectivas localidades. 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

145 

 

de suas estátuas sagradas dos templos para as ruas, para o hipódromo e outros 

locais públicos de Constantinopla. 

Como se observa, o que, a rigor, ruiu, no curso do terceiro século, foram os 

mecanismos de admissão das aristocracias urbanas no cenário político. Se antes o 

critério de delimitação do status quo, que assegura honras e proteção pela corte 

imperial, estava, geralmente, associado ao nascimento e à riqueza do indivíduo; na 

Antiguidade Tardia, ao contrário, tais atributos se relacionavam, com mais 

veemência, à proximidade do ofício público em relação ao imperador7 para o qual 

as vias de acesso perfaziam a combinação de influência, recomendação e, em 

alguns casos, suborno, ou seja, pagamento à vista pelo ofício, prática que o 

afortunado candidato continuaria a realizar a fim de ascender a outros patamares 

da administração imperial (CAMERON, 1993: 106). 

No âmbito do Senado de Constantinopla, em contraponto com o Senado 

Romano, havia uma combinação de tradição e inovação, visto que o senado de 

Constantinopla abarcava tanto grandes proprietários de terra, quanto homens 

novos que se elevavam no cenário político por meio da confluência dos mecanismos 

acima indicados.  

Entende-se, por conseguinte, o alto grau de competitividade por status e 

acesso à riqueza os quais, no período em questão, alinhavam-se à verticalização 

burocrática do Império Romano. Segundo Cameron (1996: 91), quanto mais perto 

do serviço imperial mais lucrativo e mais isento de tributações ficaria o cidadão 

romano. Verifica-se, com esses esclarecimentos, que a sociedade romana oriental 

tardia é dotada de uma nítida possibilidade de ascensão político-social por causa da 

enrijecida hierarquização burocrática8 a qual alimentava os anseios das elites locais 

                                                           
7
 Importa-nos considerar que, desde o Principado Romano, verifica-se a existência da amicitia, fenômeno 

político-cultural que consiste na tentativa de aproximação do Imperador com a finalidade de ascender 

socialmente. Acreditamos que essa conduta tenha se fortalecido no IV século, haja vista a ampliação da 

estrutura administrativa a partir de Diocleciano. 

8
 Para Liebeschuetz (1996: 457) a disposição dos ofícios públicos ocorriam da seguinte maneira: 

comitatus que consistia em todos os funcionários influentes e atendentes pertencentes à casa imperial. O 

comitatus era formado pelo sacrum cubiculum, seus conselheiros, consistorium formado por estenógrafos 

confidenciais que registravam por escrito as discussões e decisões do consistorium e os notarii os quais 

compunham o principal corpo de funcionários da administração imperial. Seguindo a hierarquia em que 

os cargos foram disponibilizados, tem-se o prefeito pretoriano que havia perdido o comando do exército 

para se responsabilizar, apenas, pelo pagamento dos soldos em espécie aos militares bem como 

administrar e fornecer alimentação às tropas do exército. Em segundo plano, fica o magister officiorum 

que desempenhava diversas funções, entre elas, de escrivão, era também responsável pelas 

correspondências públicas, representava o imperador em concílios da Igreja, fazia-se presente na recepção 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

146 

 

em virtude da atratividade dos postos públicos no tocante à manutenção de títulos 

e honras. 

Acreditamos que a escrita da obra em formato biográfico e o estilo pessoal 

que o biógrafo imprimiu às Vidas, porquanto ele interage com os biografados, no 

sentido de ter convivido com muitos deles, resulta na tentativa de Eunápio em, 

inserto no interior de uma categoria social constituída de eminentes homens 

públicos dotados de uma áurea mística singular, afirmar não só a 

representatividade política da elite local neoplatônica de Sardes e região, mas 

também instituir uma imagem positiva de si mesmo. É como se o fato de pertencer 

a esse grupo seleto também o habilitasse a desempenhar as mesmas competências 

manifestadas por seus biografados na vida pública. É sob esta perspectiva que o 

chamado modelo de paridade contribui para desconstruir a estratégia 

argumentativa utilizada por Eunápio que objetivava, a nosso ver, sinalizar a 

representatividade política das elites neoplatônicas da Ásia Menor.  

                                                                                                                                                                          
e envio de embaixadores ou mensageiros, além disso, inspecionava seu próprio corpo de inspetores 

secretos ou investigadores do Império: os agentes in rebus os quais recebiam informações de todas as 

partes do Império para transmitir ao magister officiorum e; este, por sua vez, conduzia as referidas 

informações para o Imperador. Trata-se, com efeito, de um cargo que exigia uma íntima relação de 

confiança do Imperador. Na verdade, o “Mestre de Ofícios” representava um ministério com variados 

departamentos, todos executavam apenas atividades civis. (BURY, 1958: 29). Outros grandes ofícios do 

comitatus eram: comes sacrarum largitionum, responsável pelo ouro e pela prata extraído das minas e 

taxas coletadas em metais preciosos, devendo ser controlado pelo prefeito pretoriano; os comes rei 

privatae, que se dirigia à administração das propriedades rurais do Império. Seus oficiais coletavam 

tributos e reivindicavam o confisco de propriedades para o imperador, especialmente, quando o 

proprietário era acusado de “traição”. O último grande ofício civil era o quaestor. Cabia a ele toda a 

massa de petições, consultas e súplicas endereçadas ao imperador. Além disso, responsabilizava-se pelo 

projeto da constituição imperial. As secretarias imperiais (scrinia) se constituíam de três repartições 

públicas: memoriae, epistularum e libellorum. Em Contantinopla, o epistullarum se ramificava em dois 

departamentos: um para correspondências em Latim e o outro, para grego. No âmbito da diocese, 

encontram-se os vicários, divididos em dois departamentos: judicial e financeiro. É curioso observar, 

segundo Bury (1958: 27) que a província da África e da Ásia foram controladas diretamente pelo 

Imperador. Já, no campo das províncias, identificamos os governadores de província os quais incorporam 

três atividades: judicial, financeira e subclerical. Porém, suas principais atividades versam sobre a 

jurisdição e tributações, isto é, o governador e as cortes locais passavam parte do tempo em julgamentos 

civis e supervisionando a coleta de taxas. Normalmente, o governador teria um ativo papel administrativo 

nas cidades; os membros citadinos que o auxiliavam na coleta das taxas eram os magistrados e os 

decuriões os quais compunham o senado local ou a cúria. Eles pertenciam, por extensão, à categoria dos 

curiales. (BURY, 1958: 49). E, no geral, todos os membros da administração imperial pertenciam à 

categoria privilegiada de honestiores. 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

147 

 

Outro fator significativo que justifica a tentativa do biógrafo em sustentar a 

representatividade política das elites neoplatônicas está relacionado à maneira 

como os personagens biografados foram encadeados. Queremos dizer com isso 

que, além da orientação cronológica que intercepta a vida dos filósofos e sofistas 

neoplatônicos, há uma singular logicidade na disposição e seleção das vidas, isto é, 

verifica-se que Eunápio estabelece uma genealogia que tem como ponto de partida 

Plotino, e culmina em Crisâncio, tutor do biógrafo, já falecido no momento em que 

o biógrafo escreve. 

Diante disso, o próprio biógrafo emerge como vestígio vivo da herança 

cultural neoplatônica e da elite que a defendia. É, nesse sentido, que imaginamos 

que Eunápio seja um autêntico representante da elite provincial neoplatônica da 

Ásia Menor e estende a força política desse grupo social no Império Romano aos 

demais integrantes, principalmente, ao veicular uma imagem positiva dos 

sucessores de Crisâncio na prática da profissão. Como poderíamos imaginar, em 

tese, não é apenas para si que Eunápio pretende justificar a glória dos 

neoplatônicos, nem para se candidatar, em sua cidade nativa, a sucessor do cargo 

de filósofo do falecido professor Crisâncio.  

Suas intenções, como se percebe, não se dirigem meramente à atuação 

filosófica na sociedade romana oriental. Para demonstrar o grau de familiaridade 

entre Eunápio e o filósofo Crisâncio, utilizaremos um fragmento da obra, que se 

ajusta ao cenário enunciativo em que o biógrafo descreve o convite do imperador 

Juliano (...) a Crisâncio para integrar à corte imperial. Como o filósofo neoplatônico 

recusa o convite, o imperador, então, escreve uma carta à esposa de Crisâncio com 

a intenção de que ela o persuadisse a ocupar o ofício público em Constantinopla. 

Assim, nesse contexto, Eunápio declara que: 

Mas, no caso de Crisâncio, ao ouvir que ele (Crisâncio) tinha 
uma esposa chamada Melite para a qual ele se viu 

reconhecidamente afeiçoado (ela era uma prima do presente 
autor) Juliano recolheu-se secretamente e, desconhecido de 
todos, ele escreveu argumentos possíveis para9 induzi-la a 
persuadir seu marido a não recusar de fazer a viagem (a 
Constantinopla) (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 445). 

 

Eunápio, a partir desse excerto, anuncia que tinha uma prima, Melite, 

casada com Crisâncio, este, por sua vez, fazia parte de uma família abastada de 

Sardes, haja vista sua participação efetiva na vida pública:  

Crisâncio pertencia à categoria senatorial; era considerado, entre 
os mais nobres nascidos em sua cidade. Seu avô era Inocêncio, 
o qual fizera considerável riqueza e adquirira grande 
notoriedade, (...)porquanto os imperadores que reinaram 

naquela época delegaram a ele a incumbência de compilar os 
estatutos legais (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 541). 

                                                           
 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

148 

 

Nota-se, a partir dessas evidências, a influência de Eunápio com membros 

das cúrias da Ásia Menor. Chama-nos atenção a inclinação de Eunápio em envolver 

não só o filósofo, mas os demais neoplatônicos em um círculo social de excelência 

na sociedade romana oriental do IV século. O avô de Crisâncio, por exemplo, havia 

auxiliado o imperador Diocleciano a codificar as leis romanas (SACKS, 1986: 54).  

Trata-se de um papel de destaque o qual, na Vida de Crisâncio, enaltece a 

relevância do filósofo no âmbito da esfera pública por meio de sua ascendência 

familiar. Nota-se, mais uma vez, o recurso da genealogia como mecanismo 

discursivo válido para transmitir características edificantes a indivíduos de 

determinado grupo social ou familiar. 

Averigua-se, diante disso, que Crisâncio é uma figura-chave das biografias 

eunapeanas por vários motivos: primeiro porque foi professor de Eunápio em sua 

cidade nativa, Sardes; segundo, por aparecer várias vezes na obra biográfica, 

terceiro, por finalizar as Vidas, rompendo, assim, com a cronologia estabelecida 

pelo biógrafo e, por fim, por pertencer posteriormente à sua família, haja vista o 

matrimônio de sua prima com Crisâncio. 

Ao escrever suas Vidas, é possível que Eunápio as tivesse endereçado a 

grupos neoplatônicos que ainda faziam parte da administração imperial, ou seja, 

membros da elite local (provincial) que desempenhavam cargos civis ou militares e 

que o reconheceriam como herdeiro de grupos políticos influentes no cenário 

político da Ásia Menor. 

 Há notícias de que Eunápio tenha exercido, no reinado de Juliano, mais 

precisamente sob o governo de Musônio, um cargo civil, tal como nos mostra 

Blockley no Livro 4, excerto 24: 

Depois que Juliano tinha sido proclamado Augusto, 

embaixadores vieram a ele de todos os lugares, e muitas 
importantes autoridades reais vieram a ele das províncias. [...] O 
último enviado era o rétor Eunápio, e ele era tão bem-sucedido 
em sua missão diplomática que, sob o comando do Imperador, 
ele também falou no interesse de um processo litigioso e venceu 
aquilo também. (Exc. De Leg. Gent. 3 apud BLOCKLEY, 1983: 
35) 

 

Partindo do pressuposto de que as informações indicadas no excerto estejam 

corretas, evidenciamos a inclinação de Eunápio pela vida pública e definimos sua 

atividade profissional como rétor ou sofista. Na coletânea de textos clássicos, Suda, 

Blockley se apropriou de outra passagem que versa sobre Eunápio e registra a 

continuação de sua atividade profissional no quadro dos ofícios administrativos do 

Império após o reinado de Juliano. 

Musônio, durante o reinado do Imperador Joviano. [...] Musônio 
foi para todos os lugares e em poucos dias abasteceu a 
embarcação com as contribuições da Ásia. Ninguém alegou 
injustiça contra o que estava acontecendo, mas todos que 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

149 

 

pagaram as contribuições forneceram a eles sem resistência. O 

rétor Eunápio, o Frígio, supervisionou as transações. (ZOSIMUS 

3,30,2 – 35,3 apud BLOCKLEY, 1983: 47). 

 

Os extratos contribuem para a compreensão do círculo de amizades e 

influência do biógrafo no cenário político. As viagens de que participou, o fácil 

acesso aos poderosos neoplatônicos orientais, suas relações familiares e sua 

própria formação intelectual testificam a condição social e o envolvimento político 

nos quais Eunápio estava inserido. Não é surpresa, por conseguinte, que ele tenha 

se referido a Tuciano, prefeito pretoriano da Ilíria (EUNÁPIO, Vit. Soph., p. 467) e 

Hierax, governador da Pamfília como membros pertencentes ao seu grupo íntimo 

de amigos.  

O envolvimento de Eunápio no cenário político da província, como 

demonstramos acima, explica,  pelo menos em parte, a insatisfação do biógrafo em 

relação ao enrijecimento das leis imperiais por sobre os grupos sociais 

neoplatônicos, conforme se observa a seguir: 

Então, era com Iâmblico quando ele adorna para louvar, por 
meio da narração, a verdade exata; embora ele claramente 
demonstre como foram severas as punições e infortúnios das leis 
da corte (em seus dias, o motivo para essas coisas e suas 
intenções ele ainda não havia percebido naturalmente para expor 

como um homem versado em política, nem era esse seu 
objetivo). (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 375-8). 

 

Trata-se de um fragmento em que o biógrafo nos oferece indícios de 

hostilidade presente na legislação imperial em relação a grupos não-cristãos 

neoplatônicos, porquanto Iâmblico (aproximadamente 245 – 325) é um 

representante-chave na divulgação desta corrente filosófica na Antiguidade Tardia. 

Tal excerto  sinaliza o posicionamento de Eunápio sobre o exercício do poder 

imperial. Chama-nos atenção o fato de que em seus dias, o motivo para essas 

coisas e suas intenções ele ainda não havia percebido naturalmente (EUNÁPIO, Vit. 

Soph., p.378), o que nos leva a crer que a postura hostil da legislação imperial se 

intensificou de Iâmblico ao momento em que as Vidas foram escritas.  

Outro exemplo que nos permite avaliar a tentativa de restrição dos 

neoplatônicos na vida pública versa o relato de Eunápio acerca da seleção oficial de 

sofistas para ocupar a cátedra de Atenas após a morte do sofista Juliano. 

Então, de acordo com a lei romana, teria em Atenas muitos 
homens para repreendê-los e muitos para ouvi-los. Agora, 
quando esses (sofistas) tinham sido eleitos, os humildes homens 
foram sofistas somente no nome, e seus poderes foram limitados 
às paredes de suas salas de conferência e plataforma na qual 
eles apareciam (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 487). 

 

Como sofista neoplatônico, o posicionamento desfavorável à orientação 

política da administração imperial é notório. O fato de em Atenas existir muitos 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

150 

 

homens para repreendê-los e muitos para ouvi-los aponta para dissensões internas 

na pólis, ligadas a grupos políticos locais afeitos ou não aos sofistas não-cristãos, 

todavia o fato de seus poderes terem sido limitados às paredes de suas salas de 

conferência e plataforma na qual apareciam noticia tendências de desvalorização de 

tais grupos, possivelmente em detrimento dos cristãos, porquanto estes se tornam 

portadores de um conhecimento chancelado pelo imperador. Lembremos que o 

momento histórico em que Eunápio escreve havia sido marcado pela oficialização 

do cristianismo, sob o governo de Teodósio, em 380, o que fomentou práticas 

hostis aos não-cristãos. 

Em outros trechos, Eunápio diz estar vivendo em um momento de ruptura e 

de calamidades (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 351), marcado não só pelas restrições e 

constrangimentos impostos a sofistas e filósofos neoplatônicos em espaços 

públicos, mas também pelas punições e atitudes hostis desempenhadas por 

membros da administração local a neoplatônicos, o que fica claro com o registro da 

morte de Sopater e Máximo de Éfeso. 

Sopater era um filósofo neoplatônico e, em sua biografia, Eunápio o introduz 

a partir de suas três grandes virtudes: eloquência, natureza suave e grandiosidade 

de alma, por isso associou-se rapidamente à corte imperial. Cativado pelo 

imperador (Constantino), Sopater passou a sentar-se à direita dele, o que para o 

biógrafo era “uma coisa incrível para ouvir e ver” (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 381). 

Eunápio nos leva a crer que a proeminência de Sopater na corte imperial 

despertou comportamentos hostis de grupos políticos adversários, não afeitos ao 

estudo da filosofia. O neoplatônico não conseguiu conter a pressão e influência de 

seus adversários, metaforizados por Eunápio pela figura de Cercopes10, os quais 

portaram-se deslealmente.  

Essa deslealdade teve como antecedente a construção de Bizâncio, 

momento em que o imperador transportou uma enorme quantidade de pessoas 

para residir na região, esvaziando, assim, as demais cidades, a fim de que, de 

acordo com Eunápio, pudesse ser aplaudido nos teatros por homens tão bêbados 

que não poderiam segurar o licor. Além disso, em função da quantidade de homens 

que migraram para Bizâncio, o suprimento de cereais se tornou rarefeito, ou seja, 

não atendia à população satisfatoriamente. Para o biógrafo, isso é facilmente 

explicado por causa das dificuldades encontradas pelas embarcações que 

ambicionavam alcançar o lugar em que Bizâncio havia sido fundada, a não ser que 

                                                           
10

 De acordo com a mitologia greco-romana, Cercopes faz alusão a uma tribo de bandidos que, por se 

divertirem em atormentar os homens, foram transformados em macacos por Júpiter. Fonte: Disponível em 

http://mithos.cys.com.br/6817.htm; acesso em 28 de abril de 2006. Em latim, “cercopes, um. pl.“ é 

definido como seres “metaforfoseados em macacos por Júpiter”. (FERREIRA, [s/d ].) 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

151 

 

houvesse fortes ventos provenientes do sul para que tais embarcações, carregadas 

de cereais, pudessem chegar à região em menos tempo. 

Diante desse cenário de crescente insatisfação popular, o biógrafo revela a 

maneira como Sopater foi traído por cidadãos romanos que estavam a serviço dos 

oficiais imperiais em uma sessão no teatro: 

Naquele momento, então, lá ocorria o que era frequente, o que 
era comum de acordo com a natureza das sessões; e os 
cidadãos foram reunidos no teatro, guiados pela greve de fome. 
O aplauso da população bêbada era escasso e o Imperador 

estava grandemente desencorajado. Então, aqueles que tinham 
sido enviados, pensaram que eles haviam encontrado uma 
excelente ocasião e disseram: É Sopater, ele que você honra, 
que tem acorrentado os ventos por aquela excessiva inteligência 
a qual você mesmo louva e através da qual ele até mesmo se 
senta no trono imperial. Quando Constantino ouviu isso, ordenou 
que cortassem a cabeça de Sopater e aquelas pessoas foram 

cautelosas para que isso fosse não em breve dito do que feito. 
(EUNÁPIO, Vit. Soph.: 385). 

 

Nessa passagem, verifica-se que Eunápio elabora um cenário desfavorável 

na corte imperial para Sopater. Não podemos nos esquecer de que tal cenário 

enunciativo deriva das circunstâncias históricas e condições de produção das 

biografias no final do IV século. Isso posto, podemos inferir que Eunápio pretende 

sinalizar o início das dissonâncias entre cristãs e não-cristãos bem como atribuir 

juízos de valor ao exercício da política imperial a partir de Constantino.  

Com estes pressupostos compreendemos a arquitetura da cena: um 

imperador - Constantino – que profere seus discursos a um público bêbado, ou 

seja, incapaz para absorver as orientações imperiais; a ausência de planejamento 

para construção de Bizâncio; inchaço populacional promovido pelo imperador a fim 

de satisfazer seus caprichos individuais e, por fim, a vulnerabilidade do imperador, 

representada pela influência e fácil persuasão dos cidadãos romanos pertencentes a 

outras elites locais que estavam no teatro. Para Penella (1990, p. 52-53), Sopater 

foi uma vítima de um imperador e um prefeito pretoriano convertidos ao 

cristianismo, ou seja, cristãos. 

Eunápio registra, desde Constantino, o caráter violento das ações públicas 

sobre neoplatônicos. Esse comportamento se opõe aos princípios morais herdados 

pelo estoicismo e é considerado pelo biógrafo como tirânico (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 

441). 

Tirania é um vocábulo proveniente dos discursos clássicos atenienses e 

encontra ressonância, na Antiguidade Tardia, pelo temor da sociedade romana 

tardia oriental em desenvolver, nas cidades gregas do Império Romano, tiranias 

locais. Para Whitmarsh (2005: 72-73), esse medo não era completamente sem 

fundamento, haja vista a facilidade dos poderes locais para tratar brutalmente e 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

152 

 

explorar seus concidadãos, fenômeno esse descrito rotineiramente pelas fontes 

históricas do IV e V séculos como tirânico. 

Assim entendido, a tirania corrompe o bom exercício do poder imperial, tal 

como os cristãos o fizeram, na visão de Eunápio; e, para manifestar os resultados 

negativos de comportamentos que se afastam dos princípios estóicos, o biógrafo 

faz uma analogia entre Sopater e Sócrates que também foi vítima de uma ação 

política tirânica: 

[...] a morte violenta de Sócrates, nós podemos concluir que, 
depois disso, nada brilhante foi realizado pelos atenienses, mas a 
cidade gradativamente decaiu e, em virtude de sua queda, a 
Grécia inteira estava arruinada como ele. Então, eu, também, 
nesse momento, falo de um que pode observar o que aconteceu 

na realização de uma conspiração contra Sopater (EUNÁPIO, Vit. 
Soph.: 383). 

 

Outro caso significativo se encontra na Vida de Sosípatra na qual o biógrafo 

menciona que os discípulos que a iniciaram, momentos antes de partir, disseram a 

ela: Ó criança, tome cuidado com eles, nós estamos viajando para o oceano 

ocidental, mas em breve retornaremos (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 408). Imaginamos 

que os indivíduos a quem os discípulos se referem são, a rigor, os cristãos, uma vez 

que Eunápio se reporta a eles nas Vidas de maneira indireta, isto é, o biógrafo não 

declara explicitamente os cristãos como alvo de suas críticas o que se configura 

como um artifício lingüístico interessante, já que, para aludir aos cristãos, ele 

mobiliza construções metafóricas, tais como Gigantes e Titãs, que de certa forma 

exprime seu ponto de vista sobre os cristãos.   

Athanassiadi (1993: 7) complementa essa questão ao declarar que, à luz de 

Proclo (412 – 485), Gigantes e Titãs se referem a bestas mitológicas com apenas 

características externas de seres humanos, os quais durante sua breve passagem 

na terra escolheram ser governados exclusivamente pelo sentimento (PROCLO 

apud ATHANASSIADI, 1993: 7). Verifica-se, com isso, a aproximação dos cristãos a 

figuras monstruosas (não-humanos) presentes na mitologia grega. 

Para reforçarmos o apoio conferido aos cristãos pela administração imperial, 

em especial através da promulgação de leis e éditos, demonstraremos como o 

biógrafo, mais uma vez, recupera a figura de Sócrates para manifestar sua 

inclinação política acerca do exercício do poder imperial: 

[...] eles (os filósofos) passaram a maior parte do tempo 
correndo riscos  nos tribunais semelhante a Sócrates no pórtico 
do Arconte Soberano11. Tal era seu desprezo por dinheiro e sua 

aversão a ouro (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 417). 

                                                           
11

 Wright (1921, p. 416) explica que o termo “Arconte Soberano” usado nas Vidas de Eunápio faz alusão 

a uma passagem citada por Platão, Euthyphro init., em que Sócrates, incriminado impiedosamente, é 

encontrado no pórtico do arconte que investigou tais acusações; este finge que freqüentou as cortes, 

considerando Sócrates, como representante de um poder, que deveria ser evitado pelos romanos. 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

153 

 

Nota-se, com a leitura dos extratos, que o caráter impositivo das cortes 

imperiais atentavam contra filósofos e sofistas neoplatônicos. A tentativa das cortes 

imperiais, convertidas ao cristianismo, em afastar os não-cristãos do corpo 

administrativo pode ser percebida a partir do fragmento: 

[...] o ritual religioso dos templos em Alexandria e o santuário de 
Serápis foram dissipados aos ventos, e não somente as 
cerimônias do culto, mas também as construções, e todas as 

coisas aconteceram como nos mitos dos poetas: os Gigantes 
alcançaram as mais altas categorias. Os templos em Canobo 
também sofreram o mesmo destino no reinado de Teodósio, 
quando Teófilo ocupou posição de destaque sobre os queixosos 
como uma espécie de Eurimédo. (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 421, 
grifo nosso)12. 

 

Teófilo, citado no excerto, era o bispo cristão de Alexandria no reinado de 

Teodósio e, como pudemos verificar, além da destruição dos templos de Alexandria 

e de Canobo, os Gigantes alcançaram as mais altas categorias. As passagens 

esclarecem a apropriação dos cristãos sobre os espaços de poder e enfatizam a 

postura proselitista sobre os não-cristãos o que justifica o motivo pelo qual os 

neoplatônicos foram perseguidos.  

Bury (1958: 65) sustenta que os bispos desfrutavam de uma posição política 

privilegiada nas províncias. Era comum a política imperial delegar ofícios 

administrativos aos bispos, tal como juízes de casos civis, os quais se tornaram, 

sob Teodósio, verdadeiras autoridades na administração local de tal forma que suas 

decisões não aceitavam recurso ou direito de apelação. 

Outro aspecto importante, neste excerto, diz respeito ao termo Gigante o 

qual, em Homero, segundo Athanassiadi alude àquele que arruinou 

despreocupadamente pessoas e pereceu por si mesmo (1993: 7). Essa acepção, 

com efeito, ajusta-se à imagem que o biógrafo constrói por sobre os cristãos, visto 

que, segundo ele, eles foram responsáveis por numerosos crimes, ao condenar a 

punições, pelos tribunais citadinos, homens sem culpa (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 425).  

Eunápio, em seguida, confessa que esses homens, vítima da violência das 

cortes, eram, em seus túmulos, freqüentemente visitados e considerados mártires 

e embaixadores no sentido de transmitir as orações dos homens às divindades não-

cristãs (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 425). Eunápio admite que é por meio do surgimento, 

da aceitação e da legitimação desses deuses (cristãos), que a unidade político-

administrativa do Império Romano encontra-se ameaçada.  

                                                           
12

 Conforme mencionamos, percebemos que alguns vocábulos utilizados pelo tradutor Wright comportam 

juízos de valor e dirige-nos a uma interpretação forçada do documento. No caso em questão, ao declarar 

que “Teophilus presided over the abominable ones like a sort of Eurymedon“, não encontramos na 

passagem da fonte um termo grego que condissesse a “abominável, execrável ou odioso“. Por essa razão, 

preferimos a tradução literal dos termos. 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

154 

 

Para fortalecer esta linha de raciocínio, o biógrafo associa o enfraquecimento 

do Império pelas invasões bárbaras e a corrupção administrativa ao ingresso dos 

cristãos na administração imperial. Nesse sentido, observemos como o biógrafo 

atribuiu aos cristãos a responsabilidade de ter auxiliado os inimigos bárbaros a 

penetrar as fronteiras do Império Romano. 

Era no tempo de Alarico quando os bárbaros invadiram a Grécia 
através de Termópile, tão facilmente quanto tivessem 
atravessado um estádio aberto ou uma confortável planície para 
cavalos. Essa passagem da Grécia foi posta aberta para ele 

(Alarico) pela impiedade dos homens vestidos em roupas pretas 
que entraram na Grécia sem impedimento em companhia dele, e 
pelo fato de as leis e as restrições dos regulamentos dos 
hierofantes terem sido anuladas. Mas tudo isso aconteceu nos 
últimos dias, e minha narrativa desviou-se porque eu mencionei 
a profecia. (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 439). 

 

Trata-se de um excerto muito rico que demonstra o ingresso livre, ou seja, 

sem impedimentos, dos bárbaros comandados por Alarico em território romano. A 

entrada, no olhar de Eunápio, foi viabilizada pelos homens vestidos em roupas 

pretas, ou seja, os cristãos. Dessa forma, acreditamos que a responsabilidade dos 

cristãos pelo que Eunápio chamaria de ‘invasão bárbara’ pressupõe a 

vulnerabilidade da administração imperial governada por grupos cristãos. Inferimos 

que, para além da questão religiosa, Eunápio tenciona registrar, paralelamente às 

grandes realizações pessoais de filósofos e sofistas neoplatônicos no cenário 

político, o fracasso da unidade administrativa, no que diz respeito à integridade das 

instituições políticas sob a direção dos cristãos. 

Percebemos, com esse excerto, outra importante analogia construída por 

Eunápio. De um lado, o biógrafo descreve neoplatônicos na condição de exitosos 

líderes políticos locais; de outro lado, ele expõe a fragilidade do Império pelo 

ingresso das elites cristãs no corpo administrativo e os privilégios que, com isso, 

passaram a desfrutar, já que as leis e as restrições dos regulamentos dos 

hierofantes foram anuladas (EUNÁPIO, Vit. Soph.: 439).  

A ascensão do cristianismo e sua posterior legitimação pela política imperial 

adotada a partir de Constantino metamorfosearam a dinâmica da ascensão política 

das elites locais não-cristãs, porquanto a nova orientação religiosa imperial passou 

a preterir dos cargos públicos indivíduos que não se ajustassem aos mesmos 

códigos sócio-religiosos incorporados pela corte imperial. Conforme demonstramos, 

acreditamos que seja essa a razão pela qual Eunápio e outros filósofos e sofistas 

não-cristãos se dispuseram a minar, em nível literário, os empreendimentos 

políticos de cristãos na administração imperial, ao externar a fragilidade política do 

Império governado por membros das elites cristãs, em detrimento das habilidades 

e competências dos não-cristãos em executar ofícios públicos. 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

155 

 

Referências bibliográficas 

 

1. Fontes Textuais 

EUNAPIUS, The Lives of the Philosophers and Sophists. In: PHILOSTRATUS; 

EUNAPIUS. English translation by Wilmer Cave Wright. London: William 

Heinemann, 1922. 

EUNAPIUS. Fragments. In: BLOCKLEY,R.C. (Trad.) The fragmentary 

classicissing historians of the later Roman Empire. Liverpool: Francis Cairns, 

1983. p. 7-150. 

 

2. Obras Gerais 

ATHANASSIADI. P. Philosophers and oracles: shifts of authority in late paganism. 

Byzantion, Bruxelles, v. 62, p. 45-62, 1992. 

______. Persecution and response in late paganism. JHS, Oxford, n. 153, p. 1-29, 

1993. 

BANCHICH, T. M. Eunapius and Jerome. GRBS, Durham, v. 27, n. 3, p. 319-29, 

1986. 

 
BLOCKLEY, R.C. Constantius II and his generals. In: DEROUX,C. (Ed.) Studies in 

latin literature and roman history. Bruxelles: Universa, 1983. p. 467- 86. 

BROWN, P. O fim do mundo clássico. Lisboa: Verbo, 1971. 

________. The making of Late Antiquity. Harvard: Harvard University Press, 

Cambridge, Massachusetts and London, England, 1996. 

________. Asceticism: Pagan and Christian. In: CAMERON,A.; GARNEY,P. The 

Cambridge Ancient History: The Late Empire. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1998. p.337-425. 

BUCK, D. F. Eunapius lives of the sophists: a literary study. Byzantion, Bruxelles, 

v. 62, p. 141-157, 1992. 

BURY, J. B. Later Roman Empire: from the death of Theodosius I to the death of 

Justinian. New York: Dover Publications, 1958. 

CAMERON, A. The later Roman Empire. London: Fontana Press.1993. 

 ______. The mediterranean world in Late Antiquity. A.D 395-600: London 

and New York: Routledge, 1996. 

FOWDEN, G. The pagan holy man in late antique society. JHS, London, n. 102, 

p.33-59, 1982. 

LIM, R. Public Disputation, power and social order in late antiquity. Berkeley, 

Los Angeles, London: University of Califórnia Press, 1995. 

MARVILLA, M.; SILVA, G. V. Com este imperador vencerás. Revista Agora, n.2, 

2005. 



RJHR IX: 16 (2016) – José Petrúcio de Farias Jr. 

 

156 

 

MILES, R (Ed.) Constructing identities in Late Antiquity. London and New York: 

Routdledge, 1999. 

PENELLA, R. J. Greek philosophers and sophists in the fourth century: studies 

in Eunapius of Sardis. Great Britain: Redwood Press, Melksham, Wiltshire, 1990. 

SACKS, K.S. The meaning of Eunapius`History. History and Theory, Wesleyan, 

v.25, n. 1, p. 52-67, 1986. 

SILVA, G. V.; MENDES, N. M. (Orgs.) Repensando o império romano: 

perspectiva socioeconômica, política e cultural. Rio de Janeiro: Mauad; Vitória, ES: 

EDUFES, 2006. 

WHITMARSH, T. Greece is the world: exile and identity in the second sophistic. In: 

GOLDHILL,S. (Org.) Being Greek under Rome: cultural identity, the second 

sophistic and the development of empire. Cambridge: Cambridge University Press, 

2001.  


