ISSN 19834810

RSt ¥ B AR C X
S S
S & T R

AR L g, T

Recebido em: 22/04/2016
Aceito em: 10/05/2016

ERA A COMUNIDADE JOANINA UM GRUPO SECTARIO?

WAS THE JOHANNINE COMMUNITY A SECTARIAN GROUP?

Daniel Soares Veiga'
PPGH - UER]J
http://lattes.cnpg.br/6808655301090296

Resumo: O propdsito deste artigo é suscitar uma hipétese acerca da comunidade
cristd que redigiu o evangelho de Jodo, através de uma leitura semidtica do texto
evangélico, tendo como eixo norteador a natureza do messianismo atribuido a
Jesus; messianismo este pautado na crenca de que a principal funcao do messias
seria promover a justica e, portanto, restaurar o equilibrio das relagGes sociais. Em
suma, 0 messias se encarregaria de efetuar uma retribuicdo social e econdmica,
atuando a favor dos oprimidos; enquanto pune severamente 0s ricos responsaveis
pela sua exploracao. Metodologicamente, eu optei por esbocar uma comparacdo
com outra comunidade messidnica, contemporanea a comunidade joanina, que
habitava proxima as margens do Mar Morto, numa localidade conhecida por Qumra.
Numa perspectiva teodrica, eu me servi dos estudos da epistemologia da praxis,
formulados por Pierre Bourdieu. Tal perspectiva tedrica fornece uma possibilidade,
dentre muitas, para nds entendermos como funcionava a praxiologia da igreja
joanina frente ao conjunto da sociedade onde ela estava inserida e,
simultaneamente, nos oferece um indicio quanto a definicdo que ela fazia de si
mesma.

Palavras-chave: messianismo - comunidade joanina - Jesus - Qumra -
divinizacao

Abstract: The purpose of this paper is to raise a hypothesis about the christian
community that has wrote John’s Gospel by means for semiotic reading of text
gospel, using like a guiding principle the nature of messianism lays to Jesus. This
messianism is ruled by conviction of that the main function from messiah would be
to promote the justice and so to restore the balance of social relations. In short, the

! Doutorando em Histéria pelo Programa de P6s-Graduagéo da Universidade Estadual do Rio de Janeiro
(UER]J), desenvolvendo a tese intitulada “Jesus: uma analise do processo historico que culminou na sua
divinizagdo pelo evangelho de Jodo no final do século I, dentro do contexto da sociedade imperial
romana”, sob a orientagdo do Prof. Dr. Edgard Leite Ferreira Neto.


http://lattes.cnpq.br/6808655301090296

RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

messiah would be in charge to carries a social and economic retribution out, to
acting in favor of oppressed persons; while he punishes harshtly the responsible
riches for their exploitation. Methodologically, I had choice for outline a comparison
with another messianic community. It was contemporaneous with johannine
community and it has lived near Dead Sea’s shores, on the locality known by
Qumran. In a theoretical perspective, I has held in usufruct from researches about
epistemology of praxes created by Pierre Bourdieu. This theoretical perspective
offers a possibility, one a lot of them, for we understand how to worked the
johannine church’s praxeology stands up to whole of society where it was
embedded and, at the same time, it also offers a clue about definition that it has
made of itself for us.

Key-words: messianism — johannine community — Jesus - Qumran - divinization

33



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

Comeco este artigo atendo-me a interrogacdo que constitui o titulo deste
artigo. Pode parecer ao leitor uma elucubracdo ousada ou, no minimo, incomum,
pois a nossa doutrinacao crista tradicional nao nos permite imaginarmos que uma
das principais comunidades cristds, de onde emergiu justamente o evangelho
considerado o mais apologético da divindade de Jesus, pudesse ser uma
congregacao fechada ao restante da sociedade, ou na melhor das hipdteses, um
grupo religioso que se pautava pelo estranhamento e por querer manter uma certa
distancia em relacdo ao universo dos ndo-crentes na divindade de Jesus. Estou
ciente de que ndo é mais possivel, nos dias de hoje, conhecermos a dindmica e a
rotina cotidiana da comunidade joanina por meio da leitura linear do quarto
evangelho. Mesmo por que seu(s) autor(es) ndao estavam preocupados com este
aspecto ao redigir o texto.

No entanto, existem no evangelho pistas, indicios que podem nos auxiliar a
termos uma nogao de como esses cristdos joaninos se viam em comparagao com o0s
demais. E mister, para tanto, lancarmos m&o de uma metodologia comparativa pela
qual possamos tracar, através da constatacdo de pontos em comum com outra
congregacdo messidnica e apocaliptica, um esbogco em linhas gerais da postura
identitaria da comunidade joanina frente aos outros. Trata-se, em outras palavras,
de delinearmos a consciéncia que o grupo tinha da sua identidade pela dtica da
alteridade, buscando entender como este grupo retratava seus oponentes nos seus
escritos.

Deste modo, por meio do par “oposicao/complementaridade” (nos dizeres de
Marc Augé) torna-se mais factivel a nds, estudiosos do tema, tragarmos uma
imagem, embora incompleta, do comportamento da congregagao joanina quando a
confrontamos com terceiros e através deste confronto, que é ideoldgico e nao
fisico, extrairmos do evangelho um vislumbre da sua autoconsciéncia, da imagem
que a comunidade fazia de si mesma. Tomei por bem, fazer a comparacdao dos
escritos joaninos com aqueles produzidos pela comunidade de Qumr3, localizada as
margens do Mar Morto.

Escolhi fazer este contraponto entre o quarto evangelho e os manuscritos
do Mar Morto porgue os qumranitas, assim como os cristdos, formavam uma
irmandade apocaliptica de cunho messidnico (eles aguardavam pela vinda de dois
messias), possuiam seus proprios rituais de iniciacdo, atribuiam uma grande énfase
a justica e consideravam que sua comunidade havia tido um fundador que fora
perseguido junto com seus primeiros discipulos pelas autoridades da época (a
semelhanca com Jesus é bastante notavel), creditavam que seu fundador era um
paladino da justica divina e que instruira seus seguidores a observarem a aplicagdo

correta da justica. Ele era conhecido pelo epiteto de “Mestre da Justiga”.

34



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

Antes de prosseguir no meu artigo, considero pertinente fazer uma
digressao acerca da natureza do messianismo atribuido a Jesus pela comunidade
joanina; um tema que demanda uma analise obrigatdria sobre o titulo messianico
que foi adotado como referencial por esta comunidade para se compreender Jesus
e conferir credibilidade a seus gestos e palavras. Nesta perspectiva, faz-se mister
esclarecer que de todos os titulos messianicos que foram imputados a Jesus, o mais
reiterado e apreciado pelo evangelho joanino é o epiteto “Filho do Homem”, que
nao é uma exclusividade do texto joanino, haja vista que ele também consta nos
sindpticos.

Entretanto, cumpre ressaltar o fato de que, conforme salientaram Josep-
Oriol Tuii e Xavier Alegre (2007), depois de assistir a uma verdadeira acumulagao
de titulos messianicos aplicados a Jesus pelos primeiros discipulos (cf. Jo 1:35-49):
“messias” (no seu sentido davidico), “aquele de quem escreveu Moisés na Lei e 0s
Profetas”, “Filho de Deus”, “Rei de Israel”; Jesus ndo somente ndao os empregda,
mas se refere a si mesmo como o “Filho do Homem”. (TUNI & ALEGRE, 2007:84-
85).

A minha opgao pelo estudo dos /ogia joaninos atinentes ao Filho do Homem
apresenta como justificativa a constatacdo de que, distintamente dos sindpticos,
onde as citagdes ao Filho do Homem almejam atribuir a Jesus a conotagao
messianica de alguém eleito por Deus com o fito de salvar o seu povo, porém
preservando suas caracteristicas humanas; no Quarto Evangelho o Filho do Homem
€ um meio através do qual Jesus transcende sua menschlichkeit para se configurar
na emanacdo da natureza divina, vindo a se tornar ele préprio a encarnagdao de
Deus. Minha teoria é sustentada pelo escrutinio semidtico do Theological Dictionary
of the New Testament:

“Possivelmente o uso do conceito do Filho do Homem deve ser visto
em analogia ao conceito do Logos no Prdlogo, pois ndo existem
razdes inerentes a Ele [0 Logos] para sua insercdao antes do
evangelho. Se do evangelho [de Jodo] ndo tiver sido removido
muito do seu aramaico, entdo talvez ainda haja um sentido para o
significado estrito de ¢ uiog Tod avBpwnou como homem (...) Se se
pudesse ser dito do Anthropos que Ele desceu, a sentenca
correspondente sobre o Logos ndo poderia ser: ‘Ele tornou-se
GvBpwnog ou oapa, posto que isso seria tautologia. Nem se poderia
dizer: 'O Logos desceu’, como no caso do Homem, haja vista que
isto deixaria aberta uma imensa variedade de possibilidades [de
interpretacdes] que iriam desde uma realidade psicoldgica interior
até uma figura exterior [ao homem carnal] e mesmo docética. A
Unica formulacdo légica e inequivoca era aquela que teria sido
realmente impossivel de um ponto de vista pré-cristdo, qual seja:
‘O Logos transformou-se em carne’.(KITTEL & FRIEDRICH,
1972:470).

John Collins (1996) enfatiza que, a partir do século II a.C., a nogao de uma

figura salvadora transcendental torna-se o aspecto mais conspicuo do

35



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

messianismo judaico, embora a crenga em tais personagens transcendentes tenha
coexistido perfeitamente com as expectativas na vinda de messias humanos,
especialmente aqueles que prometiam restaurar o reinado de Davi. (COLLINS,
1996: 101-103).

Quanto as expectativas de messias transcendentes, os Manuscritos do Mar
Morto (compilados num lapso de tempo compreendido entre o século II a.C. e o
primeiro século da era cristd) nos oferecem bons exemplos.? O manuscrito
intitulado Regra da Comunidade (1QSa), por exemplo, fala de um Principe das
Luzes que se levantara contra o Anjo das Trevas. No manuscrito denominado Regra
da Guerra (1QM), o Principe das Luzes confronta uma criatura demoniaca chamada
Belial (1QM 13:10-12), sendo aquele, na visdao de John Collins, identificado com o
arcanjo Miguel (1QM 17:7); embora Alan F. Segal (1992) conteste tal identificagao,
alegando que Miguel ndo desempenha quase nenhum papel na Regra da Guerra.
(SEGAL, 1992: 307). Todavia, em um outro manuscrito conhecido como 11 Q
Melquisedec (descoberto na caverna 11 de Qumrd), é a personagem Melquisedec
que emerge como uma figura celestial (elohim) que travara a batalha escatoldgica
contra Belial. (COLLINS, 1996: 101)

Personagem enigmatica, Melquisedec s6 é citado duas vezes no Antigo
Testamento: em Gn 14:18, onde ele é apresentado como rei de Salém e sacerdote,
e no Sl 110:4, onde o salmista preconiza que o futuro messias sera um sacerdote
segundo a ordem de Melquisedec.

Na linha 13 da coluna n°. 2 do fragmento deste texto qumranico, se
consegue ler perfeitamente que “Melquisedec executara a vinganca dos juizos de
Deus e nesse dia eles [o0s justos] serdo libertados das maos de Belial e das maos de
todos os espiritos de seu lote ”.> (MARTINEZ, Textos de Qumran, 11Q Melquisedec,
coluna 2, linha 13). ]34 as linhas 24 e 25 da coluna n°. 2 estd descrito o papel que
Melquisedec exercera durante o Juizo Final:

“Ele é que[m prevalecera nesse dia sobre] todos os filhos de Deus,
e ele pre[sidira a assembléia]. (...) Sido é [a congregacdo de todos
os filho da justica, os] que estabelecem a alianga, os que evitam
andar [pelo ca]lminho do povo. [... Melquisedec, que os livra]ra da
mao de Belial. E o que diz: ‘Fareis soar o chi[fre em to]do o pais".
(MARTINEZ, Textos de Qumran, 11Q Melquisedec, coluna 2, linhas

24-25).

2 Os qumranitas também aguardavam dois messias humanos: um messias sumo sacerdotal (0 Ungido de
Aardo) e um messias politico de linhagem davidica (0 Ungido de Israel); este dltimo submetido as
determinagdes do messias sacerdotal. Ambos seriam precedidos por um profeta. Cf. HORSLEY Richard
& HANSON, John. Bandidos, profetas e messias: movimentos populares no tempo de Jesus., pp., 101-
102.

® Todos os trechos referentes aos Manuscritos do Mar Morto foram extraidos da traducdo para o
portugués da obra de Florentino Garcia Martinez, publicado pela editora Vozes.

36



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

De acordo com David Flusser (2000), os qumranitas acreditavam que
Melquisedec era imortal, como Enoque, pois s6 partindo-se desta premissa é
possivel explicar a presenca e a atuacdo de Melquisedec como juiz no dia do Juizo
Final. (FLUSSER, 2000: 212).

Alan F. Segal salienta que os textos de Qumra nos fornecem evidéncias de
gue seres humanos poderiam ascender a um status divino e que os préprios
sectarios de Qumra acreditavam que eles desfrutavam de uma grande proximidade
com os anjos celestiais. (SEGAL, 1992:307). Segal postula essa hipotese embasado
na descoberta de um fragmento da Regra da Guerra, encontrado na caverna 4
(4QM), fragmento 11, coluna 1 cuja traducdo é lida como segue abaixo:

“[...] minha gléria [é incomparavel] e fora de mim ninguém é
exaltado”.

E ndo vem a mim, porque eu moro em [...], nos céus, e ndo ha [...]
Eu sou contado entre os deuses e minha morada estd na
congregacgao santa;

[... meu de]sejo ndo é segundo a carne [e] tudo o que me é
precioso esta na gloria (...) E quem é comparavel a mim em minha
gléria? (...)

E quem me atacara quando eu abrir [minha boca]? E quem pode
suportar o fluxo de meus labios? E quem me enfrentard e mantera a
comparagao com meu juizo? [...] Pois eu sou contado entre os
deuses, e minha gloria esta com os filhos do rei.”

(MARTINEZ, Textos de Qumran, Regra da Guerra (4QM), Fragmento
11, col. 1, linhas 13-18)

Oscar Cullmann (2000) é da opinido que teria existido na Palestina um
gnosticismo judaico, que foi o meio de onde emergiu a expressdao “Filho do
Homem”; sendo este judaismo excéntrico (excéntrico ndo no sentido de “andmalo”,
mas no sentido de estar distante do centro do pensamento judaico da elite
sacerdotal, tido como “oficial”) considerado pelo autor como o berco do
cristianismo. (CULLMANN, 2000:31-36).

Baseando-se no conhecimento histérico, ja referendado, de que o judaismo
palestinense ndo era, de modo algum, monolitico; mas sim multifacetado em um
caleidoscopio de crencas e convicgdes teoldégicas (e o pensamento e
comportamento heterodoxos dos membros da seita de Qumrd, registrados nos
Manuscritos do Mar Morto, é o expoente mais conspicuo desta certeza), Oscar
Cullmann ndo titubeia em asseverar que ja existia na Palestina um gnosticismo
judaico vicejante e bem mais antigo do que o gnosticismo cristdo e que, na
verdade, o cristianismo antigo (quica o proprio movimento de Jesus) esta enraizado
neste judaismo que Cullmann, na falta de um adjetivo mais adequado, chama de
“judaismo esotérico”. (CULLMANN, 2000:31).

Edgard Leite (2008), num artigo intitulado Os manuscritos de Qumran e a
teologia do cristianismo antigo, concorda que existia um movimento no

pensamento apocaliptico judaico no sentido de elevar figuras humanas a uma

37



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

dimensao celestial, culminando no desenvolvimento de uma angelologia bastante
sofisticada.

“De um lado, a busca de um messias que nao fosse humano, mas
sim um integrante da corte celestial e, portanto, dotado de uma
pureza exemplar e absoluta. De outro, a crenga num messias que,
sendo originalmente humano, pelas suas virtudes foi capaz de
ascender a um elevado estado de santidade, passando entdo para
um plano superior e mantendo-se entdo na convivéncia eterna de
Deus. As duvidas sobre a precisa natureza de Jesus provavelmente
eram fundadas em semelhantes concepgdes - de conhecimento
geral nos derradeiros momentos do segundo templo”. (LEITE,
2008:28).

Edgard Leite vislumbra uma reminiscéncia desta corrente do

apocalipticismo judeu na Epistola aos Hebreus, no Novo Testamento. Nesta obra
neotestamentaria, Melquisedec, que no Antigo Testamento € um ser humano que
ocupa os cargos de sacerdote e rei de Salém (Gn 14:18), é retratado com um perfil
sobre-humano, quase divino. Dele se diz que é “sem pai, sem made, sem
genealogia, nem principio de dias, nem fim de vida!” (Hb 7:3).

Reparemos que quando o Filho do Homem ¢é proferido pelo Jesus joanino,
ele esta intimamente associado aos temas de “ascensdo/descida”, “elevacdao” e
“glorificagdo”. Benjamin Reynolds observa que as tematicas acima mencionadas
estdo ausentes na linguagem dos evangelhos sindpticos sobre o Filho do Homem; o
que torna esses temas pertencentes exclusivamente a teologia do quarto
evangelho, ou seja, sdao temas distintivamente joaninos. (REYNOLDS, 2013:303).
Ponto de vista idéntico é compartilhado por Francis Moloney (2013), argumentando
gue os verbos “ascender/descer”, “elevar” e “glorificar” estdo invariavelmente
impregnados nas frases onde o Filho do Homem joanino é mencionado. (MOLONEY,
2013:279).

Francis Moloney toma o exemplo da pergunta de Jesus em Jo 6:62: “E
quando virdes o Filho do Homem subir aonde estava antes?”. Na perspectiva do
autor, o Unico fundamento religioso do judaismo do Segundo Templo que satisfaz
essa indagacao é o mesmo que viabiliza a pericope de Jo 3:13, formando seu sitz in
lebem: “Ninguém subiu aos céus, a ndo ser aquele que desceu do céu, o Filho do
Homem”, ou seja, ha uma determinada corrente judaica que prega uma
necessidade da ascensdo aos céus de um revelador que, de outro modo, nado teria
conhecimento dos segredos celestiais. (MOLONEY, 2013:283). Trata-se do mesmo
ramo judaico que apregoa a ascensao do Filho do Homem ao céu.

O Filho do Homem joanino exerce o papel de agente salvador, o que se
verifica pela oferta do alimento eterno, disponibilizado pelo Filho do Homem. Por
isso, Jesus diz em Jo 6:27: “Nao se preocupem com o alimento que perece, mas
sim com o alimento que permanece para a vida eterna, que o Filho do Homem dara

a vocés”.

38



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

A énfase na alimentagdo pode configurar um cenario de penuria (a
desapropriacdo das terras dos pequenos camponeses pelos grandes proprietarios
estava se tornando um fenémeno endémico na Palestina na virada de eras), pela
qual a comunidade dos seguidores de Jesus, poderiam estar enfrentando. E
sugestivo o episddio da multiplicacdo dos paes e peixes em Jo 6: 1-13, revelando a
existéncia de multiddes de famintos.

Quando o Jesus do evangelho de Jodo anuncia o Filho do Homem, ele o
descreve enfaticamente como um juiz. Em Jo 5:27, Jesus, o Filho, tem autoridade
para executar o julgamento porque ele é “o Filho do Homem”. Seu julgamento
escatoldgico pode ser visto em Jo 5:28-29, onde se diz que os mortos sairdo das
tumbas para uma ressurreicao de vida eterna ou para uma ressurreicao de
julgamento, depois que eles ouvirem a voz do Filho do Homem. Em Jo 9:39, a
incumbéncia do Filho do Homem joanino de realizar o julgamento é notavel na
sentenca onde Jesus é reconhecido como Filho do Homem: “Para um julgamento eu
vim a este mundo.”

Entretanto, de acordo com Francis Moloney, a pericope de Jo 5:27 é a Unica
passagem no evangelho de Jodo na qual o Filho do Homem possui explicitamente
um carater de juiz. (MOLONEY, 2013:284). Benjamin Reynolds (2008), porém,
refuta veementemente a opinido de Francis Moloney, demonstrando que o autor
joanino conferiu a Jesus um matiz especial como juiz escatoldgico. Reynolds analisa
certas passagens do evangelho que sustentam sua teoria. O trecho de Jo 8:13-30,
gue trata da elevacao do Filho do Homem, por exemplo, envolve um contexto
judicial, pelo que se pode constatar pelo uso de um campo semantico caracteristico
de uma linguagem processual que permeia os versiculos do capitulo.

“Embora eu dé testemunho (papTupéw) de mim mesmo, meu
testemunho ¢é valido, porque sei de onde venho e para onde vou
(...) Eu dou testemunho de mim mesmo, e também o Pai, que me
enviou, da testemunho de mim”. (Jo 8: 13-14, 18).

“Esta escrito na vossa Lei que o testemunho (paptupia) de duas
pessoas é valido”. (Jo 8:17). “Vés julgais (kpivw) conforme a
carne, mas eu a ninguém julgo; se eu julgo, porém, o meu
julgamento (kpioig) é verdadeiro...” (Jo 8: 15-16).

Josep-Oriol Tuni e Xavier Alegre endossam que no evangelho de Jodo existe
uma forte concentracdo do que poderiamos chamar de vocabuldrio judicial (TUNI &
ALEGRE, 2007:69-70) e destacam exemplos:

a) “Ndo penseis que vos acusarei (kaTnyoprow) diante do Pai;
Moisés € o vosso acusador (katnyopav).” (Jo 5:45);

b) “Seus pais assim disseram por medo dos judeus, pois 0s judeus
ja tinham combinado que, se alguém reconhecesse (ouoAoynof -
que aqui tem o sentido de confessar) Jesus como o Cristo, seria
expulso da sinagoga.” (Jo 9:22);

c) “Pois quem faz o mal odeia a luz, para que suas obras ndao sejam
demonstradas como culpaveis (é\eyxBfi - declarar culpado)” (Jo
3:20);

39



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

d) “... e rogarei ao Pai e ele vos dard outro Paraclito (MapdkAnTov -
advogado, defensor).” (Jo 14:16).

Além disso, ndo pode ser mera coincidéncia o fato de que o Filho do Homem
e o0 julgamento aparecam numa conexdo tao préxima em diversas passagens de
Jodo: Jo 3:13-21; 5:24-30; 8:24-28; 12:33-50.

Inicio aqui a minha analise comparativa entre os cristdos joaninos e a
comunidade de Qumrd, conforme proposto nas primeiras linhas deste artigo. Os
gumranitas nos legaram um sem-nUmero de textos, descobertos ao acaso nas
cavernas situados no deserto ao sul da Judeia. Muitos deles estdao num estado
bastante fragmentario, quase ininteligiveis. Ha outros que, embora boa parte do
seu conteddo tenha sido recuperado, apresentam diversas lacunas que,
infelizmente, nos deixam inUmeras perguntas sem resposta. No manuscrito
denominado Regra da Comunidade, por exemplo, ha uma exortacdo explicita para
que os membros da comunidade se separem do restante da sociedade, que na dtica
deles encontrava-se mergulhada na iniqliidade, e formem uma fraternidade a parte,
enunciando seu carater sectario, o que se confirma pela prestacdo de um
juramento de que eles se apartem dos chamados impios:

“Esta é a regra para os homens da comunidade que se oferecem
voluntariamente para converter-se de todo o mal e para manter-se
firmes em tudo o que ordena segundo a sua vontade. Que se
separem da congregacao dos homens de iniqliidade para formar
uma comunidade na lei e nos bens, e submetendo-se a autoridade
dos filhos de Sadoc, os sacerdotes que guardam a alianca, e a
autoridade da multiddo dos homens da comunidade, os que se
mantém firmes na alianca. Por sua autoridade sera tomada a
decisdo do lote em todo assunto que concerne a lei, aos bens e ao
juizo, para operar juntos a verdade e a humildade, a justica e o
direito, o amor misericordioso e a conduta modesta em todos os
seus caminhos. (...) Todo o que entra no conselho da comunidade
entrard na alianca de Deus em presenca de todos os que se
oferecem voluntariamente. Comprometer-se-a com um juramento
obrigatdrio a retornar a lei de Moisés, com tudo o que prescreve,
com todo o coracdo e com toda alma, segundo tudo o que foi
revelado dela aos filhos de Sadoc, os sacerdotes que observam a
alianga e interpretam a sua vontade, e a multiddo dos homens de
sua alianga que juntos se oferecem voluntariamente para a sua
verdade e para caminhar segundo a sua vontade. Que pela alianga
se comprometa a separar-se de todos 0os homens de iniqlidade que
caminham por caminhos de impiedade. Pois eles ndo sdo contados
em sua alianca, jd que ndo buscaram nem investigaram os seus
preceitos para conhecer as coisas ocultas nas quais erraram por sua
culpa, e porque fizeram com insoléncia as coisas reveladas; por isso
se levantara a colera para o juizo, para executar vingancas pelas
maldigdes da alianga, para infligir-lhes castigos enormes, para
destruicao eterna sem que haja um resto. (...) E que nenhum dos
homens da comunidade se submeta a sua autoridade em nenhuma
lei ou norma”. (MARTINEZ, Textos de Qumran, Regra da
Comunidade (1QS) coluna 5, linhas 1-4, 8-13 e 16).

40



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

Via de regra, os qumranitas se autodesignavam como a “comunidade de
Deus” e seus membros se definiam como uma fraternidade regida por um
ordenamento interno, como seus préprios sacerdotes e levitas.

“Todos os que se oferecem voluntariamente a sua verdade trardo
todo o seu conhecimento, suas forgas e suas riquezas a comunidade
de Deus para purificar o seu conhecimento na verdade dos preceitos
de Deus e ordenar as suas forgas segundo os seus caminhos
perfeitos e todas as suas riquezas segundo o seu conselho justo.
(...) E todos os que entrarem na Regra da Comunidade
estabelecerdo uma alianca diante de Deus para cumprir tudo o que
ordena e para nao apartar-se de seu seguimento por nenhum
medo, terror ou aflicdo, que suceda durante o dominio de Belial.
Quando entrarem na alianca, os sacerdotes e os levitas bendirdo ao
Deus da salvagdo e a todas as obras de sua fidelidade, e todos os
que entrarem na alianga dirdo: "Amém, Amém”. (MARTINEZ, Textos
de Qumran, Regra da Comunidade (1QS), coluna 1, linhas 11-13 e
16-20).

Os membros de Qumra também se intitulavam como “filhos da luz”,
reforcando ainda mais nossa conviccao de que eles se consideravam um grupo de
carater distinto em relacdo ao conjunto da sociedade.

“Que Deus o separe [0 impio] para o mal, e que seja cortado do
meio de todos os filhos da luz por apartar-se do seguimento de
Deus por causa de seus idolos e de seu tropeco culpavel. Que ponha
o seu lote entre os malditos para sempre” (...) E ninguém descera
de sua posicdo nem subird do lugar de seu lote. Pois todos estardo
em um comunidade de verdade, de humildade boa, de amor
misericordioso e de pensamento justo, uns para com os outros no
conselho santo, membros de uma sociedade eterna. E todo o que
recusa entrar na alianca de Deus para caminhar na obstinacdo de
seu coragcdo, ndo entrard na comunidade de sua verdade...”
(MARTINEZ, Textos de Qumran, Regra da Comunidade (1QS),
coluna 2, linhas 16-17 e 23-26).

O dualismo que confronta luz e trevas, caracteristico dos sectarios de
Qumra, encontra eco no evangelho de Jodo, compondo um denominador comum

entre os sectarios de Qumra e a comunidade joanina. Vejamos os exemplos:

Ja o excerto abaixo parece denotar que o nedfito devia passar por um ritual
de aceitacdo se almejasse ingressar na comunidade. O ritual se realizava por meio
de uma purificagdo pela agua, o que se assemelha bastante com o ritual do batismo

praticado pelas primeiras comunidades cristas.

“Ndo ficara limpo pelas expiagdes, nem sera purificado pelas aguas
lustrais, nem serad santificado pelos mares ou rios, nem sera
purificado por toda aguas das ablugGes. Impuro, impuro sera todos
os dias que rejeitar os preceitos de Deus, sem deixar-se instruir
pela comunidade de seu conselho”. (MARTINEZ, Textos de Qumran,
Regra da Comunidade (1QS), coluna 3, linhas 4-6).

41



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

Agora vem a pergunta: o modelo de organizagcdo comunitaria dos
qumranitas, separado do restante da sociedade, na qual seus integrantes se
enxergavam como uma agremiacdo especifica de pessoas eleitas por Deus, e que
por isso mesmo, se considerava como uma instituicdo insular e exdégena dentro
daquela sociedade - onde paradoxalmente eles estavam inseridos -, seria
semelhante ao modelo engendrado pelos cristdaos joaninos?

Para Jerome H. Neyrey, a estrutura retérica adotada pelo quarto evangelho
sugere uma resposta positiva a esta questdo. Em Jodo, delineia-se dois tipos
distintos de discurso narrativo: o primeiro representa o ponto de vista expresso
pelas pessoas de fora da comunidade, os outsiders, ou forasteiros, que abarcam o
conjunto dos nao-crentes em Jesus e se mostram abertamente hostis ao seu status
messianico. O segundo compreende os membros da comunidade joanina, os
insiders, que se ocupam o tempo todo de refutar as vituperagdes dos outsiders
dirigidas contra Jesus. (NEYREY, 2009:4).

Da perspectiva dos outsiders, eles se utilizaram de diversos motes com o fito
de chacotear da atribuicdo messidnica de Jesus. Um deles foi o apelo a sacralidade
(ou neste caso em particular, a auséncia dela) da regido de origem de Jesus e a
denuncia depreciativa da sua origem carnal, terrena.

a) “Os judeus murmuravam, entdo, contra ele, porque dissera: ‘Eu
sou o pdo descido do céu’. E diziam: ‘Esse ndo € Jesus, o filho de
José, cujo pai e mde conhecemos? Como diz agora: ‘Eu desci do
céu?”. (Jo 6: 41-42).

b) “Mas nds sabemos de onde esse &, ao passo que ninguém sabera
de onde sera o Cristo, quando ele vier”. (Jo 7:27).

c) “Porventura pode o Cristo vir da Galileia? A Escritura ndo diz que
o Cristo sera da descendéncia de Davi e vird de Belém, a cidade de
onde era Davi?”. (Jo 7: 41-42).

O evangelho joanino contra-argumenta as vituperacdes dos outsiders no
tocante a sua origem terrena e a sua descendéncia humana, transformando essas

difamacbdes em encomios a favor de Jesus.

a) “Vés me conhecei e sabeis de onde sou; no entanto, ndo vim por
minha propria vontade, mas é verdadeiro aquele que me enviou e
qgue ndo conheceis. Eu, porém, o conhego, porque dele procedo, e
foi ele quem me enviou”. (Jo 7: 28-29).

b) “Embora eu dé testemunho de mim mesmo, meu testemunho é
valido, porque sei de onde venho e para onde vou. Vs, porém, nao
sabeis de onde venho nem para onde vou”. (Jo 8:14).

c) “Vés sois daqui de baixo e eu sou do alto. Vés sois deste mundo,
eu ndo sou deste mundo”. (Jo 8:23).

Por fim, e coroando a contra-ofensiva da comunidade joanina sobre os seus
difamadores externos, seu autor faz Jesus sentenciar uma provocacao acérrima aos
ouvidos dos criticos outsiders, os individuos hostis ndo pertencentes ao grupo: eles
€ que sao meros mortais de carne e 0sso e, nas suas mentes carnais bitoladas, eles

sdo incapazes de reconhecer o messias divino. “Aquele que vem do alto esta acima

42



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

de todos; o que é da terra é terrestre e fala como terrestre. Aquele que vem do céu
da testemunho do que viu e ouviu, mas ninguém acolhe o seu testemunho”. (Jo
3:31).

Outro artificio que os outsiders usavam para menosprezar Jesus e Seus
ensinamentos, consistia na alegacdo de que Jesus era um apedeuta, desapercebido
de uma instrucdo ou de uma educacao académica formal; algo deveras estimado no
antigo mundo mediterranico, a exemplo do que ocorre quando Paulo exige respeito
por ter estudado sob a tutela de Gamaliel (At 22:3). Por conseguinte, os inimigos
exteriores a comunidade joanina afirmavam, sem-cerimOnia, que o que Jesus
ensinava e pregava ndo passava de um logro e de sofismas empregados para
ludibriar os tolos: “"Como entende ele de letras sem ter estudado?” (Jo 7:15).

Os insiders, contudo, faziam pouco caso da falta do conhecimento
catedratico de Jesus e, ao contrario; o chamavam amilde de rabi: a) Disseram-lhe:
‘Rabi, onde moras?” (Jo 1:38); b) “Enquanto isso, os discipulos rogavam-lhe:
‘Rabi, come!”(Jo 4:31); c) “Rabi, quem pecou, ele ou seus pais, para que nascesse
cego?” (Jo 9:2).

O uso do pronome de tratamento rabi procede da crenca dos membros da
coligagdo joanina de que aquilo que Jesus fala e ensina lhe foi ensinado

diretamente por Deus, conferindo a ele, portanto, plena legitimidade para pregar:

a) “"Com efeito, aquele que Deus enviou fala as palavras de Deus,
pois ele da o Espirito sem medida. O Pai ama o Filho e tudo
entregou em sua mao”. (Jo 3:34-35);
b) “Jesus lhes respondeu: ‘Minha doutrina ndo é minha, mas
daquele que me enviou. Se alguém quer cumprir sua vontade,
reconhecerd se minha doutrina é de Deus ou se falo por mim
mesmo”. (Jo 7:16-17);
c) “... ndo falei por mim mesmo, mas o Pai, que me enviou, me
prescreveu o que dizer e o que falar. (...) O que falo, portanto, eu o
falo como o Pai me disse”. (Jo 12:49-50).
Os outsiders ainda caluniam Jesus, alguns rotulando-o de ser um mau-
carater, por enganar as multiddes com palavras sedutoras e mentirosas: “Outros,

4

porém, diziam: ‘Ndo. Ele engana o povo’. (Jo 7:12). A acusagdo de ser Jesus um
estelionatario reaparece na boca dos fariseus quando os guardas despachados por
eles para prendé-lo, regressam de maos vazias: “Responderam os guardas: ‘Jamais
um homem falou assim!’ Os fariseus replicaram: ‘Também fostes enganados?’”. (Jo
7:47).

Ja os insiders, por seu turno, rebatem a acusacgao feita por seus adversarios
acerca da personalidade supostamente desonesta de Jesus, retratando-o como
alguém que age virtuosamente. Afinal, Jesus honra o seu Pai: “Eu ndo tenho
demonio, mas honro meu Pai e vés me desonrais”. (Jo 8:49); suas acdes aprazem

a Deus: “E quem me enviou esta comigo. Ndo me deixou sozinho, porque fago

43



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

sempre o que lhe agrada”. (Jo 7:29); obedece ao seu Pai ao extremo de sacrificar
sua vida por ele: “Por isso o Pai me ama, porque dou minha vida...” (Jo 10:17) e o

nw

respeita, colocando a vontade do Pai sobre a sua prépria: “... ndo procuro a minha
vontade, mas a vontade daquele que me enviou” (Jo 5:30); “Meu alimento é fazer
a vontade daquele que me enviou e consumar a sua obra”. (Jo 4:34); “... pois desci
do céu ndo para fazer a minha vontade, mas a vontade daquele que me enviou”.
(Jo 6:38).

Numa cultura patriarcal, onde a virtude dos filhos pautava-se pelo
mandamento de “honrar seu pai”, o respeito exemplar de Jesus para com seu Pai e
sua lealdade incondicional a ele, assume uma enorme importancia. Sob o olhar dos
cristdos joaninos, serve como refutacdo a infamia lancada pelos outsiders sobre
Jesus de que ele desonra Deus por seus pecados e seus supostos engodos.

Eu gostaria de salientar, acima de tudo, a frase do evangelho de Jodo que, a
meu ver, melhor sintetiza a autopercepgao da comunidade joanina como sendo um
“corpo estranho” em meio a uma humanidade pecadora que parecia querer alija-la
e mesmo persegui-la com um édio contumaz: “Se o mundo vos odeia, sabeis que
ele odiou primeiro a mim”, (Jo 15:18)

Nao poderia haver uma similaridade maior com os sectarios de Qumra, pelo
que podemos apreender desta lamentagdo, conquanto seja dificil afirmar com
precisdo que a comunidade joanina fosse uma seita. Apesar disto, e exatamente
como no caso dos qumranitas, a comunidade joanina sentia-se, isso é certo, como
uma entidade a margem da sociedade e marginalizada pela sociedade circundante,
que lhe era francamente inamistosa. Todavia, existem ainda mais semelhancas
entre os cristdos joaninos e a seita do Mar Morto. Podemos conferir isto nos trechos
a sequir:

Nos fragmentos abaixo, percebemos que o conceito de justica era
demasiadamente estimado pelos pactuantes de Qumra, que, ndo obstante,

possuiam suas préprias regras de aplicagdo da justica.

“E quando forem ao combate escreverao em seus
estandartes: “Verdade de Deus”, “Justica de Deus”, “Gléria de
Deus”, “Juizo de Deus” (...) E quando se aproximarem para o
combate escreverdo em seus estandartes: “Combate de Deus”,
“Vinganga de Deus”, “Processo de Deus”, “Recompensa de Deus”,
“Forca de Deus”, “Prémio de Deus”, “Poder de Deus”, “Destruicdo
de Deus de todas as nagdes vas”...” (MARTINEZ, Textos de Qumran,
Regra da Guerra (1QM), coluna 4, linhas 6, 11-12).

“A idade de vinte e cinco anos entrara para ocupar o seu lugar
entre os fundamentos da congregagdo santa para fazer o servico da
congregacdo. E aos trinta anos se aproximara para arbitrar
disputas e juizos, e para ocupar o seu posto entre os chefes de
milhar de Israel, os comandantes de centena, comandantes de
quinzena, comandantes de dezenas, os juizes e os oficiais de suas
tribos com todas as suas familias, segundo a decisao dos filhos de

44



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

Aarao, os sacerdotes, e de todos os chefes dos clds da congregacao,
segundo caia a sorte para ocupar o seu lugar nos servigos, para sair
e para entrar diante da congregacao”. (MARTINEZ, Textos de
Qumran, Regra da Congregacao (1QSa), coluna 1, linhas 12-17).

A importancia que os qumranitas atribuiam a nogdo de justica, bem como a
sua correta aplicagdo e seu repudio veemente a qualquer forma de distorgdo ou mal
cumprimento da sua execugao, sugere que o conceito de justica funcionava dentro
da seita como um elemento de coesdo e, concomitantemente, servia como um
elemento identitario pelo qual a comunidade se autodistinguia do restante da
sociedade que, segundo ela, estava corrompida por uma justica canhestra e
desvirtuada dos seus reais objetivos.

Dentro da perspectiva do elevado apreco dos qumranitas pela observancia e
pelo correto exercicio da justica, seus textos discorrem acerca de uma personagem
obscura, mas provida de um epiteto bem sugestivo de acordo com a visdo de
mundo da seita: trata-se do t3o decantado Mestre da Justica. Ele ndo é um mero
presidente ou chefe do grupo. Mais do que isso, o trecho a seguir deixa claro que o
Mestre da Justica é o fundador da congregacdo dos que se consideravam eleitos,
tendo sido escolhido pelo proprio Deus para esta tarefa.

“O impio pede emprestado, porém ndo paga, enquanto o justo se
compadece e da. Pois os que sdo abencoados por ele herdardo a
terra, porém, os que por ele sdo amaldigoados serdo excluidos. Sua
interpretacdo se refere a congregacdo dos pobres, pois deles é a
heranca de todo o mundo. Eles herdardao a alta montanha de Israel
e em sua montanha santa se deleitardo, porém, os amaldicoados
por ele serdo excluidos. Sua interpretacao se refere ao Sacerdote, o
Mestre da Justica, quem Deus escolheu para estar diante dele, pois
o estabeleceu para construir por ele a congregacdo de seus
eleitos e endireitou o seu caminho, em verdade”. (MARTINEZ,
Textos de Qumran, 4Q Pesher Salmos, Fragmento 171, coluna 3,
linhas 8-12 e 16-17).

Na sua condicdo de fundador mitico da comunidade, seus membros criam
piamente na necessidade de se escutar a voz do Mestre da Justica, pois a ele é
imputada a missdo de instruir os seus fiéis membros da seita sobre as leis
prescritas por Deus para a aplicacao da justica em relagdo ao universo dos demais
homens. E seus pactuantes acreditavam que, mediante o conhecimento dessas leis
e normas, sua irmandade teria poder sobre toda a humanidade, atribuindo a elas
uma natureza quase magica.

“Todos os que se mantém firmes nestas normas, indo e vindo de
acordo com a lei, e escutaram a voz do Mestre, e confessam diante
de Deus: “Certamente pecamos, tanto nds como nossos pais,
caminhando contrariamente as ordens da alianga; justica e verdade
sdo os teus juizos contra noés”; e ndo levantam a mdo contra as
suas normas e seus juizos justos e seus testemunhos verdadeiros; e
sdo instruidos nas ordens primeiras conforme as quais foram
julgados os homens do Unico; e prestam servicos a voz do Mestre
da Justiga; e ndo rejeitam as normas santas quando as ouvem; eles
se regozijardo e se alegrarao, e seu coragao sera forte, e dominardo

45



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

sobre todos os filhos do mundo”. (MARTINEZ, Textos de Qumran,
Documento de Damasco (CD), coluna 20, linhas 27-34).

A crenca de que tais leis e normas trazidas pelo Mestre da Justica tivessem um
carater magico residia na conviccdo de que Deus havia revelado ao Mestre da
Justica todos os mistérios concernentes ao fim dos tempos; mistérios estes que
Deus havia ocultado até mesmo aos grandes profetas de Israel. Por isto, ndo é de
se surpreender que os membros da congregacao se apresentassem como leais
seguidores do Mestre da Justica.

Neste tdpico, eu introduzi como quadro tedérico a abordagem praxioldgica de
Pierre Bourdieu (2011), desenvolvida por ele na sua obra O Poder Simbdlico. Esta
tem como eixo o entendimento de que, se por um lado, os agentes sociais tém uma
apreensao ativa do mundo, constroem visdes de mundo que contribuem, de forma
operante, para conservar ou transformar a sociedade; por outro lado, a agao
desses agentes depende das estruturas sociais ja preexistentes, ou seja, do seu
contexto objetivo. “Os ‘sistemas simbdlicos’, como instrumentos de conhecimento e
de comunicagdo, s6 podem exercer um poder estruturante porque sdo
estruturados”. (BOURDIEU, 2011:9).

A formacdao de uma comunidade religiosa, assim como toda associacdao
composta por seres humanos numa sociedade, é produto da acdo dos individuos
sobre o mundo e sobre si mesmos. Pierre Bourdieu ressalta que a proximidade
entre as pessoas galvaniza a potencialidade objetiva de uma unidade, melhor
dizendo, aponta para a formacdao de grupo, no sentido de pessoas que se
identificam como integrantes de uma mesma entidade. A identidade, neste caso,
ndo é fruto de interesses circunstanciais e transitérios, mas é produto da cultura de
grupo, elaborada a partir das ressignificacbes dos elementos referentes ao sistema
cultural mais amplo, ao qual Bourdieu definiu empiricamente na sua praxiologia
como o conceito de habitus.*(BOURDIEU, 2011: 60). Bourdieu quis demonstrar que
as regularidades objetivas dos comportamentos sociais coexistem com praticas de
improvisacao e criacdo dentro de certos nichos sociais num processo dialético de
interacdo, onde as duas partes ao interagirem se transformam mutuamente,
gerando aquilo que Bourdieu conceitualizou como habitus.

O habitus articula, portanto, dialeticamente, o ator social e a estrutura social
que o envolve, através de principios de agdo e de reflexdo, esquemas de percepgao
e de entendimento, sob a forma de estruturas subjetivas sempre dependentes da
objetividade externa. Estruturado, o habitus nao cessa de produzir percepcoes,

opinides, crengas, gestos; enfim, um conjunto inesgotavel de producées simbdlicas.

* Segundo Bourdieu, a nocéo de habitus exprime, sobretudo, a recusa a toda uma série de alternativas nas
quais a ciéncia social se encerrou: a da consciéncia (ou do sujeito) e do inconsciente, a do finalismo e do
mecanicismo, etc.

46



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

Os agentes sociais sdo produtos da histéria do seu tempo e da experiéncia
acumulada por eles na vivéncia daquele tempo. (BOURDIEU, 2011:70-71). Neste
viés, podemos aferir que o campo religioso®, em relagdo a estrutura social mais
ampla que o contém, torna-se um subcampo que, por sua vez, influencia tal
estrutura numa dinamica que se retroalimenta. (BOURDIEU, 2011:66).

Estes mesmos agentes determinam ativamente, por intermédio de categorias
de percepcao e de apreciacao cognitiva, que sao social e historicamente
constituidas, a situacdo que os determina, num feedback continuo. Pode-se mesmo
dizer que os agentes sociais sdao determinados na medida em que eles se
determinam, tratando-se de uma determinacdo reciproca.

W

eu desejava poOr em evidéncia as capacidades ‘criadoras’,
ativas, inventivas, do habitus e do agente (que a palavra habito ndo
diz), embora chamando a atencgdo para a ideia de que este poder
gerador ndo é o de um espirito universal, de uma natureza ou de
uma razdao humana, como em Chomsky (...), mas sim o de um
agente em acdo...” (BOURDIEU, 2011: 61).

Os atores sociais somente podem produzir, intelectualmente, quando tém
diante de si uma matéria-prima que possa lhes servir de base. Na perspectiva de
Bourdieu, esta matéria-prima é o ethos. Segundo Bourdieu, a forca do ethos se
traduz como uma moral que se tornou uma préxis na sociedade e que — no caso
especifico da minha tese - abrange os cddigos legais responsaveis pelo
cumprimento das obrigagdes e dos direitos que as pessoas devem manter entre si,
e também por preservar o zelo que elas devem manter em relagdo aos preceitos da
religido; bem como a observancia e a punigdo aos individuos que infringem tais
normas. Ocorre que essa praxis é filtrada e ressignificada pelo cédigo ético de um
determinado grupo, produzindo aquela interacdo dialética a qual ja nos referimos
ha pouco como habitus.

Diante do que foi exposto, inferimos que a identidade de uma fraternidade
religiosa constroi-se sobre a base do habitus que compreende as dimensdes do
ethos (entendido aqui enquanto espaco social onde seus agentes estao inseridos) e
da ética idiossincratica daquele determinado grupo, dentro do campo social. Dessa
forma, se por um lado, o habitus reproduz os referenciais da cultura legitimada; por
outro lado, desenvolve um trabalho cognitivo de ressignificacdao daquela cultura.
Um novo habitus foi, pois, o “desafio” da ressignificacdo dos costumes éticos e
normativos, das praticas e dos valores, empreendido pelos sectarios de Qumra.

A compreensao dos efeitos da estrutura institucionalizada do estado
sacerdotal judaico (percebidos, grosso modo, como degeneradores pelos membros
de Qumrd) e seus desdobramentos, tidos como imorais, ofereceu para os

gumranitas um campo de poder - e de lutas -, apontando também certas

® Bourdieu define campo religioso como uma estrutura de relagdes objetivas.

47



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

“apropriagdes das praticas” como modos de resisténcia/mudanca a situagdo
dominante da estrutura “técnico-racional”.

A discussdo sobre habitus como espago de construcdao dos referentes
identitarios de Qumra destaca alguns aspectos que se referem a identidade no
ambito institucional e na relacdo intrinseca de momentos que apontam decorréncias
e possibilidades de construgcao de novo habitus, no campo religioso, que se
consolida na (re)construcdo da identidade comunitaria.

Tanto os gqumranitas quanto os cristdos joaninos eram, na esteira do
pensamento de Bourdieu, "portadores da epistemologia da pratica”, pois tinham um
conhecimento e um referencial tedrico a partir das escrituras (ainda que este
conhecimento fosse canalizado pela via da oralidade no caso dos primeiros
cristdos), concatenados a partir das suas préprias exegeses, que é 0 que 0s
diferenciava e os estabelecia como grupos dotados de uma natureza particular
frente ao restante da sociedade.

Desta forma, faz todo sentido falar da dimensdao coletiva para a
(re)construcdo da identidade religiosa como projeto coletivo - o que demandou do
ambiente de discussdao acerca dos mitos narrados oralmente (ou sobre a base de
leituras teoldgicas, no caso dos qumranitas) a criacdo de estratégias que
mobilizassem ambos, os qumranitas e os cristdos joaninos, na construcdao de um
codigo ético proprio para se conceber a justica entre seus pares e, principalmente,
na formulagdo de uma heranca messianica legitimamente aceita, onde suas

respectivas teorizacGes éticas sobre a justica pudessem |hes fazer sentido.

Documentacgao textual:

BIBLIA DE JERUSALEM. Trad. de GIRAUDO, Tiago ( 52 ed.). SP: Paulus, 1996.

KITTEL, Gerhard & FRIEDRICH, Gerhard. Theological Dictionary of the New
Testament. Volume VIII, Germany: Eerdmans Publishing Co., 1972.

MARTINEZ, Florentino G. Textos de Qumran. R]: Petrépolis, Vozes, 1995.

Textos Teodricos:
BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbdlico. RJ: Bertrand Brasil, 2011.

Bibliografia:

COLLINS, John. Messianism in the Maccabean Period. In: NEUSNER, Jacob., GRE-
EN, William, FRERICHS, Ernest. Judaisms and their messiahs at the turn of the
christian era. New York: Cambridge University Press, 1996, pp.97-110.

CULLMANN, Oscar. Das origens do evangelho a formacdo da teologia cristd. SP:

48



RIJHR IX: 17 (2016) - Daniel Soares Veiga

Ed. Novo Século, 2000.

FLUSSER, David. O judaismo e as origens do cristianismo. RJ: Imago, 2000.

HORSLEY, Richard. & HANSON, John. Bandidos, Profetas e Messias: movimentos
populares no tempo de Jesus. SP: Paulus, 1995.

LEITE, Edgard. Os Manuscritos de Qumran e a Teologia do Cristianismo Antigo. In:
Revista Eletrénica do Jesus Histdérico. Ano [2008], vol. 1, pp. 22-31, ISSN 1983-
4810.

MOLONEY, Francis. The Parables of Enoch and the Johannine Son of Man.In: BOCK,
Darrell L. & CHARLESWORTH, James H. Parables of Enoch: a paradigm shift.
New York: Bloomsbury T&T Clark, 2013, pp. 269-293.

NEYREY, Jerome. The Gospel of John in Cultural and Rhetorical Perspective. Cam-
bridge: Eerdmans Publishing Co., 2009.

REYNOLDS, Benjamin. The Apocalyptic Son of Man in the Gospel of John. Germany:
Tubingen, Mohr Siebeck, 2008.

. The Enochic Son of Man and the Apocalyptic Background
of the Son of Man Sayings in John’s Gospel. In: BOCK, Darrell L. & CHARLES-
WORTH, James H. Parables of Enoch: a paradigm shift. New York: Bloomsbury
T&T Clark, 2013, pp. 294-314.

SEGAL, Alan F. The Risen Christ and the Angelic Mediator Figures in Light of
Qumran. In: CHARLESWORTH, James H. Jesus and the Dead Sea Scrolls. New
York: Doubleday, 1992, pp. 302-332.

TUNi, Josep Oriol & ALEGRE, Xavier. Escritos Joaninos e Cartas Apostdlicas. SP:

Ed. Ave-Maria, 2007.

49



