
 

Recebido em: 22/04/2016 

Aceito em: 10/05/2016 

 

ERA A COMUNIDADE JOANINA UM GRUPO SECTÁRIO? 

 

WAS THE JOHANNINE COMMUNITY A SECTARIAN GROUP? 

 

                                                                                   Daniel Soares Veiga1 

                                                                                            PPGH – UERJ 

                                                  http://lattes.cnpq.br/6808655301090296 

 

Resumo: O propósito deste artigo é suscitar uma hipótese acerca da comunidade 

cristã que redigiu o evangelho de João, através de uma leitura semiótica do texto 

evangélico, tendo como eixo norteador a natureza do messianismo atribuído a 

Jesus; messianismo este pautado na crença de que a principal função do messias 

seria promover a justiça e, portanto, restaurar o equilíbrio das relações sociais. Em 

suma, o messias se encarregaria de efetuar uma retribuição social e econômica, 

atuando a favor dos oprimidos; enquanto pune severamente os ricos responsáveis 

pela sua exploração. Metodologicamente, eu optei por esboçar uma comparação 

com outra comunidade messiânica, contemporânea à comunidade joanina, que 

habitava próxima às margens do Mar Morto, numa localidade conhecida por Qumrã. 

Numa perspectiva teórica, eu me servi dos estudos da epistemologia da práxis, 

formulados por Pierre Bourdieu. Tal perspectiva teórica fornece uma possibilidade, 

dentre muitas, para nós entendermos como funcionava a praxiologia da igreja 

joanina frente ao conjunto da sociedade onde ela estava inserida e, 

simultaneamente, nos oferece um indício quanto à definição que ela fazia de si 

mesma. 

 

Palavras-chave: messianismo – comunidade joanina – Jesus – Qumrã – 

divinização  

     

Abstract: The purpose of this paper  is to raise a hypothesis about the christian 

community that has wrote John’s Gospel by means for semiotic reading of text 

gospel, using like a guiding principle the nature of messianism lays to Jesus. This 

messianism is ruled by conviction of that the main function from messiah would be 

to promote the justice and so to restore the balance of social relations. In short, the 

                                                           
1
 Doutorando em História pelo Programa de Pós-Graduação da Universidade Estadual do Rio de Janeiro 

(UERJ), desenvolvendo a tese intitulada “Jesus: uma análise do processo histórico que culminou na sua 

divinização pelo evangelho de João no final do século I, dentro do contexto da sociedade imperial 

romana”, sob a orientação do Prof. Dr. Edgard Leite Ferreira Neto. 

http://lattes.cnpq.br/6808655301090296


RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

33 

 

messiah would be in charge to carries a social and economic retribution out, to 

acting in favor of oppressed persons; while he punishes harshtly the responsible 

riches for their exploitation. Methodologically, I had choice for outline a comparison 

with another messianic community. It was contemporaneous with johannine 

community and it has lived near Dead Sea’s shores, on the locality known by 

Qumran. In a theoretical perspective, I has held in usufruct from researches about 

epistemology of praxes created by Pierre Bourdieu. This theoretical perspective 

offers a possibility, one a lot of them, for we understand how to worked the 

johannine church’s praxeology stands up to whole of society where it was 

embedded and, at the same time, it also offers a clue about definition that it has 

made of itself for us.    

 

Key-words: messianism – johannine community – Jesus – Qumran – divinization   

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

34 

 

Começo este artigo atendo-me a interrogação que constitui o título deste 

artigo. Pode parecer ao leitor uma elucubração ousada ou, no mínimo, incomum, 

pois a nossa doutrinação cristã tradicional não nos permite imaginarmos que uma 

das principais comunidades cristãs, de onde emergiu justamente o evangelho 

considerado o mais apologético da divindade de Jesus, pudesse ser uma 

congregação fechada ao restante da sociedade, ou na melhor das hipóteses, um 

grupo religioso que se pautava pelo estranhamento e por querer manter uma certa 

distância em relação ao universo dos não-crentes na divindade de Jesus. Estou 

ciente de que não é mais possível, nos dias de hoje, conhecermos a dinâmica e a 

rotina cotidiana da comunidade joanina por meio da leitura linear do quarto 

evangelho. Mesmo por que seu(s) autor(es) não estavam preocupados com este 

aspecto ao redigir o texto. 

No entanto, existem no evangelho pistas, indícios que podem nos auxiliar a 

termos uma noção de como esses cristãos joaninos se viam em comparação com os 

demais. É mister, para tanto, lançarmos mão de uma metodologia comparativa pela 

qual possamos traçar, através da constatação de pontos em comum com outra 

congregação messiânica e apocalíptica, um esboço em linhas gerais da postura 

identitária da comunidade joanina frente aos outros. Trata-se, em outras palavras, 

de delinearmos a consciência que o grupo tinha da sua identidade pela ótica da 

alteridade, buscando entender como este grupo retratava seus oponentes nos seus 

escritos. 

Deste modo, por meio do par “oposição/complementaridade” (nos dizeres de 

Marc Augé) torna-se mais factível a nós, estudiosos do tema, traçarmos uma 

imagem, embora incompleta, do comportamento da congregação joanina quando a 

confrontamos com terceiros e através deste confronto, que é ideológico e não 

físico, extrairmos do evangelho um vislumbre da sua autoconsciência, da imagem 

que a comunidade fazia de si mesma. Tomei por bem, fazer a comparação dos 

escritos joaninos com aqueles produzidos pela comunidade de Qumrã, localizada às 

margens do Mar Morto. 

 Escolhi fazer este contraponto entre o quarto evangelho e os manuscritos 

do Mar Morto porque os qumranitas, assim como os cristãos, formavam uma 

irmandade apocalíptica de cunho messiânico (eles aguardavam pela vinda de dois 

messias), possuíam seus próprios rituais de iniciação, atribuíam uma grande ênfase 

à justiça e consideravam que sua comunidade havia tido um fundador que fora 

perseguido junto com seus primeiros discípulos pelas autoridades da época (a 

semelhança com Jesus é bastante notável), creditavam que seu fundador era um 

paladino da justiça divina e que instruíra seus seguidores a observarem a aplicação 

correta da justiça. Ele era conhecido pelo epíteto de “Mestre da Justiça”. 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

35 

 

Antes de prosseguir no meu artigo, considero pertinente fazer uma 

digressão acerca da natureza do messianismo atribuído a Jesus pela comunidade 

joanina; um tema que demanda uma análise obrigatória sobre o título messiânico 

que foi adotado como referencial por esta comunidade para se compreender Jesus 

e conferir credibilidade a seus gestos e palavras. Nesta perspectiva, faz-se mister 

esclarecer que de todos os títulos messiânicos que foram imputados a Jesus, o mais 

reiterado e apreciado pelo evangelho joanino é o epíteto “Filho do Homem”, que 

não é uma exclusividade do texto joanino, haja vista que ele também consta nos 

sinópticos. 

 Entretanto, cumpre ressaltar o fato de que, conforme salientaram Josep-

Oriol Tuñí e Xavier Alegre (2007), depois de assistir a uma verdadeira acumulação 

de títulos messiânicos aplicados a Jesus pelos primeiros discípulos (cf. Jo 1:35-49): 

“messias” (no seu sentido davídico), “aquele de quem escreveu Moisés na Lei e os 

Profetas”, “Filho de Deus”, “Rei de Israel”; Jesus não somente não os emprega, 

mas se refere a si mesmo como o “Filho do Homem”. (TUÑÍ & ALEGRE, 2007:84-

85). 

 A minha opção pelo estudo dos logia joaninos atinentes ao Filho do Homem 

apresenta como justificativa a constatação de que, distintamente dos sinópticos, 

onde as citações ao Filho do Homem almejam atribuir a Jesus a conotação 

messiânica de alguém eleito por Deus com o fito de salvar o seu povo, porém 

preservando suas características humanas; no Quarto Evangelho o Filho do Homem 

é um meio através do qual Jesus transcende sua menschlichkeit para se configurar 

na emanação da natureza divina, vindo a se tornar ele próprio a encarnação de 

Deus. Minha teoria é sustentada pelo escrutínio semiótico do Theological Dictionary 

of the New Testament:  

“Possivelmente o uso do conceito do Filho do Homem deve ser visto 
em analogia ao conceito do Logos no Prólogo, pois não existem 

razões inerentes a Ele [o Logos] para sua inserção antes do 
evangelho. Se do evangelho [de João] não tiver sido removido 
muito do seu aramaico, então talvez ainda haja um sentido para o 
significado estrito de  ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου como homem (...) Se se 

pudesse ser dito do Anthropos que Ele desceu, a sentença 
correspondente sobre o Logos não poderia ser: ‘Ele tornou-se 
ᾄνθρωπος ou σῶμα, posto que isso seria tautologia. Nem se poderia 

dizer: ‘O Logos desceu’, como no caso do Homem, haja vista que 
isto deixaria aberta uma imensa variedade de possibilidades [de 
interpretações] que iriam desde uma realidade psicológica interior 

até uma figura exterior [ao homem carnal] e mesmo docética. A 
única formulação lógica e inequívoca era aquela que teria sido 
realmente impossível de um ponto de vista pré-cristão, qual seja: 

‘O Logos transformou-se em carne’”.(KITTEL & FRIEDRICH, 
1972:470). 

 
  John Collins (1996) enfatiza que, a partir do século II a.C., a noção de uma 

figura salvadora transcendental torna-se o aspecto mais conspícuo do 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

36 

 

messianismo judaico, embora a crença em tais personagens transcendentes tenha 

coexistido perfeitamente com as expectativas na vinda de messias humanos, 

especialmente aqueles que prometiam restaurar o reinado de Davi. (COLLINS, 

1996: 101-103). 

Quanto às expectativas de messias transcendentes, os Manuscritos do Mar 

Morto (compilados num lapso de tempo compreendido entre o século II a.C. e o 

primeiro século da era cristã) nos oferecem bons exemplos.2 O manuscrito 

intitulado Regra da Comunidade (1QSa), por exemplo, fala de um Príncipe das 

Luzes que se levantará contra o Anjo das Trevas. No manuscrito denominado Regra 

da Guerra (1QM), o Príncipe das Luzes confronta uma criatura demoníaca chamada 

Belial (1QM 13:10-12), sendo aquele, na visão de John Collins, identificado com o 

arcanjo Miguel (1QM 17:7); embora Alan F. Segal (1992) conteste tal identificação, 

alegando que Miguel não desempenha quase nenhum papel na Regra da Guerra. 

(SEGAL, 1992: 307). Todavia, em um outro manuscrito conhecido como 11 Q 

Melquisedec (descoberto na caverna 11 de Qumrã), é a personagem Melquisedec 

que emerge como uma figura celestial (elohim) que travará a batalha escatológica 

contra Belial. (COLLINS, 1996: 101) 

 Personagem enigmática, Melquisedec só é citado duas vezes no Antigo 

Testamento: em Gn 14:18, onde ele é apresentado como rei de Salém e sacerdote, 

e no Sl 110:4, onde o salmista preconiza que o futuro messias será um sacerdote 

segundo a ordem de Melquisedec.  

Na linha 13 da coluna nº. 2 do fragmento deste texto qumrânico, se 

consegue ler perfeitamente que “Melquisedec executará a vingança dos juízos de 

Deus e nesse dia eles [os justos] serão libertados das mãos de Belial e das mãos de 

todos os espíritos de seu lote ”.3 (MARTINEZ, Textos de Qumran, 11Q Melquisedec, 

coluna 2, linha 13). Já as linhas 24 e 25 da coluna nº. 2 está descrito o papel que 

Melquisedec exercerá durante o Juízo Final:  

“Ele é que[m prevalecerá nesse dia sobre] todos os filhos de Deus, 
e ele pre[sidirá a assembléia]. (...) Sião é [a congregação de todos 
os filho da justiça, os] que estabelecem a aliança, os que evitam 

andar [pelo ca]minho do povo. [... Melquisedec, que os livra]rá da 
mão de Belial. E o que diz: ‘Fareis soar o chi[fre em to]do o país’”. 
(MARTINEZ, Textos de Qumran, 11Q Melquisedec, coluna 2, linhas 
24-25).  

 

                                                           
2
 Os qumranitas também aguardavam dois messias humanos: um messias sumo sacerdotal (o Ungido de 

Aarão) e um messias político de linhagem davídica (o Ungido de Israel); este último submetido às 

determinações do messias sacerdotal. Ambos seriam precedidos por um profeta. Cf. HORSLEY Richard 

& HANSON, John. Bandidos, profetas e messias: movimentos populares no tempo de Jesus., pp., 101-

102. 
3
 Todos os trechos referentes aos Manuscritos do Mar Morto foram extraídos da tradução para o 

português da obra de Florentino Garcia Martinez, publicado pela editora Vozes. 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

37 

 

De acordo com David Flusser (2000), os qumranitas acreditavam que 

Melquisedec era imortal, como Enoque, pois só partindo-se desta premissa é 

possível explicar a presença e a atuação de Melquisedec como juiz no dia do Juízo 

Final. (FLUSSER, 2000: 212).  

Alan F. Segal salienta que os textos de Qumrã nos fornecem evidências de 

que seres humanos poderiam ascender a um status divino e que os próprios 

sectários de Qumrã acreditavam que eles desfrutavam de uma grande proximidade 

com os anjos celestiais. (SEGAL, 1992:307). Segal postula essa hipótese embasado 

na descoberta de um fragmento da Regra da Guerra, encontrado na caverna 4 

(4QM), fragmento 11, coluna 1 cuja tradução é lida como segue abaixo: 

“[...] minha glória [é incomparável] e fora de mim ninguém é 
exaltado”. 

E não vem a mim, porque eu moro em [...], nos céus, e não há [...] 
Eu sou contado entre os deuses e minha morada está na 
congregação santa; 
[... meu de]sejo não é segundo a carne [e] tudo o que me é 
precioso está na glória (...) E quem é comparável a mim em minha 

glória? (...) 
E quem me atacará quando eu abrir [minha boca]? E quem pode 
suportar o fluxo de meus lábios? E quem me enfrentará e manterá a 
comparação com meu juízo? [...] Pois eu sou contado entre os 
deuses, e minha glória está com os  filhos do rei.”  
(MARTINEZ, Textos de Qumran, Regra da Guerra (4QM), Fragmento 

11, col. 1, linhas 13-18)  

 

Oscar Cullmann (2000) é da opinião que teria existido na Palestina um 

gnosticismo judaico, que foi o meio de onde emergiu a expressão “Filho do 

Homem”; sendo este judaísmo excêntrico (excêntrico não no sentido de “anômalo”, 

mas no sentido de estar distante do centro do pensamento judaico da elite 

sacerdotal, tido como “oficial”) considerado pelo autor como o berço do 

cristianismo. (CULLMANN, 2000:31-36). 

 Baseando-se no conhecimento histórico, já referendado, de que o judaísmo 

palestinense não era, de modo algum, monolítico; mas sim multifacetado em um 

caleidoscópio de crenças e convicções teológicas (e o pensamento e 

comportamento heterodoxos dos membros da seita de Qumrã, registrados nos 

Manuscritos do Mar Morto, é o expoente mais conspícuo desta certeza), Oscar 

Cullmann não titubeia em asseverar que já existia na Palestina um gnosticismo 

judaico vicejante e bem mais antigo do que o gnosticismo cristão e que, na 

verdade, o cristianismo antigo (quiçá o próprio movimento de Jesus) está enraizado 

neste judaísmo que Cullmann, na falta de um adjetivo mais adequado, chama de 

“judaísmo esotérico”. (CULLMANN, 2000:31). 

Edgard Leite (2008), num artigo intitulado Os manuscritos de Qumran e a 

teologia do cristianismo antigo, concorda que existia um movimento no 

pensamento apocalíptico judaico no sentido de elevar figuras humanas a uma 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

38 

 

dimensão celestial, culminando no desenvolvimento de uma angelologia bastante 

sofisticada. 

“De um lado, a busca de um messias que não fosse humano, mas 
sim um integrante da corte celestial e, portanto, dotado de uma 

pureza exemplar e absoluta. De outro, a crença num messias que, 
sendo originalmente humano, pelas suas virtudes foi capaz de 
ascender a um elevado estado de santidade, passando então para 
um plano superior e mantendo-se então na convivência eterna de 
Deus. As dúvidas sobre a precisa natureza de Jesus provavelmente 
eram fundadas em semelhantes concepções – de conhecimento 
geral nos derradeiros momentos do segundo templo”. (LEITE, 

2008:28). 

               Edgard Leite vislumbra uma reminiscência desta corrente do 

apocalipticismo judeu na Epístola aos Hebreus, no Novo Testamento. Nesta obra 

neotestamentária, Melquisedec, que no Antigo Testamento é um ser humano que 

ocupa os cargos de sacerdote e rei de Salém (Gn 14:18), é retratado com um perfil 

sobre-humano, quase divino. Dele se diz que é “sem pai, sem mãe, sem 

genealogia, nem princípio de dias, nem fim de vida!” (Hb 7:3).  

Reparemos que quando o Filho do Homem é proferido pelo Jesus joanino, 

ele está intimamente associado aos temas de “ascensão/descida”, “elevação” e 

“glorificação”. Benjamin Reynolds observa que as temáticas acima mencionadas 

estão ausentes na linguagem dos evangelhos sinópticos sobre o Filho do Homem; o 

que torna esses temas pertencentes exclusivamente à teologia do quarto 

evangelho, ou seja, são temas distintivamente joaninos. (REYNOLDS, 2013:303). 

Ponto de vista idêntico é compartilhado por Francis Moloney (2013), argumentando 

que os verbos “ascender/descer”, “elevar” e “glorificar” estão invariavelmente 

impregnados nas frases onde o Filho do Homem joanino é mencionado. (MOLONEY, 

2013:279). 

Francis Moloney toma o exemplo da pergunta de Jesus em Jo 6:62: “E 

quando virdes o Filho do Homem subir aonde estava antes?”. Na perspectiva do 

autor, o único fundamento religioso do judaísmo do Segundo Templo que satisfaz 

essa indagação é o mesmo que viabiliza a perícope de Jo 3:13, formando seu sitz in 

lebem: “Ninguém subiu aos céus, a não ser aquele que desceu do céu, o Filho do 

Homem”, ou seja, há uma determinada corrente judaica que prega uma 

necessidade da ascensão aos céus de um revelador que, de outro modo, não teria 

conhecimento dos segredos celestiais. (MOLONEY, 2013:283). Trata-se do mesmo 

ramo judaico que apregoa a ascensão do Filho do Homem ao céu. 

O Filho do Homem joanino exerce o papel de agente salvador, o que se 

verifica pela oferta do alimento eterno, disponibilizado pelo Filho do Homem. Por 

isso, Jesus diz em Jo 6:27: “Não se preocupem com o alimento que perece, mas 

sim com o alimento que permanece para a vida eterna, que o Filho do Homem dará 

a vocês”. 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

39 

 

A ênfase na alimentação pode configurar um cenário de penúria (a 

desapropriação das terras dos pequenos camponeses pelos grandes proprietários 

estava se tornando um fenômeno endêmico na Palestina na virada de eras), pela 

qual a comunidade dos seguidores de Jesus, poderiam estar enfrentando. É 

sugestivo o episódio da multiplicação dos pães e peixes em Jo 6: 1-13, revelando a 

existência de multidões de famintos. 

 Quando o Jesus do evangelho de João anuncia o Filho do Homem, ele o 

descreve enfaticamente como um juiz. Em Jo 5:27, Jesus, o Filho, tem autoridade 

para executar o julgamento porque ele é “o Filho do Homem”. Seu julgamento 

escatológico pode ser visto em Jo 5:28-29, onde se diz que os mortos sairão das 

tumbas para uma ressurreição de vida eterna ou para uma ressurreição de 

julgamento, depois que eles ouvirem a voz do Filho do Homem. Em Jo 9:39, a 

incumbência do Filho do Homem joanino de realizar o julgamento é notável na 

sentença onde Jesus é reconhecido como Filho do Homem: “Para um julgamento eu 

vim a este mundo.” 

Entretanto, de acordo com Francis Moloney, a perícope de Jo 5:27 é a única 

passagem no evangelho de João na qual o Filho do Homem possui explicitamente 

um caráter de juiz. (MOLONEY, 2013:284). Benjamin Reynolds (2008), porém, 

refuta veementemente a opinião de Francis Moloney, demonstrando que o autor 

joanino conferiu a Jesus um matiz especial como juiz escatológico. Reynolds analisa 

certas passagens do evangelho que sustentam sua teoria. O trecho de Jo 8:13-30, 

que trata da elevação do Filho do Homem, por exemplo, envolve um contexto 

judicial, pelo que se pode constatar pelo uso de um campo semântico característico 

de uma linguagem processual que permeia os versículos do capítulo.  

“Embora eu dê testemunho (μαρτυρέω) de mim mesmo, meu 

testemunho é válido, porque sei de onde venho e para onde vou 
(...) Eu dou testemunho de mim mesmo, e também o Pai, que me 
enviou, dá testemunho de mim”. (Jo 8: 13-14, 18). 
“Está escrito na vossa Lei que o testemunho (μαρτυρία) de duas 
pessoas é válido”. (Jo 8:17). “Vós julgais (κρίνω) conforme a 
carne, mas eu a ninguém julgo; se eu julgo, porém, o meu 
julgamento (κρίσις) é verdadeiro...” (Jo 8: 15-16). 

 
Josep-Oriol Tuñí e Xavier Alegre endossam que no evangelho de João existe 

uma forte concentração do que poderíamos chamar de vocabulário judicial (TUÑÍ & 

ALEGRE, 2007:69-70) e destacam exemplos:  

a) “Não penseis que vos acusarei (κατηγορήσω) diante do Pai; 
Moisés é o vosso acusador (κατηγορῶν).” (Jo 5:45);  

b) “Seus pais assim disseram por medo dos judeus, pois os judeus 
já tinham combinado que, se alguém reconhecesse (ο  μολογήσῇ – 

que aqui tem o sentido de confessar) Jesus como o Cristo, seria 
expulso da sinagoga.” (Jo 9:22);  
c) “Pois quem faz o mal odeia a luz, para que suas obras não sejam 
demonstradas como culpáveis (ἐλεγχθῇ  – declarar culpado)” (Jo 

3:20);  



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

40 

 

d) “... e rogarei ao Pai e ele vos dará outro Paráclito (Παράκλητον – 

advogado, defensor).” (Jo 14:16). 

 

Além disso, não pode ser mera coincidência o fato de que o Filho do Homem 

e o julgamento apareçam numa conexão tão próxima em diversas passagens de 

João: Jo 3:13-21; 5:24-30; 8:24-28; 12:33-50.  

Inicio aqui a minha análise comparativa entre os cristãos joaninos e a 

comunidade de Qumrã, conforme proposto nas primeiras linhas deste artigo. Os 

qumranitas nos legaram um sem-número de textos, descobertos ao acaso nas 

cavernas situados no deserto ao sul da Judeia. Muitos deles estão num estado 

bastante fragmentário, quase ininteligíveis. Há outros que, embora boa parte do 

seu conteúdo tenha sido recuperado, apresentam diversas lacunas que, 

infelizmente, nos deixam inúmeras perguntas sem resposta. No manuscrito 

denominado Regra da Comunidade, por exemplo, há uma exortação explícita para 

que os membros da comunidade se separem do restante da sociedade, que na ótica 

deles encontrava-se mergulhada na iniqüidade, e formem uma fraternidade à parte, 

enunciando seu caráter sectário, o que se confirma pela prestação de um 

juramento de que eles se apartem dos chamados ímpios: 

“Esta é a regra para os homens da comunidade que se oferecem 
voluntariamente para converter-se de todo o mal e para manter-se 
firmes em tudo o que ordena segundo a sua vontade. Que se 
separem da congregação dos homens de iniqüidade para formar 
uma comunidade na lei e nos bens, e submetendo-se à autoridade 
dos filhos de Sadoc, os sacerdotes que guardam a aliança, e à 

autoridade da multidão dos homens da comunidade, os que se 
mantém firmes na aliança. Por sua autoridade será tomada a 

decisão do lote em todo assunto que concerne à lei, aos bens e ao 
juízo, para operar juntos a verdade e a humildade, a justiça e o 
direito, o amor misericordioso e a conduta modesta em todos os 
seus caminhos. (...) Todo o que entra no conselho da comunidade 
entrará na aliança de Deus em presença de todos os que se 

oferecem voluntariamente. Comprometer-se-á com um juramento 
obrigatório a retornar à lei de Moisés, com tudo o que prescreve, 
com todo o coração e com toda alma, segundo tudo o que foi 
revelado dela aos filhos de Sadoc, os sacerdotes que observam a 
aliança e interpretam a sua vontade, e à multidão dos homens de 
sua aliança que juntos se oferecem voluntariamente para a sua 
verdade e para caminhar segundo a sua vontade. Que pela aliança 

se comprometa a separar-se de todos os homens de iniqüidade que 
caminham por caminhos de impiedade. Pois eles não são contados 
em sua aliança, já que não buscaram nem investigaram os seus 
preceitos para conhecer as coisas ocultas nas quais erraram por sua 
culpa, e porque fizeram com insolência as coisas reveladas; por isso 
se levantará a cólera para o juízo, para executar vinganças pelas 

maldições da aliança, para infligir-lhes castigos enormes, para 
destruição eterna sem que haja um resto. (...) E que nenhum dos 
homens da comunidade se submeta à sua autoridade em nenhuma 
lei ou norma”. (MARTINEZ, Textos de Qumran, Regra da 
Comunidade (1QS) coluna 5, linhas 1-4, 8-13 e 16). 

 

  



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

41 

 

Via de regra, os qumranitas se autodesignavam como a “comunidade de 

Deus” e seus membros se definiam como uma fraternidade regida por um 

ordenamento interno, como seus próprios sacerdotes e levitas. 

“Todos os que se oferecem voluntariamente à sua verdade trarão 
todo o seu conhecimento, suas forças e suas riquezas à comunidade 
de Deus para purificar o seu conhecimento na verdade dos preceitos 

de Deus e ordenar as suas forças segundo os seus caminhos 
perfeitos e todas as suas riquezas segundo o seu conselho justo. 
(...) E todos os que entrarem na Regra da Comunidade 
estabelecerão uma aliança diante de Deus para cumprir tudo o que 
ordena e para não apartar-se de seu seguimento por nenhum 
medo, terror ou aflição, que suceda durante o domínio de Belial. 

Quando entrarem na aliança, os sacerdotes e os levitas bendirão ao 
Deus da salvação e a todas as obras de sua fidelidade, e todos os 
que entrarem na aliança dirão: “Amém, Amém”. (MARTINEZ, Textos 
de Qumran, Regra da Comunidade (1QS), coluna 1, linhas 11-13 e 
16-20). 

 

 Os membros de Qumrã também se intitulavam como “filhos da luz”, 

reforçando ainda mais nossa convicção de que eles se consideravam um grupo de 

caráter distinto em relação ao conjunto da sociedade. 

“Que Deus o separe [o ímpio] para o mal, e que seja cortado do 
meio de todos os filhos da luz por apartar-se do seguimento de 
Deus por causa de seus ídolos e de seu tropeço culpável. Que ponha 
o seu lote entre os malditos para sempre” (...) E ninguém descerá 

de sua posição nem subirá do lugar de seu lote. Pois todos estarão 
em um comunidade de verdade, de humildade boa, de amor 
misericordioso e de pensamento justo, uns para com os outros no 
conselho santo, membros de uma sociedade eterna. E todo o que 
recusa entrar na aliança de Deus para caminhar na obstinação de 
seu coração, não entrará na comunidade de sua verdade...” 
(MARTINEZ, Textos de Qumran, Regra da Comunidade (1QS), 

coluna 2, linhas 16-17 e 23-26). 
 

 

O dualismo que confronta luz e trevas, característico dos sectários de 

Qumrã, encontra eco no evangelho de João, compondo um denominador comum 

entre os sectários de Qumrã e a comunidade joanina. Vejamos os exemplos: 

 
Já o excerto abaixo parece denotar que o neófito devia passar por um ritual 

de aceitação se almejasse ingressar na comunidade. O ritual se realizava por meio 

de uma purificação pela água, o que se assemelha bastante com o ritual do batismo 

praticado pelas primeiras comunidades cristãs. 

 

“Não ficará limpo pelas expiações, nem será purificado pelas águas 
lustrais, nem será santificado pelos mares ou rios, nem será 
purificado por toda águas das abluções. Impuro, impuro será todos 
os dias que rejeitar os preceitos de Deus, sem deixar-se instruir 
pela comunidade de seu conselho”. (MARTINEZ, Textos de Qumran, 
Regra da Comunidade (1QS), coluna 3, linhas 4-6). 

 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

42 

 

 Agora vem a pergunta: o modelo de organização comunitária dos 

qumranitas, separado do restante da sociedade, na qual seus integrantes se 

enxergavam como uma agremiação específica de pessoas eleitas por Deus, e que 

por isso mesmo, se considerava como uma instituição insular e exógena dentro 

daquela sociedade – onde paradoxalmente eles estavam inseridos –, seria 

semelhante ao modelo engendrado pelos cristãos joaninos? 

 Para Jerome H. Neyrey, a estrutura retórica adotada pelo quarto evangelho 

sugere uma resposta positiva a esta questão. Em João, delineia-se dois tipos 

distintos de discurso narrativo: o primeiro representa o ponto de vista expresso 

pelas pessoas de fora da comunidade, os outsiders, ou forasteiros, que abarcam o 

conjunto dos não-crentes em Jesus e se mostram abertamente hostis ao seu status 

messiânico. O segundo compreende os membros da comunidade joanina, os 

insiders, que se ocupam o tempo todo de refutar as vituperações dos outsiders 

dirigidas contra Jesus. (NEYREY, 2009:4). 

 Da perspectiva dos outsiders, eles se utilizaram de diversos motes com o fito 

de chacotear da atribuição messiânica de Jesus. Um deles foi o apelo à sacralidade 

(ou neste caso em particular, à ausência dela) da região de origem de Jesus e a 

denúncia depreciativa da sua origem carnal, terrena. 

a) “Os judeus murmuravam, então, contra ele, porque dissera: ‘Eu 
sou o pão descido do céu’. E diziam: ‘Esse não é Jesus, o filho de 
José, cujo pai e mãe conhecemos? Como diz agora: ‘Eu desci do 
céu?’”. (Jo 6: 41-42). 

b) “Mas nós sabemos de onde esse é, ao passo que ninguém saberá 
de onde será o Cristo, quando ele vier”. (Jo 7:27). 

c) “Porventura pode o Cristo vir da Galileia? A Escritura não diz que 
o Cristo será da descendência de Davi e virá de Belém, a cidade de 
onde era Davi?”. (Jo 7: 41-42). 

 

O evangelho joanino contra-argumenta as vituperações dos outsiders no 

tocante à sua origem terrena e à sua descendência humana, transformando essas 

difamações em encômios a favor de Jesus. 

a) “Vós me conhecei e sabeis de onde sou; no entanto, não vim por 
minha própria vontade, mas é verdadeiro aquele que me enviou e 

que não conheceis. Eu, porém, o conheço, porque dele procedo, e 
foi ele quem me enviou”. (Jo 7: 28-29). 
b) “Embora eu dê testemunho de mim mesmo, meu testemunho é 
válido, porque sei de onde venho e para onde vou. Vós, porém, não 
sabeis de onde venho nem para onde vou”. (Jo 8:14). 
c) “Vós sois daqui de baixo e eu sou do alto. Vós sois deste mundo, 

eu não sou deste mundo”. (Jo 8:23). 

 

 Por fim, e coroando a contra-ofensiva da comunidade joanina sobre os seus 

difamadores externos, seu autor faz Jesus sentenciar uma provocação acérrima aos 

ouvidos dos críticos outsiders, os indivíduos hostis não pertencentes ao grupo: eles 

é que são meros mortais de carne e osso e, nas suas mentes carnais bitoladas, eles 

são incapazes de reconhecer o messias divino. “Aquele que vem do alto está acima 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

43 

 

de todos; o que é da terra é terrestre e fala como terrestre. Aquele que vem do céu 

dá testemunho do que viu e ouviu, mas ninguém acolhe o seu testemunho”. (Jo 

3:31).     

Outro artifício que os outsiders usavam para menosprezar Jesus e seus 

ensinamentos, consistia na alegação de que Jesus era um apedeuta, desapercebido 

de uma instrução ou de uma educação acadêmica formal; algo deveras estimado no 

antigo mundo mediterrânico, a exemplo do que ocorre quando Paulo exige respeito 

por ter estudado sob a tutela de Gamaliel (At 22:3). Por conseguinte, os inimigos 

exteriores à comunidade joanina afirmavam, sem-cerimônia, que o que Jesus 

ensinava e pregava não passava de um logro e de sofismas empregados para 

ludibriar os tolos: “Como entende ele de letras sem ter estudado?” (Jo 7:15). 

 Os insiders, contudo, faziam pouco caso da falta do conhecimento 

catedrático de Jesus e, ao contrário; o chamavam amiúde de rabi: a) Disseram-lhe: 

‘Rabi, onde moras?’” (Jo 1:38); b) “Enquanto isso, os discípulos rogavam-lhe: 

‘Rabi, come!”(Jo 4:31); c) “Rabi, quem pecou, ele ou seus pais, para que nascesse 

cego?” (Jo 9:2).  

O uso do pronome de tratamento rabi procede da crença dos membros da 

coligação joanina de que aquilo que Jesus fala e ensina lhe foi ensinado 

diretamente por Deus, conferindo a ele, portanto, plena legitimidade para pregar: 

  

a) “Com efeito, aquele que Deus enviou fala as palavras de Deus, 
pois ele dá o Espírito sem medida. O Pai ama o Filho e tudo 
entregou em sua mão”. (Jo 3:34-35);  

b) “Jesus lhes respondeu: ‘Minha doutrina não é minha, mas 
daquele que me enviou. Se alguém quer cumprir sua vontade, 
reconhecerá se minha doutrina é de Deus ou se falo por mim 

mesmo”. (Jo 7:16-17);  
c) “... não falei por mim mesmo, mas o Pai, que me enviou, me 
prescreveu o que dizer e o que falar. (...) O que falo, portanto, eu o 
falo como o Pai me disse”. (Jo 12:49-50). 

 

Os outsiders ainda caluniam Jesus, alguns rotulando-o de  ser um mau-

caráter, por enganar as multidões com palavras sedutoras e mentirosas: “Outros, 

porém, diziam: ‘Não. Ele engana o povo’”. (Jo 7:12). A acusação de ser Jesus um 

estelionatário reaparece na boca dos fariseus quando os guardas despachados por 

eles para prendê-lo, regressam de mãos vazias: “Responderam os guardas: ‘Jamais 

um homem falou assim!’ Os fariseus replicaram: ‘Também fostes enganados?’”. (Jo 

7:47). 

 Já os insiders, por seu turno, rebatem a acusação feita por seus adversários 

acerca da personalidade supostamente desonesta de Jesus, retratando-o como 

alguém que age virtuosamente. Afinal, Jesus honra o seu Pai: “Eu não tenho 

demônio, mas honro meu Pai e vós me desonrais”. (Jo 8:49); suas ações aprazem 

a Deus: “E quem me enviou está comigo. Não me deixou sozinho, porque faço 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

44 

 

sempre o que lhe agrada”. (Jo 7:29); obedece ao seu Pai ao extremo de sacrificar 

sua vida por ele: “Por isso o Pai me ama, porque dou minha vida...” (Jo 10:17) e o 

respeita, colocando a vontade do Pai sobre a sua própria: “... não procuro a minha 

vontade, mas a vontade daquele que me enviou” (Jo 5:30); “Meu alimento é fazer 

a vontade daquele que me enviou e consumar a sua obra”. (Jo 4:34); “... pois desci 

do céu não para fazer a minha vontade, mas a vontade daquele que me enviou”. 

(Jo 6:38).  

 Numa cultura patriarcal, onde a virtude dos filhos pautava-se pelo 

mandamento de “honrar seu pai”, o respeito exemplar de Jesus para com seu Pai e 

sua lealdade incondicional a ele, assume uma enorme importância. Sob o olhar dos 

cristãos joaninos, serve como refutação à infâmia lançada pelos outsiders sobre 

Jesus de que ele desonra Deus por seus pecados e seus supostos engodos. 

 Eu gostaria de salientar, acima de tudo, a frase do evangelho de João que, a 

meu ver, melhor sintetiza a autopercepção da comunidade joanina como sendo um 

“corpo estranho” em meio a uma humanidade pecadora que parecia querer alijá-la 

e mesmo persegui-la com um ódio contumaz: “Se o mundo vos odeia, sabeis que 

ele odiou primeiro a mim”. (Jo 15:18) 

 Não poderia haver uma similaridade maior com os sectários de Qumrã, pelo 

que podemos apreender desta lamentação, conquanto seja difícil afirmar com 

precisão que a comunidade joanina fosse uma seita. Apesar disto, e exatamente 

como no caso dos qumranitas, a comunidade joanina sentia-se, isso é certo, como 

uma entidade à margem da sociedade e marginalizada pela sociedade circundante, 

que lhe era francamente inamistosa. Todavia, existem ainda mais semelhanças 

entre os cristãos joaninos e a seita do Mar Morto. Podemos conferir isto nos trechos 

a seguir:  

 Nos fragmentos abaixo, percebemos que o conceito de justiça era 

demasiadamente estimado pelos pactuantes de Qumrã, que, não obstante, 

possuíam suas próprias regras de aplicação da justiça. 

 

 “E quando forem ao combate escreverão em seus 
estandartes: “Verdade de Deus”, “Justiça de Deus”, “Glória de 
Deus”, “Juízo de Deus” (...) E quando se aproximarem para o 
combate escreverão em seus estandartes: “Combate de Deus”, 

“Vingança de Deus”, “Processo de Deus”, “Recompensa de Deus”, 

“Força de Deus”, “Prêmio de Deus”, “Poder de Deus”, “Destruição 
de Deus de todas as nações vãs”...” (MARTINEZ, Textos de Qumran, 
Regra da Guerra (1QM), coluna 4, linhas 6, 11-12). 

“À idade de vinte e cinco anos entrará para ocupar o seu lugar 
entre os fundamentos da congregação santa para fazer o serviço da 
congregação. E aos trinta anos se aproximará para arbitrar 

disputas e juízos, e para ocupar o seu posto entre os chefes de 
milhar de Israel, os comandantes de centena, comandantes de 
quinzena, comandantes de dezenas, os juízes e os oficiais de suas 
tribos com todas as suas famílias, segundo a decisão dos filhos de 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

45 

 

Aarão, os sacerdotes, e de todos os chefes dos clãs da congregação, 

segundo caia a sorte para ocupar o seu lugar nos serviços, para sair 

e para entrar diante da congregação”. (MARTINEZ, Textos de 
Qumran, Regra da Congregação (1QSa), coluna 1, linhas 12-17). 

 

A importância que os qumranitas atribuíam à noção de justiça, bem como à 

sua correta aplicação e seu repúdio veemente a qualquer forma de distorção ou mal 

cumprimento da sua execução, sugere que o conceito de justiça funcionava dentro 

da seita como um elemento de coesão e, concomitantemente, servia como um 

elemento identitário pelo qual a comunidade se autodistinguia do restante da 

sociedade que, segundo ela, estava corrompida por uma justiça canhestra e 

desvirtuada dos seus reais objetivos.  

Dentro da perspectiva do elevado apreço dos qumranitas pela observância e 

pelo correto exercício da justiça, seus textos discorrem acerca de uma personagem 

obscura, mas provida de um epíteto bem sugestivo de acordo com a visão de 

mundo da seita: trata-se do tão decantado Mestre da Justiça. Ele não é um mero 

presidente ou chefe do grupo. Mais do que isso, o trecho a seguir deixa claro que o 

Mestre da Justiça é o fundador da congregação dos que se consideravam eleitos, 

tendo sido escolhido pelo próprio Deus para esta tarefa. 

“O ímpio pede emprestado, porém não paga, enquanto o justo se 
compadece e dá. Pois os que são abençoados por ele herdarão a 
terra, porém, os que por ele são amaldiçoados serão excluídos. Sua 
interpretação se refere à congregação dos pobres, pois deles é a 
herança de todo o mundo. Eles herdarão a alta montanha de Israel 

e em sua montanha santa se deleitarão, porém, os amaldiçoados 
por ele serão excluídos. Sua interpretação se refere ao Sacerdote, o 

Mestre da Justiça, quem Deus escolheu para estar diante dele, pois 
o estabeleceu para construir por ele a congregação de seus 
eleitos e endireitou o seu caminho, em verdade”. (MARTINEZ, 
Textos de Qumran, 4Q Pesher Salmos, Fragmento 171, coluna 3, 
linhas 8-12 e 16-17). 

 
        Na sua condição de fundador mítico da comunidade, seus membros criam 

piamente na necessidade de se escutar a voz do Mestre da Justiça, pois a ele é 

imputada a missão de instruir os seus fiéis membros da seita sobre as leis 

prescritas por Deus para a aplicação da justiça em relação ao universo dos demais 

homens. E seus pactuantes acreditavam que, mediante o conhecimento dessas leis 

e normas, sua irmandade teria poder sobre toda a humanidade, atribuindo a elas 

uma natureza quase mágica. 

“Todos os que se mantém firmes nestas normas, indo e vindo de 
acordo com a lei, e escutaram a voz do Mestre, e confessam diante 

de Deus: “Certamente pecamos, tanto nós como nossos pais, 
caminhando contrariamente às ordens da aliança; justiça e verdade 
são os teus juízos contra nós”; e não levantam a mão contra as 
suas normas e seus juízos justos e seus testemunhos verdadeiros; e 
são instruídos nas ordens primeiras conforme as quais foram 
julgados os homens do Único; e prestam serviços à voz do Mestre 
da Justiça; e não rejeitam as normas santas quando as ouvem; eles 

se regozijarão e se alegrarão, e seu coração será forte, e dominarão 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

46 

 

sobre todos os filhos do mundo”. (MARTINEZ, Textos de Qumran, 

Documento de Damasco (CD), coluna 20, linhas 27-34). 

 
      A crença de que tais leis e normas trazidas pelo Mestre da Justiça tivessem um 

caráter mágico residia na convicção de que Deus havia revelado ao Mestre da 

Justiça todos os mistérios concernentes ao fim dos tempos; mistérios estes que 

Deus havia ocultado até mesmo aos grandes profetas de Israel. Por isto, não é de 

se surpreender que os membros da congregação se apresentassem como leais 

seguidores do Mestre da Justiça.  

      Neste tópico, eu introduzi como quadro teórico a abordagem praxiológica de 

Pierre Bourdieu (2011), desenvolvida por ele na sua obra O Poder Simbólico. Esta 

tem como eixo o entendimento de que, se por um lado, os agentes sociais têm uma 

apreensão ativa do mundo, constroem visões de mundo que contribuem, de forma 

operante, para conservar ou transformar a sociedade; por outro lado, a ação 

desses agentes depende das estruturas sociais já preexistentes, ou seja, do seu 

contexto objetivo. “Os ‘sistemas simbólicos’, como instrumentos de conhecimento e 

de comunicação, só podem exercer um poder estruturante porque são 

estruturados”. (BOURDIEU, 2011:9).  

        A formação de uma comunidade religiosa, assim como toda associação 

composta por seres humanos numa sociedade, é produto da ação dos indivíduos 

sobre o mundo e sobre si mesmos. Pierre Bourdieu ressalta que a proximidade 

entre as pessoas galvaniza a potencialidade objetiva de uma unidade, melhor 

dizendo, aponta para a formação de grupo, no sentido de pessoas que se 

identificam como integrantes de uma mesma entidade. A identidade, neste caso, 

não é fruto de interesses circunstanciais e transitórios, mas é produto da cultura de 

grupo, elaborada a partir das ressignificações dos elementos referentes ao sistema 

cultural mais amplo, ao qual Bourdieu definiu empiricamente na sua praxiologia 

como o conceito de habitus.4(BOURDIEU, 2011: 60). Bourdieu quis demonstrar que 

as regularidades objetivas dos comportamentos sociais coexistem com práticas de 

improvisação e criação dentro de certos nichos sociais num processo dialético de 

interação, onde as duas partes ao interagirem se transformam mutuamente, 

gerando aquilo que Bourdieu conceitualizou como habitus. 

       O habitus articula, portanto, dialeticamente, o ator social e a estrutura social 

que o envolve, através de princípios de ação e de reflexão, esquemas de percepção 

e de entendimento, sob a forma de estruturas subjetivas sempre dependentes da 

objetividade externa. Estruturado, o habitus não cessa de produzir percepções, 

opiniões, crenças, gestos; enfim, um conjunto inesgotável de produções simbólicas.  

                                                           
4
 Segundo Bourdieu, a noção de habitus exprime, sobretudo, a recusa a toda uma série de alternativas nas 

quais a ciência social se encerrou: a da consciência (ou do sujeito) e do inconsciente, a do finalismo e do 

mecanicismo, etc.  



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

47 

 

        Os agentes sociais são produtos da história do seu tempo e da experiência 

acumulada por eles na vivência daquele tempo. (BOURDIEU, 2011:70-71). Neste 

viés, podemos aferir que o campo religioso5, em relação à estrutura social mais 

ampla que o contém, torna-se um subcampo que, por sua vez, influencia tal 

estrutura numa dinâmica que se retroalimenta. (BOURDIEU, 2011:66). 

        Estes mesmos agentes determinam ativamente, por intermédio de categorias 

de percepção e de apreciação cognitiva, que são social e historicamente 

constituídas, a situação que os determina, num feedback contínuo. Pode-se mesmo 

dizer que os agentes sociais são determinados na medida em que eles se 

determinam, tratando-se de uma determinação recíproca. 

 “... eu desejava pôr em evidência as capacidades ‘criadoras’, 
ativas, inventivas, do habitus e do agente (que a palavra hábito não 

diz), embora chamando a atenção para a ideia de que este poder 
gerador não é o de um espírito universal, de uma natureza ou de 
uma razão humana, como em Chomsky (...), mas sim o de um 
agente em ação...” (BOURDIEU, 2011: 61). 

 

       Os atores sociais somente podem produzir, intelectualmente, quando têm 

diante de si uma matéria-prima que possa lhes servir de base. Na perspectiva de 

Bourdieu, esta matéria-prima é o ethos. Segundo Bourdieu, a força do ethos se 

traduz como uma moral que se tornou uma práxis na sociedade e que – no caso 

específico da minha tese – abrange os códigos legais responsáveis pelo 

cumprimento das obrigações e dos direitos que as pessoas devem manter entre si, 

e também por preservar o zelo que elas devem manter em relação aos preceitos da 

religião; bem como a observância e a punição aos indivíduos que infringem tais 

normas. Ocorre que essa práxis é filtrada e ressignificada pelo código ético de um 

determinado grupo, produzindo aquela interação dialética a qual já nos referimos 

há pouco como habitus. 

        Diante do que foi exposto, inferimos que a identidade de uma fraternidade 

religiosa constrói-se sobre a base do habitus que compreende as dimensões do 

ethos (entendido aqui enquanto espaço social onde seus agentes estão inseridos) e 

da ética idiossincrática daquele determinado grupo, dentro do campo social. Dessa 

forma, se por um lado, o habitus reproduz os referenciais da cultura legitimada; por 

outro lado, desenvolve um trabalho cognitivo de ressignificação daquela cultura. 

Um novo habitus foi, pois, o “desafio” da ressignificação dos costumes éticos e 

normativos, das práticas e dos valores, empreendido pelos sectários de Qumrã. 

 A compreensão dos efeitos da estrutura institucionalizada do estado 

sacerdotal judaico (percebidos, grosso modo, como degeneradores pelos membros 

de Qumrã) e seus desdobramentos, tidos como imorais, ofereceu para os 

qumranitas um campo de poder – e de lutas –, apontando também certas 

                                                           
5
 Bourdieu define campo religioso como uma estrutura de relações objetivas.  



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

48 

 

“apropriações das práticas” como modos de resistência/mudança à situação 

dominante da estrutura “técnico-racional”. 

 A discussão sobre habitus como espaço de construção dos referentes 

identitários de Qumrã destaca alguns aspectos que se referem à identidade no 

âmbito institucional e na relação intrínseca de momentos que apontam decorrências 

e possibilidades de construção de novo habitus, no campo religioso, que se 

consolida na (re)construção da identidade comunitária. 

 Tanto os qumranitas quanto os cristãos joaninos eram, na esteira do 

pensamento de Bourdieu, “portadores da epistemologia da prática”, pois tinham um 

conhecimento e um referencial teórico a partir das escrituras (ainda que este 

conhecimento fosse canalizado pela via da oralidade no caso dos primeiros 

cristãos), concatenados a partir das suas próprias exegeses, que é o que os 

diferenciava e os estabelecia como grupos dotados de uma natureza particular 

frente ao restante da sociedade. 

 Desta forma, faz todo sentido falar da dimensão coletiva para a 

(re)construção da identidade religiosa como projeto coletivo – o que demandou do 

ambiente de discussão acerca dos mitos narrados oralmente (ou sobre a base de 

leituras teológicas, no caso dos qumranitas) a criação de estratégias que 

mobilizassem ambos, os qumranitas e os cristãos joaninos, na construção de um 

código ético próprio para se conceber a justiça entre seus pares e, principalmente, 

na formulação de uma herança messiânica legitimamente aceita, onde suas 

respectivas teorizações éticas sobre a justiça pudessem lhes fazer sentido.  

  

Documentação textual:  

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Trad. de GIRAUDO, Tiago ( 5ª ed.). SP: Paulus, 1996.  

KITTEL, Gerhard & FRIEDRICH, Gerhard. Theological Dictionary of the New  

     Testament. Volume VIII, Germany: Eerdmans Publishing Co., 1972. 

MARTINEZ, Florentino G. Textos de Qumran. RJ: Petrópolis, Vozes, 1995. 

 

Textos Teóricos: 

 BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. RJ: Bertrand Brasil, 2011. 

 

Bibliografia: 

 

COLLINS, John. Messianism in the Maccabean Period. In: NEUSNER, Jacob., GRE- 

       EN, William, FRERICHS, Ernest. Judaisms and their messiahs at the turn of the 

      christian era. New York: Cambridge University Press, 1996, pp.97-110. 

CULLMANN, Oscar. Das origens do evangelho à formação da teologia cristã. SP: 



RJHR IX: 17 (2016) – Daniel Soares Veiga 
 

49 

 

      Ed. Novo Século, 2000. 

FLUSSER, David. O judaísmo e as origens do cristianismo. RJ: Imago, 2000.  

HORSLEY, Richard. & HANSON, John. Bandidos, Profetas e Messias: movimentos 

       populares no tempo de Jesus. SP: Paulus, 1995. 

LEITE, Edgard. Os Manuscritos de Qumran e a Teologia do Cristianismo Antigo. In: 

    Revista Eletrônica do Jesus Histórico. Ano [2008], vol. 1, pp. 22-31, ISSN 1983- 

    4810. 

MOLONEY, Francis. The Parables of Enoch and the Johannine Son of Man.In: BOCK, 

       Darrell L. & CHARLESWORTH, James H. Parables of Enoch: a paradigm shift.  

       New York: Bloomsbury T&T Clark, 2013, pp. 269-293. 

NEYREY, Jerome. The Gospel of John in Cultural and Rhetorical Perspective. Cam- 

       bridge: Eerdmans Publishing Co., 2009. 

REYNOLDS, Benjamin. The Apocalyptic Son of Man in the Gospel of John. Germany: 

      Tubingen, Mohr Siebeck, 2008. 

___________________. The Enochic Son of Man and the Apocalyptic Background 

      of the Son of Man Sayings in John’s Gospel. In: BOCK, Darrell L. & CHARLES- 

      WORTH,  James H. Parables of Enoch: a paradigm shift. New York: Bloomsbury 

      T&T Clark, 2013, pp. 294-314. 

SEGAL, Alan F. The Risen Christ and the Angelic Mediator Figures in Light of  

     Qumran. In: CHARLESWORTH, James H. Jesus and the Dead Sea Scrolls. New 

      York: Doubleday, 1992, pp. 302-332. 

TUÑÍ, Josep Oriol & ALEGRE, Xavier. Escritos Joaninos e Cartas Apostólicas. SP: 

      Ed. Ave-Maria, 2007.  

 

 

 

 

 

 


