
 

Recebido em: 30/04/2016 

Aceito em: 02/06/2016 

 

Kissimbiê: Águas do saber. A política de musealização como estratégia das 

comunidades-terreiro para o fortalecimento das suas memórias e das suas 

identidades. 

 

Kissimbiê: Waters of knowledge. The politics of musealization as a strategy 

of the community-terreiro for the strengthening of their memories and 

their identities. 

Elizabeth Castelano Gama1 

Mestre em História Social pelo PPGH-UFF 

http://lattes.cnpq.br/7859608351256533  

 

Resumo: O artigo propõe analisar a criação e dinâmica de exposição do memorial 

Kissimbiê: Águas do saber no terreiro Mokambo em Salvador/BA. O memorial está 

inserido no projeto de doutorado Lugares de memórias do povo-de-santo: 

patrimônio cultural entre museus e terreiros que estuda a prática de 

patrimonialização de objetos relacionados ao Candomblé através de museus 

dedicados ao tema. Entendo a criação desses memoriais a partir de uma dinâmica 

de busca por outro tipo de visibilidade na sociedade que tem parceria com projetos 

de política pública. Esses memoriais ampliam o debate sobre a patrimonialização do 

Candomblé para além dos processos de tombamentos de terreiros.  

 

Palavras-chave: memória; identidade; patrimônio; museus; candomblé.  

 

                                                           
1
 Doutoranda em História Social pelo PPGH-UFF sob o título: Lugares de memórias do povo-

de-santo: patrimônio cultural entre museus e terreiros. Bolsista da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior- CAPES sob orientação da Professora Doutora 
Ana Maria Mauad Essus.  

http://lattes.cnpq.br/7859608351256533


RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

70 

 

Abstract: The article aims to analyze the creation and dynamic exhibition of 

memorial Kissimbiê: Águas do saber in Mokambo yard in Salvador / BA. The 

memorial is inserted in the doctoral project Places of the people saint-memories: 

cultural heritage of museums and terraces that studies the practice of patrimonial 

objects related to Candomblé through museums devoted to the subject. I 

understand the creation of these memorials from a dynamic search for another kind 

of visibility in society that partners with public policy projects. These memorials 

broaden the debate on patrimonialization Candomblé beyond overturning processes 

yards. 

 

Keywords: memory; identity; patrimony; museums; Candomblé. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

71 

 

O museu permite que as populações ganhem em conhecimento 

sobre si mesmas, sobre sua própria história, e se tornem 

conscientes do seu valor. Neste espelho, a comunidade se vê, se 

reconhece, se acha ‘bela’ e aprende a se amar (SOARES, B.C.  & 

SCHENEIDER, T, 2009). 

 

Entrada do memorial Kissimbiê: Águas dom saber 

 

O artigo sobre o memorial Kissimbiê: Águas do saber está inserido em uma 

pesquisa mais ampla sobre diversos museus no país que, de alguma forma, 

possuem em seu acervo objetos que remetem à religião Candomblé. O objetivo da 

pesquisa é analisar as diversas formas que são contadas a história da religião de 

matriz africana no Brasil. 

 Assim, selecionei diferentes tipos de museus. Temos os museus que 

classifiquei como museus da África no Brasil, representados pelos Museu Afro-

brasileiro em Salvador e o Museu Afro-Brasil em São Paulo. Ambos possuem vasto 

acervo sobre a diáspora negra e incluem em suas temáticas o Candomblé. 

Como segunda classificação, temos 4 acervos que denominei de museus da 

repressão. São aqueles nos quais as coleções têm ligação direta com os objetos 



RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

72 

 

apreendidos pela polícia no início do século XX. São objetos que formam um acervo 

que tem origem na repressão à prática do Candomblé. Estas coleções estão 

localizadas nos Estados do Rio de Janeiro, Bahia, Pernambuco e Alagoas.  

E, por fim, apresento o terceiro grupo analisado que são os museus 

comunitários. São museus e memoriais que estão localizados dentro de 

comunidades-terreiro. O memorial Kissimbiê está agrupado nesta última categoria. 

Mas antes de observar sua criação e dinâmica, gostaria de delimitar o uso do 

conceito de museu comunitário que emprestei do campo da Museologia para 

justificar a relevância da categoria para a compreensão da relação entre a criação 

de museus dentro de terreiros e a história que temos o objetivo de analisar.  

 

Sobre museus comunitários e o “não-público”.  

A crítica ao caráter elitista dos museus atravessou a metade do século XX e 

ainda ecoa nos dias atuais em encontros da área de Museologia e Patrimônio pelo 

mundo. Considerados como instituições burguesas pelo movimento de estudantes 

parisienses que gritavam nas ruas na década de 1960, os debates e estratégias de 

tornar o espaço museal um local plural de construção de identidades continua 

bastante atual. O slogan la jaconde au metro renegava o público tradicional que 

frequentava os museus. A busca era pelo não público.  

As práticas político-sociais da vida em sociedade atingem inevitavelmente e 

fazem refletir o campo do saber acadêmico. Um movimento conhecido no campo da 

História, a nouvelle histoire, questionou um modo de se pensar e escrever a 

História e propôs novos problemas, abordagens e objetos. Podemos comparar a 

tentativa de quebra do paradigma tradicional no campo da História com o que 

ocorreu na área da Museologia.  

Movimento conhecido como a Nova Museologia, houve a escolha do museu 

como um campo de reflexão teórico e epistemológico e um espaço para a política 

de democratização cultural. Surgem novas propostas para o uso da instituição. 

(...) Da apreciação crítica de que, até aí, o museu tinha sido um 
instrumento ao serviço das elites sociais e intelectuais, é entendido que a 
continuação da sua existência deve passar pela sua transformação em 

instituição ao serviço de todos e utilizado por todos. O museu pode e deve 
ser um instrumento privilegiado de educação permanente e um centro 
cultural acessível a todo. (DUARTE, A. 2013, P 101)  

 

Segundo Alice Duarte, de importância crucial nesta renovação conceitual foi 

o papel dos antropólogos nos museus etnográficos ao reforçarem a necessidade de 

contextualizar os objetos destituídos de seu valor intrínseco, ou seja, separados e 

exposto fora de seus ambientes de origem. A contextualização situa os objetos 

dentro de um discurso expositivo.  



RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

73 

 

Com a missão de transformar o museu em um instrumento de aprendizado, 

surgiram as propostas inovadoras de criação de outros tipos de museus: o 

ecomuseu e o museu da comunidade, os museus comunitários.  

Interessa-me a delimitação do uso da categoria de museus comunitários 

inserido em uma nova dimensão social atribuída ao espaço museal para definir em 

quais termos são pensados os memoriais criados dentro das comunidades-terreiro.  

Ao escolher trabalhar com a categoria de museus comunitários para 

compreender a criação de memoriais em terreiros de Candomblé sugeri que essa 

política de musealização pode ser entendida como uma das estratégias de 

visibilidade e de afirmação de identidades.  

A ausência de representação em museus pelos estados brasileiros sobre 

religiosidade de matriz africana unida ao desejo expresso de fazer conhecer a sua 

história, parece levar cada vez mais à prática de musealização dos terreiros. Dessa 

forma, apesar de não estar expressa na fala de nenhum sacerdote que entrevistei 

até o momento, que seus memoriais enquadram-se em uma categoria, veremos 

que a iniciativa de criação desses espaços memoriais são bastante similares a 

escritas dos pesquisadores que pensam epistemologicamente os museus 

comunitários como espaços nos quais o principal elemento a se exibir são as 

experiências sociais. E, o principal, nesses espaços a comunidade não é apenas 

tema ou público, é ator ao criar conceitualmente a narrativa a ser exposta e gerir 

administrativamente o memorial. São discursos museológicos e memórias 

construídas por vozes até agora ausentes nos museus tradicionais. Acredito que os 

museus comunitários em terreiros possibilitam um não-tema a um não-público.  

 

Memorial Kissimbiê: Águas do saber.  

Criado e gerido pelo sacerdote Anselmo Santos, o memorial Kissimbiê 

localiza-se dentro da comunidade terreiro Mokambo2, fundado em 1996 no bairro 

Vila Dois de Julho em Salvador. 

Estudando a história do Candomblé no século XX, podemos perceber um 

considerável fluxo migratório de sacerdotes que se dirigiram ao Centro-Sul do país 

vindos do Nordeste. A história do Senhor Anselmo Santos não seguiu este fluxo. 

Nascido e iniciado no culto aos Orixás no Rio de Janeiro, Tata Anselmo constituirá 

sua trajetória sacerdotal a partir dos anos 1980 na Bahia quando realiza o ritual de 

sete anos na casa de santo de Mãe Mirinha do Portão em Lauro de Freitas.  

Assim, o Terreiro do Mokambo filia-se à tradição religiosa bantu, Candomblé 

Angola, com origem na família Goméia, já que Mãe Mirinha do Portão era filha-de-

                                                           
2
 ONZÓ NGUZO ZA NKISI DANDALUNDA YE TEMPO é o nome religioso do terreiro.  



RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

74 

 

santo de Joãozinho da Goméia. Dessa forma, o memorial Kissimbiê se constitui 

como um lugar de memória religiosa do Candomblé Angola.  

O processo de pesquisa no memorial Kissimbiê iniciou-se com uma visita 

técnica ao espaço, realização de registro fotográfico seguida de entrevista com o 

responsável pelo memorial, o sacerdote do terreiro.  

Presente na fala de Tata Anselmo está a principal motivação da criação do 

memorial: “necessidade de contar as histórias dos meus ancestrais que foram 

muito combatido durante um período (...)”3. Esta também foi a motivação que 

levou o sacerdote no ano de 2005 à seleção do curso de Mestrado da Universidade 

do Estado da Bahia para pesquisar a tradição e o legado bantu.  

Se já observamos que uma das grandes motivações para a criação de 

memoriais em terreiro é o desejo de ter voz e contar a sua história, no caso do 

memorial Kissimbiê há um esforço de contar a história da tradição bantu como 

integrante importante da história do Candomblé.  

Historicamente, a contribuição da cultura africana bantu foi subestimada na 

literatura sobre religiosidade de matriz africana. Os textos acadêmicos e literários 

elegeram a tradição nagô/ketu como exemplo de tradição religiosa e, em alguns 

casos, como nos escritos de Edson carneiro e Roger Bastide, a tradição bantu foi 

deslegitimada. 

Assim, o memorial Kissimbiê é um lugar de memória religiosa que reivindica 

contar a sua trajetória enquanto comunidade religiosa para a sociedade e defender 

a contribuição da tradição bantu para a formação e história do Candomblé. Para a 

criação e manutenção do projeto o sacerdote resolveu inscrever o projeto do 

memorial em um edital público da Secretaria de Cultura, tendo recebido verbal 

federal para a construção do espaço. Na justificativa do projeto também estava 

presente a ausência de incentivo de políticas públicas para comunidades religiosas 

fora do eixo dos Candomblés considerados tradicionais de origem nagô/ketu.  

Além da fala de o memorial ter um objetivo específico, em alguns momentos 

também está presente a ideia de que o memorial pode incentivar mais pesquisas 

sobre o Candomblé Angola. Surgiu então, segundo Tata Anselmo, a ideia de criação 

de uma biblioteca dentro do memorial com um espaço para leitura e consulta. 

Segundo o sacerdote, seria necessário material acadêmico que desse suporte ao 

que o museu reivindicava: a riqueza e a complexidade da cultura bantu. O acervo 

de obras de pesquisa são tão importantes no espaço memorial a ponto de Tata 

Anselmo afirmar que a maior riqueza do seu acervo são os trabalhos de pesquisa 

sobre a tradição bantu reunidos na biblioteca.  

                                                           
3
 TRANSCRIÇÃO de Entrevista realizada com Tata Anselmo. p. 08 



RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

75 

 

Um painel divide os ambientes da sala e contem a ficha técnica dos 

colaboradores do espaço. Ao lado, um texto de apresentação do memorial que 

define conceitos e motivações. Ele parte de uma explicação sobre a chegada dos 

primeiros africanos escravizados no Brasil, de origem bantu, sua importância 

cultural e enfatiza a sua invisibilidade quando o assunto é matriz africana no 

Candomblé. 

Uma das razões oferecidas sobre essa invisibilidade relaciona-se ao contato 

e posterior sincretismo entre os africanos bantus e os indígenas. Conceituando este 

sincretismo como uma “tática inteligente e sutil”, a apresentação afirma que há 

grande lacuna na história dos povos de origem bantu pois pesquisadores negaram-

se a se dedicar a essas vivências sincréticas, privilegiando as que consideraram 

“puras”.  

Está expresso no texto que o memorial Kissimbiê tem como objetivo contar 

parte dos caminhos dos povos de tradição bantu partindo da história ancestral do 

terreiro Mokambo.     

 

 

Após o texto de apresentação, vemos o livro de assinaturas dos visitantes e 

inicia-se a exposição do acervo do memorial com a figura expoente do caboclo Pena 

Dourada. Iniciar a exposição com a presença de um manequim de roupa 

representando um caboclo, com as suas vestes, não é um fato banal analisando o 



RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

76 

 

contexto total da proposta do memorial. É algo relevante que marca uma 

identidade sobre o Candomblé Angola, de origem Goméia, que tem a figura de um 

espírito de indígena como elemento diferenciador, já que as demais nações de 

Candomblé negam essa ligação sincrética.  

A negação aos cultos de caboclo pelos candomblés considerados tradicionais 

chegou ao ponto de no início do século XX religiosos e pesquisadores se referirem à 

essas práticas como “candomblés de caboclo”, diferenciando-se dos candomblés 

que se autodenominavam puros, ou seja, livre de influências culturais que não 

fossem africanas  de origem nagô.  

Este candomblé de caboclo, considerado por Édison Carneiro “um processo 

sincrético afro-ameríndio”, fazia parte de um conjunto de práticas religiosas 

consideradas menores, porque sincréticas, por parte dos grupos religiosos 

tradicionais e entre os terreiros acusados como sendo de candomblé de caboclo 

estavam os terreiros de dois importantes sacerdotes baianos que possuem 

trajetórias polêmicas: Jubiabá e Joãozinho da Goméia. Os dois sacerdotes que 

constroem o início da árvore ancestral do terreiro Mokambo.  

Assim, a exposição inicia-se marcando identidade com memórias específicas 

e mostrando qual história pretende contar. Sem dúvidas, uma história bem pouco 

lembrada até o momento.  

No decorrer da escrita sobre o memorial Kissimbiê para a pesquisa, outras 

peças do acervo trarão inspirações para pensarmos as escolhas dos temas que a 

comunidade elegeu para representar sua história. Na museologia, chamam-se estas 

peças de “objetos geradores”. Objetos que geram questões aos pesquisadores.  

 A vestimenta de uma entidade religiosa ao entrar no espaço expositivo 

perde as suas funções originais e passam a expressar outros valores, de acordo 

com as concepções de quem a expõe. Certamente o objetivo do memorial Kissimbiê 

ao iniciar sua exposição com a representação do caboclo não é o de apenas 

apresentar como se vestem as entidades no contexto ritual no terreiro do 

Mokambo.  

A imagem imponente do caboclo é um objeto gerador que remete a história 

e a memória do Candomblé. E esta é uma história conflituosa pois envolveu e ainda 

envolve processos de legitimação, discursos  de pureza e debates sobre 

hierarquização étnica. Assim, abrir a exposição sobre uma comunidade religiosa de 

candomblé com um caboclo é um ato comunicativo relevante para análise. 

Comunica a identidade desse terreiro e a importância que o tema possui para a sua 

história. Mesmo que o visitante não perceba essa nuance, as vozes silenciosas se 

apresentam como uma leitura possível.  

 



RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

77 

 

Os processos de musealização e sua relação com os museus 

comunitários 

A iniciativa de criação de memoriais dentro de terreiros ainda será analisada 

a partir do amadurecimento da pesquisa. Os dados iniciais e específicos para o caso 

do memorial Kissimbiê oferecem reflexões relevantes para esta questão.  

Pensar a prática da musealização nas comunidades-terreiro remete, 

primeiramente, à estratégia de preservação física do espaço. Possuir um memorial 

confere status ao local por ser uma instituição cultural de ensino e pesquisa, por 

vezes teve origem através de editais públicos de órgãos governamentais.  

Ampliando o sentido, a estratégia de preservação também relaciona-se com 

o desejo de preservar aquilo que não é perceptível fisicamente, a memória.  

Marília Cury (CURY, M. 2005) parte da ideia que a musealização pode ser 

entendida como a valorização dos objetos através da seleção para integrar uma 

coleção. Musealizar é atribuir valores. E são esses valores que a pesquisa se 

interessa analisar através de uma metodologia que engloba pesquisa bibliográfica e 

história oral.  

Ao musealizar objetos é atribuído a eles a função também de documento 

através do processo de selecionar, preservar e divulgar: “Tais processos (...) 

exprimem na prática a crença na possibilidade de construção de uma síntese a 

partir da seleção, ordenação e classificação de elementos que, reunidos em um 

sistema coerente, representarão uma realidade maior e mais complexa” 4.  

Acredito que cada museu selecionado para análise do projeto possui esta 

síntese complexa que expressa, ao final, a sua fala sobre a sua própria história.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
4
 LOUREIRO, M. L. N.M. Preservação in situ X ex situ: reflexões sobre um falso dilema. In: 

SEMINARIO IBEROAMERICANO DE INVESTIGACIÓN EM MUSEOLOGÍA, 3. Madrid, 2011. 

Disponível em: http://www.siam2011.eu/wp-content/uploads/2011/10/Maria-Lucia-de-Niemeyer-

ponencia-Draft.pdf . Acesso em: 15/10/2015 30 out. 2011. 



RJHR IX: 17 (2016) – Elizabeth Castelano Gama 
 

78 

 

BIBLIOGRAFIA 

CURY, Marília Xavier. Exposição: concepção, montagem e avaliação. 

São Paulo: Annablume, 2005. 

DUARTE, Alice. Nova Museologia: os pontapés de saída de uma 

abordagem ainda inovadora. Revista Museologia e Patrimônio. PPG-PMUS 

Unirio | MAST - vol. 6 no 1 – 2013. p.101 

LOUREIRO, M. L. N.M. Preservação in situ X ex situ: reflexões sobre um falso 

dilema. In: SEMINARIO IBEROAMERICANO DE INVESTIGACIÓN EM 

MUSEOLOGÍA, 3. Madrid, 2011. Disponível em: http://www.siam2011.eu/wp-

content/uploads/2011/10/Maria-Lucia-de-Niemeyer-ponencia-Draft.pdf 

SOARES, Bruno C. B. SCHEINER, Terza C.M. As ascensão dos museus 

comunitários e os patrimônios ‘comuns’: um ensaio sobre a casa. Anais do X 

ENANCIB. João Pessoa: Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação 

em Ciência da Informação, 2009. 

 

 

 

http://www.siam2011.eu/wp-content/uploads/2011/10/Maria-Lucia-de-Niemeyer-ponencia-Draft.pdf
http://www.siam2011.eu/wp-content/uploads/2011/10/Maria-Lucia-de-Niemeyer-ponencia-Draft.pdf

