
 
Recebido em: 21/09/2016 

Aceito em: 30/10/2016 

 

PROCESSO DE DIVINIZAÇÃO DE JESUS DE NAZARÉ NO MUNDO ROMANO 

(312-381)  

 

DIVINISATION PROCESS OF JESUS OF NAZARETH IN THE ROMAN WORLD 

(312-381) 

 

Carlos Antonio dos Santos1 

http://lattes.cnpq.br/1465349879031839 

 

Orientador: Prof. Ms. Denis Renan Correa2 

                                                            http://lattes.cnpq.br/3958268241529325 

 

Resumo: Jesus de Nazaré foi um judeu de seu tempo, que conhecia a Lei judaica 

(Torah), de forma que a praticou e a ensinou até os seus últimos dias de vida. Mas, 

após sua morte, parte de seus seguidores passaram a enxerga-lo como o próprio 

Deus encarnado. Nesse sentido, este artigo tem como objetivo discutir e analisar 

como se deu o processo de divinização de Jesus de Nazaré no mundo romano, e, ao 

mesmo tempo mostrar que nem todos os cristãos do período em estudo pensavam 

em um Jesus semelhante a Deus ou um Jesus como sendo o próprio Deus, já que 

ele era oriundo de uma sociedade monoteísta organizada, a qual possuía leis, 

regras e mandamentos altamente rígidos. Dessa forma, principalmente em meio à 

classe letrada do mundo romano, em especial, entre os sacerdotes cristãos, 

desencadeou uma longa e acirrada disputa teológica que envolveu até mesmo 

imperadores como Constantino I e Teodósio I.    
 

Palavras-chave: Monoteísmo. Judaísmo. Cristianismo. Divinização de Jesus. 

Império Romano.   
 

Abstract: Jesus of Nazareth was a Jew of his time, who knew the Jewish Law 

(Torah), so that practiced and taught until his last days of life. But after his death, 

some of his followers now see as the incarnate God. In this sense, this article aims 

                                                           
1
 Licenciado em História pelo Centro de Artes Humanidades e Letras (CAHL) da Universidade Federal 

do Recôncavo da Bahia (UFRB). Possui curso médio em Teologia pela Escola Teológica da Assembleia 

de Deus no Brasil (ESTEADEB) pelo núcleo de Salvador no estado da Bahia.   
2
 Licenciado em História pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) (2009) e Mestre pela 

mesma instituição (2012), atualmente atua como Professor Assistente II na área de História Antiga e 

Medieval na Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (UFRB).   



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

96 

 

to discuss and analyze how was the deification process of Jesus of Nazareth in the 

Roman world, and at the same time show that not all Christians of the period under 

study thought in a similar Jesus God or Jesus as God himself, since he was coming 

from an organized monotheistic society, which had laws, rules and highly rigid 

commandments. Thus, particularly among the literate class of the Roman world, 

especially among the Christian priests triggered a long and fierce theological 

dispute that involved even as emperors Constantine and Theodosius I.  

 

Keywords: Monotheism. Judaism. Christianity. Deification of Jesus. Roman Empire.   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

97 

 

Introdução 

No século I da era cristã, a Judéia estava ocupada pelo “poderoso” Império 

Romano. Se sentindo oprimidos pela ocupação romana, os judeus desejavam 

ardentemente se livrarem dos seus opressores, mas para isso precisavam de um ou 

mais lideres que comandassem uma grande revolta contra Roma. Foi o que 

realmente aconteceu, na Judéia, vários lideres com aspirações messiânicas 

surgiram durante quase todo o primeiro século da era cristã (HOSLEY; HANSON, 

1995, p. 89-124). Foi nesse mesmo período e de grande turbulência política, 

econômica, social e religiosa que surgiu na Judéia um homem de origem 

camponesa da região da Galiléia ensinando a obediência às Leis de Deus, fazendo 

discursos formidáveis que atraia multidões (Mateus 5: 1-12).3 Seu nome a princípio 

em hebraico era Yeshua e em grego Iesous, o qual após sua morte por volta dos 

anos 30 d.C. em meio ao mundo greco-romano passou a ser conhecido como 

Iesous Christos (Jesus Cristo) o filho de Deus, e mais tarde, ainda na segunda 

metade do século primeiro da era cristã, foi considerado por muitos de seus 

seguidores como sendo o próprio Deus encarnado.        

O projeto messiânico de Yeshua (Jesus) a princípio estava totalmente 

atrelado às tradições religiosas judaicas, e isso não foi por acaso, judeu como 

outros milhares de judeus, ele cumpriu todos os costumes e tradições religiosas de 

seu povo, tradições essas que tinha como princípio a crença em um único Deus, 

com leis, regras e mandamentos contidos no livro sagrado dos judeus chamado 

Torah. Após a sua morte os seus seguidores deram continuidade ao seu 

movimento, levando a sua mensagem a várias partes do mundo conhecido, mundo 

esse, dominado pelo Império Romano e altamente influenciado pela cultura e língua 

grega.     

Com o objetivo de alcançar principalmente os judeus que viviam nessas 

regiões, os discípulos de Jesus chegaram nesses territórios anunciando que ele era 

o messias esperado pelo povo judeu, assim, essa mensagem chegou também a 

outros povos de tradições religiosas totalmente distintas dos judeus, especialmente 

aos povos de fala grega, que de forma gradual, passaram a ver Jesus como sendo o 

próprio Deus, já que essa prática de conceber um líder político-militar como um 

homem-deus era comum entre esses povos. A partir daí, começou uma acirrada 

disputa teológica sobre essa questão, se Jesus era ou não Deus. Disputas essas que 

começaram entre judeus que praticavam o judaísmo tradicional, os quais 

acreditavam em Jesus como o messias humano que veio para dar a redenção de 

                                                           
3
 BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus Editora, 2002.  



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

98 

 

Israel, judeus que seguiam o judaísmo normativo e que ainda esperavam a 

chegada do messias e os recém-formados cristãos helenizados. Entre esse último 

grupo também havia divergências a respeito da humanidade e da divindade de 

Jesus, divergências que se prolongaram por muitos séculos adiante.            

Os cristãos chegam ao quarto século sem uma unidade definida, ainda havia 

vários grupos independentes de cristãos em diversas partes do território romano, 

porém, em muitas cidades e províncias romanas na Europa, no norte África e na 

Ásia Menor havia grupos de cristãos liderados por bispos que apesar de estarem de 

certo modo conectados uns aos outros atuavam de forma autônoma. Além de 

bispos, havia também teólogos, diáconos, padres e presbíteros, que gozavam de 

grande respeito nas comunidades cristãs, entre esses clérigos estava Orígenes de 

Alexandria,4 que era considerado o maior teólogo de sua época e acreditava na 

Trindade.5 Para Orígenes de Alexandria o Filho era inferior ao Pai, e que apesar de 

Jesus estar unido a Deus, o Filho era também separado do Pai. Mas foi outro clérigo 

cristão um século após Orígenes de Alexandria que causou uma grande 

controvérsia nas comunidades cristãs da época, esse clérigo se chamava Ário. O 

padre Ário ensinava que Cristo fora criado por Deus antes do princípio do mundo e 

que não era eterno como o Pai. Essas afirmações de Ário foi o estopim para causar 

a grande controvérsia nas comunidades cristãs, especialmente entre os bispos 

dessas comunidades, que logo trataram de condenar o padre Ário juntamente com 

suas afirmações, porque para os bispos que defendiam a divindade de Cristo, as 

afirmações de Ário eram blasfêmias. Essas divergências com o padre Ário forçaram 

os bispos cristãos a organizarem diversas assembleias para decidirem o que iam 

fazer com Ário e suas teorias contrárias aos seus ensinamentos. Assembleias que 

por sua vez forçaram a criar o primeiro concílio ecumênico da história cristã, o 

Concílio de Nicéia no ano 325 d.C.   

Portanto, este artigo tem como finalidade elucidar a questão da controversa 

divindade de Jesus no mundo romano e reconstituir o contexto histórico desse 

período da história do cristianismo. Afinal para os sacerdotes cristãos do século IV 

Jesus era Deus ou não? Como se deu o processo de divinização de Jesus? E os 

judeus que conviviam com os cristãos desse período como viviam e o que foi feito 

com a teoria judaica da unidade de Deus e as suas doutrinas? Certamente vamos 

obter essas respostas ao longo desse trabalho. Acreditamos que este artigo trará 

de forma sucinta para seus leitores luzes para essas questões e fornecerá um elo 

                                                           
4
 Teólogo e filósofo neoplatônico patrístico. Considerado um dos Padres gregos, ou (e) um dos Pais da 

Igreja. Viveu entre 185 e 253 d.C.  
5
 (ALEXANDRIA, Orígenes de. De Principiis. Livro IV, IIIª parte, passagem 14).  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Teologia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Neoplat%C3%B4nico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Patr%C3%ADstico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Padres_gregos


RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

99 

 

entre esses assuntos e diversos outros ao longo desses dois mil anos da 

cristandade. 

 

De um possível redentor do Estado nacional judaico a um semideus cristão 

Os judeus do primeiro século da era cristã aguardavam a chegada de um 

redentor messiânico que iria restabelecer a liberdade nacional e religiosa do Estado 

judaico. A Judéia desse período era uma província romana e o berço do 

monoteísmo judaico, foi na primeira metade deste período que surgiu Jesus, 

chamado também de Nazareno, ele foi também assim chamado devido Nazaré ser a 

cidade onde ele provavelmente nasceu, passou maior parte de sua vida e deu início 

a sua pregação (CHEVITARESE; CORNELLI, 2007, p. 41).6 E por muito de seus 

discípulos ele era considerado o messias redentor de Israel (Mateus 16: 16).7    

Na narrativa bíblica também no livro de Mateus capítulo 5 e versículo 17, 

Jesus deixa claro “Não penseis que vim revogar a Lei e os Profetas. Não vim 

revogá-los, mas dar-lhes pleno cumprimento”. Essa passagem bíblica nos dá uma 

boa indicação em que sociedade Jesus estava inserido, essa sociedade era a 

judaica. O povo judeu desse período mantiam sua antiga crença de adoração e 

obediência a um único Deus, e possuíam textos sagrados, todos contidos na Torah. 

E Jesus como todo judeu não ensinou outra coisa se não o serviço a um único 

Deus. E quem era esse Deus? Para os judeus, o Deus que eles serviam era um 

Deus espiritual, que não poderia ser apalpado por mãos humanas e criador de 

todas as coisas. Mas ao chegar a outras partes dos domínios romanos, o 

movimento de Jesus logo ganhou um novo formato, e o seu líder, um humilde filho 

de carpinteiro de origem judaica, após sua morte, passa a ser considerado por 

parte de muitos de seus seguidores como sendo o próprio Deus encarnado. De 

acordo com Crossan,8 em sua obra “O Nascimento do Cristianismo: O que 

aconteceu nos anos que se seguiram à execução de Jesus” publicada em 2004, a 

crença em um Jesus como sendo o próprio Deus ou homem-deus se deve 

possivelmente por causa da assimilação feita pelos judeus helenizados que se 

tornaram cristãos com culturas de outros povos vizinhos a Israel, ou mesmo por 

                                                           
6
 CHEVITARESE, André L. & CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, Cristianismo, Helenismo: ensaios sobre 

interações culturais no Mediterrâneo antigo. São Paulo: Annablume, 2007. 
7
 BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus Editora, 2002.  

8 John Dominic Crossan. Graduado em filosofia e teologia em Stonebridge Priory Lake Bluff, Illinois, 

EUA. Fez Pós-graduação na Faculdade de St. Patrick, Maynooth, o Seminário Teológico da Universidade 

Nacional da Irlanda, em Kildare, na Irlanda. Pós-doutorado em exegese no Pontifício Instituto Bíblico, 

em Roma no ano de 1961. Pós-doutorado em arqueologia na Escola Bíblica e Arqueológica Francesa de 

Jerusalém (então na Jordânia). Em 2003 se tornou Doutor em Ciências Humana [Honorário], pela Stetson 

University, em DeLand, Florida Estados Unidos da América.   



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

100 

 

povos de diversas outras nacionalidades, especialmente os próprios gregos e 

romanos também convertidos ao cristianismo que relacionavam o nascimento de 

Jesus de pai divino e mãe humana ao nascimento de um personagem da mitologia 

greco-romana, chamado Enéias,9 o qual nasceu de mãe divina e pai humano. Além 

disso, muitos romanos acreditavam que o imperador Cesar Augusto10 foi gerado de 

pai divino e mãe humana, ideia essa reforçada no poema de Virgílio chamado 

Eneida. Assim, gradualmente o recém-formado cristianismo – também criado após 

a morte de Jesus – foi aos poucos se separando de suas raízes judaicas e 

incorporando costumes gentílicos (SCARDELAI, 1998, p. 291, 347-350).11       

Por outro lado, na concepção judaica do primeiro século, o seu messias seria 

humano, descendente da casa do rei Davi que iria liderar uma grande revolta 

contra os romanos e expulsá-los da Terra de Israel. Portanto, transformar o filho de 

um carpinteiro em um semideus ou no próprio Deus, consistia para os judeus uma 

afronta muito grande, especialmente para os judeus mais letrados. Dessa forma, o 

movimento de Jesus foi completamente separado das demandas messiânicas 

judaicas e se tornou em uma nova religião trazendo consigo apenas alguns 

resquícios do movimento original criado por Jesus de Nazaré e em grande parte 

incorporou tradições e elementos culturais e religiosos dos povos gregos e romanos 

(SCARDELAI, 1998, p. 327-328).       

 

Disputa teológica entre os sacerdotes cristãos acerca da divindade Cristo  

No quarto século da era cristã por volta do ano 312 acontece algo inusitado, 

o imperador romano Constantino I se converte ao cristianismo, a motivação para 

essa conversão foi um sonho, e nesse sonho uma frase ecoou “sob este sinal 

vencerás”, o sinal seria uma combinação das duas primeiras letras gregas (“X” e 

“P”) do nome Khristós (Χριστός), Cristo em português (VEYNE, 2011, p. 5).12 Com a 

conversão de Constantino I, uma reviravolta ocorre na política romana em relação 

aos cristãos, após séculos de perseguição, o imperador decide por fim na política de 

intolerância religiosa aos cristãos. Enquanto isso, o debate acerca da divindade de 

Cristo continuava, desde a  segunda metade do primeiro século da era cristã até o 

final do século IV. Mas foi principalmente durante quase todo o século IV que esse 

                                                           
9
 Personagem mítico existente no poema épico escrito por Virgílio por voltado século I a.C. (CROSSAN, 

2004, p. 23, 26).    
10

 Considerado o primeiro imperador da Roma antiga, governou de 27 a.C. até sua morte em 14 d.C.  
11

 SCARDELAI, Donizete. Movimentos messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e outros profetas. São 

Paulo: Paulus, 1998.  
12

 PAUL, Veyne. Quando Nosso Mundo Se Tornou Cristão (312-394). Tradução de Marcos de Castro. 2ª 

edição. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011. 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

101 

 

debate se tornou intenso, mais explicito e caloroso. A respeito disso, o professor 

britânico Richard E. Rubenstein13 nos diz que “... as disputas entre os cristãos, e 

sobretudo os argumentos pertinentes à relação entre Jesus Cristo, o Filho com 

Deus, o Pai, tinham-se tornado tão veementes quanto os conflitos centenários entre 

os cristãos e os pagãos” (RUBENSTEIN, 2001, p. 25).14      

O debate acerca da divindade de Cristo também era complexo, controverso 

e polêmico. O teólogo norte-americano Bart D. Ehrman cita o bispo de Roma, 

Dionísio, o qual escreveu uma carta dirigida ao bispo de Alexandria do Egito 

também chamado de Dionísio, o qual já lutava para combater o movimento 

sabeliano, movimento esse, que pregava a existência de apenas um Deus, mas que 

esse Deus único agia em três modos de existência. A carta escrita por volta do ano 

260 d.C. continha uma petição de ajuda ao bispo de Alexandria sobre sua posição 

teológica em relação a divindade de Cristo. De acordo com Ehrman, o bispo de 

Roma afirmava que Cristo era Deus, e ao mesmo tempo um ser seperado de Deus-

Pai, mas tão unido a ele que formavam uma unidade absoluta (EHRMAN, 2014, p. 

199).15  

Intensificadas as disputas teológicas acerca da divindade de Cristo no século 

IV, entra em cena um sacerdote chamado Ário. De origem líbia, Ário acabou indo 

morar em Alexandria, lá ele se envolveu com a devota comunidade cristã do Egito. 

De acordo com Ehrman “Em 312 foi ordenado padre e encarregado do comando de 

sua própria igreja” (EHRMAN, 2014, p. 200). Nesse ministério em Alexandria, Ário 

era submisso ao bispo dessa cidade chamado Alexandre, que de acordo com 

Rubenstein, ele foi designado a ministrar numa igreja em Baucalis,16 demonstrando 

um grande talento na oratória (RUBENSTEIN, 2001, p. 77).   

Mas o padre Ário tinha outros talentos, versado na poesia, ele transformava 

suas pregações religiosas em canticos poéticos. Foi através de uma dessas canções 

religiosas em forma de poesia denominada – Thalia – O Banquete – que Ário 

ganhou notoriedade na comunidade cristã de Alexandria, especialmente entre os 

sacerdotes, como o bispo de Alexandria de quem ele era submisso. Esse mesmo 

bispo havia incubido o padre Ário à responsabilidade de dirigir a igreja de Baucalis. 

No entanto, essa notoriedade do padre Ário na comunidade cristã, era 

                                                           
13

 Professor de Resolução de Conflitos e Negócios Públicos da Universidade George Mason Estados 

Unidos da América. Especialista em conflitos sociais e religiosos violentos. Formado pelo Harvard 

College, Oxford University (Rhodes Scholar) e Harward Law School.  
14

 RUBENSTEIN, Richard E. Quando Jesus se tornou Deus: a luta épica sobre a divindade de Cristo nos 

últimos dias de Roma. Rio de Janeiro: Fisus, 2001.   
15

 EHRMAN, Bart D. Como Jesus se tornou Deus. Versão em PDF. São Paulo: LeYa, 2014.     
16

 Distrito de Alexandria próximo ao Grande Porto (RUBENSTEIN, 2001, p. 77). De acordo com a 

tradição da Igreja Copta foi também o local onde o apóstolo São Marcos foi martirizado.   



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

102 

 

demasiadamente negativa na comunidade, principalmente na visão do bispo 

Alexandre, o qual ordenou que o padre Ário fosse expulso da cidade de Alexandria. 

Isso se deve, de forma irônica, aos seus talentos na oratória, na música e na 

poesia, e justamente por causa de uma de suas maiores poesias, que no 

entendimento do bispo Alexandre, se tratava de um documento perigoso no mundo 

eclesiástico cristão. O professor e autor Richard E. Rubenstein nos apresenta o 

conteúdo da poesia do padre Ário:     

Aquele que não tem princípio fez do Filho o início de todas as coisas 
feitas e o promoveu como Seu Filho por adoção.   
Antes de ele começar a existir, a Mônade existia, mas a Díade não.  

Consequentemente existia a Tríade, mas não com glórias iguais. E 
as substâncias não se misturam entre si.  
O Superior é capaz de gerar um que seja igual ao Filho, mas não de 

maior execelência, superioridade ou grandeza. 
Por vontade de Deus, o Filho é o que é, seja o que for isto. 
Deus é incompreensível ao Seu Filho. Ele é o que é para Si próprio: 

o Indizível.  
O Pai conhece o Filho, mas o Filho não conhece a si mesmo.17  

 

Nesse poema o padre Ário deixa claro sobre o que ele pensava a respeito da 

Trindade, e sobre como ele enchergava a divindade de Cristo. Antes de Ário havia 

também outro teológo cristão chamado Orígenes que viveu entre os anos de 185 e 

253 da era cristã. Como já vimos anteriormente, esse Orígenes ensinava que Jesus 

era inferior e subordinado a Deus. Suas teorias também não foram aceitas pela 

maioria dos cléricos cristãos, especialmente pelo bispo de Alexandria, o qual 

repudiou várias de suas doutrinas, principalmente os seus ensinamentos a respeito 

da inferioridade de Jesus em relação a Deus (RUBENSTEIN, 2001, p. 80). Mas os 

ensinamentos do padre Ário foram ainda mais radicais. Para Ário, Jesus teve um 

princípio, ou seja, foi criado por Deus, portanto, não era eterno como Deus, ganhou 

sua eternidade após sua missão na terra, quando nasceu, morreu, ressucitou e foi 

levado aos céus (RUBENSTEIN, 2001, p. 81). Ário deixou claro também que apesar 

de Jesus ser inferior a Deus, ele era superior a todos homens. Essas afirmações de 

Ário, obviamente, geraram na comunidade cristã do período, uma controvérsia 

muito grande, muitas dúvidas, perguntas e questionamentos acerca da divindade 

de Cristo ganharam força. Para o bispo Alexandre os ensinamentos do padre Ário 

provocou essa onda de questionamentos na comunidade cristã, então, preocupado 

com essa situação, de acordo com Rubenstein, no ano de 318 ele pregou vários 

                                                           
17

 (RUBENSTEIN, 2001, p. 81). O autor explica em uma nota de rodapé que a obra poética de Ário 

chamada “Thalia” é citada pelo teólogo, estudioso da patrologia e escritor alemão Johannes Quasten. E 

que no trabalho de Quasten intitulado “Patrology” foi usada uma versão tendenciosa da “Thalia” escrita 

pelo arcebispo de Alexandria Atanásio na obra “Oration Against the Arians”. O autor ainda diz que 

substituiu da “Thalia” várias palavras antigas por sinônimos modernos e inverteu a ordem das citações 

para dar maior clareza ao texto.             



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

103 

 

sermões, afirmando que Jesus era Deus, que tomou a forma de homem, e qualquer 

sermão afirmando o contrário era considerado uma heresia (RUBENSTEIN, 2001, p. 

82).      

 

A expansão da controvérsia       

Em 318 o bispo Alexandre convocou um concílio na cidade de Alexandria 

para discutir e julgar a questão dos ensinamentos do padre Ário, ensinamentos 

esses, considerados pelo bispo Alexandre como heréticos. O professor Rubenstein 

relata que mais de cem bispos participaram do concílio, no entanto, apesar da 

maioria aceitar a posição do bispo Alexandre, boa parte dos clérigos apoiavam Ário 

(RUBENSTEIN, 2001, p. 83). No concílio foi redigido um documento exigindo que 

Ário e seus seguidores se retratassem e fizessem uma profissão de fé assinando o 

documento. No entanto, Ário e seus seguidores se recusaram a assinar o 

documento, fazendo com que os membros do concílio que apoiavam o bispo 

Alexandre, inclusive o próprio bispo Alexandre, excomugassem o padre Ário e todos 

os seus seguidores (RUBENSTEIN, 2001, p. 83).    

Mas nem isso impedio que Ário e seus seguidores desistissem de suas ideias 

teológicas acerca de divindade de Cristo. O padre Ário entrou em contato com seu 

ex-colega de estudos de teológia o bispo Eusébio de Nicomédia, na época a cidade 

de Nicomédia era a capital do Império Romano do Oriente. Ário e Eusébio de 

Nicomédia foram alunos do teológo, presbítero e mártir Luciano de Antioquia. A 

carta do padre Ário continha sua defesa em relação à discordia teológica dele com o 

bispo Alexandre. Ário acusava o bispo de Alexandria de perseguição injusta contra 

ele, tudo por causa da controvérsia entre os dois acerca da divindade de Cristo, ou 

seja, Ário defendia que Jesus não era Deus, e que o mesmo foi criado por Deus 

antes dos tempos, já o bispo Alexandre defendia que Jesus era Deus, que se fez 

homem e habitou entre os homens.  

Não demorou muito para o bispo Eusébio de Nicomédia atender 

positivamente ao padre Ário. Dessa forma, Ário sentiu-se tão confortável que foi 

buscar amparo na cidade de Nicomédia ao lado do seu ex-colega de escola de 

teológia no inverno de 318 (RUBENSTEIN, 2001, p. 85). Longe de Alexandria, Ário 

se via cada vez mais envolvido numa grande controvérsia teológica com o bispo 

Alexandre, controvérsia essa que alcançou uma repercussão enorme em todas as 

comunidades cristãs existentes no mundo romano. O bispo Eusébio de Nicomédia 

se viu impelido a fazer algo por seu ex-colega Ário, imeditamente, enviou cartas a 

outros bispos a respeito da causa de Ário, como consequencia disso, o bispo 

Alexandre recebeu inúmeras correpondências de solicitação para que o padre Ário 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

104 

 

fosse readimitido à comunhão da comunidade cristã de Alexandria e retornasse a 

dar sermões normalmente (RUBENSTEIN, 2001, p. 85). O bispo Eusébio de 

Nicomédia também convocou um concílio na cidade de Bitínia no ano seguinte, ou 

seja, em 319 para enfraquecer o que foi decidido contra o padre Ário no concílio do 

ano de 318 no Egito realizado à pedido do bispo Alexandre. Rapidamente esse 

concílio se mostrou favorável ao padre Ário, sendo decidido a readimissão dele 

como sacerdote da comunidade cristã de Alexandria, e ainda, os bispos desse 

concílio exigiram que o bispo de Alexandria também aceitasse a readimissão de 

Ário.  

 Fortalecido com o apoio dos bispo presentes no concílio de Bitínia, o padre 

Ário decide viajar, passando pela Líbia (sua terra natal), vai até à Palestina onde se 

encontra com o bispo Eusébio de Cesaréia,18 lá é bem recebido, e assim como o 

bispo Eusébio de Nicomédia, Eusébio de Cesaréia convoca um concílio no ano 321 

em defesa de Ário, que por unanimidade decidem apoiar a causa do padre, e 

também exigem que o bispo Alexandre reconduza Ário ao seu cargo novamente 

(RUBENSTEIN, 2001, p. 87). Eusébio de Cesaréia tinha uma interpretação acerca 

da divindade  de Cristo semelhante a do padre Ário, para ele, Jesus era o Verbo de 

Deus-Pai com existência prévia, ou seja, primeiro ser criado por Deus, que tomou a 

forma corpórea humana (CESARÉIA, livro I, capítulo II, passagem 2-8).19 

Finalmente, após passar pela Líbia e pela Palestina em suas viajens, Ário retorna à 

Alexandria. Insatisfeito com retorno de Ário à Alexandria e com o apoio de quase 

todos os bispos orientais ao padre, o bispo Alexandre envia cerca de duas cartas a 

cada bispo fora do Egito na tentativa de buscar apoio favorável no Ocidente, devido 

também ele perceber que havia muita desorganização na comunidade cristã 

Oriental (RUBENSTEIN, 2001, p. 87). Ainda de acordo com Rubenstein, uma das 

cartas pode ter sido escrita pelo proprio Alexandre, o qual “... advertia os clérigos 

em toda parte contra Ário seus colegas, acusando-os de ‘lutarem contra Cristo’ à 

maneira dos judeus e gregos, pregando que Jesus era igual aos homens e 

insuflando assim as ‘sedições e perseguições’ contra os fiéis” (RUBENSTEIN, 2001, 

p. 87-88). A outra carta segundo Rubenstein, foi possivelmente enviada pelo 

diácono de Alexandria Atanásio, o qual “criticava Eusébio de Nicomédia e 

incentivava os clérigos a não levarem em consideração as suas cartas e acusava 

dramaticamente os arianos de ‘rasgarem o manto de Cristo’ (RUBENSTEIN, 2001, 

p. 88).                

                                                           
18

 Bispo de Cesaréia, é considerado um dos Pais da Igreja, viveu entre 265 e 339 da era cristã. 
19

 CESARÉIA, Eusébio de. História Eclesiástica. Digitalizada e revisada por micscan. Lançada por 

Semeadores da Palavra. Tradução de Wolfgang Fischer. São Paulo: Editora Novo Século, 2002.        



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

105 

 

 

Acontecimentos que antecederam o Concílio de Nicéia       

Passados cerca de 11 anos do início da controvérsia teológica entre o padre 

Ário e o bispo Alexandre, no ano 325 tudo indicava que a controvérsia estava longe 

de acabar, na verdade, nesse mesmo ano a controvérsia entre os dois clérigos  

estava no auge das diputas ideológica, disputas essas que em certas ocasiões os 

seguidores de Ário e os seguidores de Alexandre partiram para confrontos violentos 

nas ruas (RUBENSTEIN, 2001, p. 88). Preocupados com uma série de questões que 

impediam a rápida expansão da Igreja, entre elas as perseguições romanas 

iniciadas pelo menos a partir do primeiro século da era cristã com o imperador Nero 

até a chamada Grande  Perseguição,20 e é claro, a controvérsia teológica criada 

entre os cristãos a partir dos ensinos do padre Ário, os bispos do Oriente passaram 

a desejar ardentemente pela realização de um grande concílio que resolvesse esses 

problemas e fizesse com que a Igreja crescesse rápidamente (RUBENSTEIN, 2001, 

p. 91). 

De acordo com Bart D. Ehrman, em 313 “Constantino persuadiu seu 

coimperador, Licínio, a emitir um decreto conjunto encerrando toda perseguição 

aos cristãos” (EHRMAN, 2014, p. 203). Esse decreto ficou conhecido como Édito de 

Milão ou Édito da Tolerância. Apesar dos bispos do Oriente estarem preocupados 

com o crescimento da Igreja, foi a partir do decreto de Milão que os cristãos 

presenciaram um crescimento espantoso de sua religião em todo o território 

romano. Segundo Ehrman, a extimativa dos acadêmicos é que na época da 

conversão de Constantino cerca de cinco porcento dos sessenta milhões de 

habitantes do império se declaravam cristãos, e que “No final do século, cerca de 

cinquenta por cento das pessoas do império eram cristãs” (EHRMAN, 2014, p. 203). 

Ciente do que estava ocorrendo entre os cristãos, especialmente entre os 

clérigos, o imperador Constantino envia uma carta através de um importante bispo 

de Córdoba chamado Ósio, a carta estava endereçada para ser entregue ao padre 

Ário e ao bispo Alexandre. Bart D. Ehrman, traz atrtavés de sua obra um trecho da 

carta de Constantino, a qual contém as seguintes palvras “Considerei a origem e o 

motivo de tais coisas... extremamente triviais e indignos de tamanha controvérsia” 

(Vida 2.68) (EHRMAN, 2014, p. 205). O bispo Ósio fez exatamente o que 

Constantino lhe havia ordenado, entregou uma cópia da carta com o mesmo 

conteúdo a Ário e ao bispo Alexandre. Rubenstein relata que, Ósio era um bispo 

                                                           
20

 Foi provavelmente a última e a mais sangrenta perseguição aos cristãos no Império Romano. Iniciada 

em 303 por ordem do imperador Diocleciano. O objetivo era simples, forçar os cristãos a renunciar a sua 

fé e adorar os deuses pagãos (EHRMAN, 2014, p. 203).        



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

106 

 

acostumado com controvérsias e conhecia bem o uso do poder (RUBENSTEIN, 

2001, p. 73). Além do mais, assim como o bispo Alexandre, Ósio contrário as ideias 

teológicas de Ário, ambicioso, cedento por destaque e ascensão no meio religioso 

cristão, estar envolvido no debate teológico entre Ário e Alexandre, era tudo que 

ele queria naquele momento. Não demorou para ele fazer algo em relação a 

questão ariana, de acordo com Rubenstein, Ósio decidiu aconselhar Constantino a 

convocar um concílio na primavera de 325, “... e de preferência numa cidade que 

não ficasse muito distante do seu quartel-general – talvez em Ancara, cujo bispo 

Marcelo era um adversário ferrenho de Ário e dos dois Eusébios” (RUBENSTEIN, 

2001, p. 91).   

Antes do concílio de Nicéia houve um outro concílio na cidade de Antioquia 

da Síria. Ósio logo soube tirar proveito nesse concílio, com autorização do 

imperador Constantino, viajou partindo de Alexandria em direção à Antioquia da 

Síria. Em Antioquia, Ósio assumiu a presidência do concílio, onde foi elaborado um 

atestado de declaração de fé e aprovado por cerca de sessenta bispos que estavam 

presentes para o evento. Neste atestado os bispos foram compelidos a afirmar que 

“Jesus Cristo sempre existiu”, “que é imutável e inalterável”, “que ele não é a 

imagem da vontade nem do nada, exceto da existência real do Pai”, entre outras 

afirmações (RUBENSTEIN, 2001, p. 91).     

O professor britânico Rubenstein relata que também foi acrescentado no 

atestado de declaração de fé ainda alguns anátemas como: “que Jesus era mais 

criatura que Criador”, “que ele não era eterno” e “que não era imutável por 

natureza, como Deus” (RUBENSTEIN, 2001, p. 91). Logo, quem se comportasse 

dentro das práticas desses anátemas seria automaticamente desligado da 

comunidade eclesiástica e de toda a cristandade. Isso é claro, atingia em cheio os 

arianos, como de fato foi o objetivo dessas afirmações e desses anátemas. E de 

fato esse atestado funcionou contra três bispos presentes no concílio de Antioquia, 

os quais se posicionaram contra a declaração de fé e os anátemas, sendo 

automaticamente tidos como heréticos e excomungados da comunidade eclesiástica 

e da cristande oficial, o nome dos três excomungados são: Teódoto de Laodicéia, 

Narciso de Nerônia e nada menos que Eusébio de Cesaréia (RUBENSTEIN, 2001, p. 

93). Esse último de grande influência no mundo cristão, sua excomunão gerou uma 

enorme comoção e um grande choque na comunidade cristã. Certamente que a 

excomunhão dos três bispos serviu de alerta para os arianos em relação as suas 

convicções teológicas e para o que poderia acontecer no Grande Concílio da cidade 

de Nicéia.  

 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

107 

 

O Grande Concílio de Nicéia 

Apesar de Constantatino não ter conhecimneto teológico, ele liderou o 

Grande Concílio de Nicéia, certamente que a sua posição de imperador de Roma, 

influênciou na sua liderança em um concílio eclesiástico cristão. A princípio o 

Grande Concílio deveria acontecer em Ancara (na atual Turquia), mas por razões 

pessoais Constantino ordenou a transferência para Nicéia (também na atual 

Turquia) próximo da Nicomédia. Apesar do tema central ser o arianismo, estava em 

pauta também o estabelecimento de um consenso da igreja, o estabelecimento da 

doutrina Trinitáriana, a construção do Credo Niceno, a fixação da data da Páscoa, a 

promulgação da lei canônica, oficialização da guarda do dia do Deus-Sol (Sol 

Invicto) como dia de descanço cristão, já estabelecido no Édito de Constantino, 

entre outras questões importantes para a cristandade. 

Vale resaltar que o imperador Constantino agreditava em um Jesus como 

sendo o próprio Deus, já que para ele quem lhe apareceu no sonho foi Deus na 

forma de Jesus Cristo, o qual lhe orientou para vencer a batalha contra o seu rival 

Maxêncio (RUBENSTEIN, 2001, p. 88). Além do mais, muitos imperadores na 

sociedade romana foram tidos como deuses. Então, não é de se admirar que muitos 

cristãos do período em estudo acabaram enchergando Jesus como sendo o prórprio 

Deus encarnado. Dessa forma, a carga herética recaiu sobre Ário e seus 

seguidores, os quais pensavam diferentes, acreditavam que Jesus não era Deus e 

foi criado pelo mesmo. Pelo visto, essa crença de Ário e seus seguidores estava de 

certa forma alinhada com a tradição judaica, os quais acreditavam na vinda de um 

messias humano, enviado por Deus (SCARDELAI, 1998, p. 35, 51-58).         

Não é por acaso que as autoridades romanas a princípio enxergavam o 

cristianismo como sendo uma forma bizarra do judaísmo (RUBENSTEIN, 2001, p. 

39). Como veremos adiante, não só os arianos foram penalizados com a decisão do 

Concílio de Nicéia, mas também os judeus que viviam em todo território romano, já 

que acreditavam em só Deus, imortal, imutável e eterno, e além do mais 

concebiam o seu messias como sendo um homem que defenderia a causa judaica 

no âmbito político, militar e religioso, e não um messias semideus. Outra questão 

que atingiu a cultura judaica foi a criação do decreto de descanso cristão no dia de 

domingo, dia esse que era o mesmo dia do Deus-Sol (Sol Invicto). Esse decreto foi 

promulgado pelo imperador Constantino no ano 321 da era cristã, o qual ficou 

conhecido como Édito de Constantino. Atingiu a cultura judaica devido os judeus 

desde a época do seu profeta Moisés observarem o sábado como dia de descanso, e 

o imperador Constantino proibiu qualquer um de desacançar em qualquer outro dia, 

a não ser no domingo, com penas severas para quem desobedecesse. De acordo 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

108 

 

com Arnaldo B. Chistianini,21 em seu livro “Subtilezas do Erro” do ano de 1965, o 

Édito de Constantino foi reafirmado no Concílio de Laodicéia ocorrido em 364 d.C. 

Nesse concílio, foi reafirmado que  

“Os cristãos não devem judaizar e descansar no sábado, mas 

trabalhar nesse dia; devem honrar o dia do Senhor [domingo] e 
descansar, se for possível, como cristãos. Se, entretanto, forem 
encontrados judaizando, sejam excomungados por Cristo” Cânon 29 
(CHISTIANINI, 1965, p. 211).  

        

Constantino incomodado com as desavenças entre os cristãos provocadas 

pelas disputas teológicas entre Ário e Alexandre, ansiava por uma resolução rápida 

e definitiva. Para ele, essa disputa era tola e desnecessária, manchava a imagem 

dos cristão diante dos pagãos, além de destruir a unidade cristã (RUBENSTEIN, 

2001, p. 74). E unidade era um dos requesitos necessário à política imperial 

romana desse período, porque para Constantino a religião cristã também era uma 

questão de política, a qual ajudaria a manter a unidade do império. O concílio se 

iniciou de fato no início de junho do ano 325. Diferentemente de Ehrman, o qual 

afirma que o bispo Atanásio de Alexandria aponta que participaram do concílio 

trezentos e dezoito bispos (EHRMAN, 2014, p. 205), Rubenstein relata que mais de 

duzentos e cinquenta bispos estavam presentes (RUBENSTEIN, 2001, p. 102). 

Apesar de Ehrman e Rubenstein apresentarem diferenças nos números de bispos 

presentes no concílio, os dois pesquisadores concordam que a despeito do Concílio 

de Nicéia ser o maior envento cristão da época, a maioria absoluta de clérigos eram 

orientais, e apenas alguns bispos ocidentais, cerca de meia dúzia participaram do 

evento. Dessa forma, para os pesquisadores o concílio não foi um encontro 

universal (EHRMAN, 2014, p. 205) (RUBENSTEIN, 2001, p. 102).    

Como não poderia ser diferente, o tema principal a resolvido no concílio foi a 

controvérsia ariana (EHRMAN, 2014, p. 205-206). Presente no concílio, Ário não fez 

nenhum pronunciamento formal e evitou discussões públicas (RUBENSTEIN, 2001, 

p. 105). No entanto, um dos seguidores e defensores de Ário, o bispo Eusébio de 

Cesaréia deu início aos procedimentos do concílio com um discurso de abertura 

abordando a questão do que seria válido sobre Deus, sobre Cristo e sobre o Espírito 

Santo (EHRMAN, 2014, p. 206). Em seguida, o imperador Constantino acreditando 

que o cristianismo traria a unidade do império, fez um breve discurso, enfatizando 

a necessidade do estabelecimento da paz e da harmonia na Igreja (RUBENSTEIN, 

                                                           
21

 Apologista adventista.  Christianini através de “Sibtilezas do Erro” contradiz o teólogo batista Ricardo 

Pitrowski a respeito da questão do sábado cerimonial e do sábado semanal, contidos nos textos bíblicos. 

Pitrowski através da obra “O Sabatismo à Luz da Palavra de Deus” de 1937 defende que na Bíblia não há 

separação entre lei moral e lei cerimonial ou ritual.    



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

109 

 

2001, p. 104). Após intensos debates que duraram quase dois meses, os trabalhos 

no concílio se encerraram por completo na segunda quinzena de julho. No entanto, 

a controvérsia ariana foi resolvida em pouco mais de uma semana após o início do 

concílio (RUBENSTEIN, 2001, p. 105). Mas isso não quer dizer que as ideias do 

padre Ário foram sufocadas e encerradas aí, elas floresceram e se alastraram por 

todas as comunidades cristãs da época, especialmente entre as comunidades 

cristãs orientais. Bart D. Ehrman nos traz as seguintes resoluções, a quais ficaram 

conhecidas como Credo Niceno: 

Cremos em um só Deus, o Pai, todo-poderoso, criador de todas as 
coisas visíveis e invisíveis; 
E em um só Senhor Jesus Cristo, o Filho de Deus, gerado do Pai, 

unigênito, isto é, da substância do Pai, Deus de Deus, luz de luz, 

verdadeiro Deus de verdadeiro Deus, gerado, não feito, 
consubstancial com o Pai, por quem todas as coisas vieram a 
existir, as coisas do céu e as coisas da terra, o qual por nós homens 
e pela nossa salvação desceu e encarnou, tornando-se humano, 
sofreu e ressuscitou no terceiro dia, subiu aos céus, virá para julgar 
os vivos e os mortos; 

                                    E no Espírito Santo. 
Mas, quanto aqueles que dizem: “Foi quando ele não existia”, e: 
“Antes de nascer ele não existia”, e que: “Ele veio a existir do 
nada”, ou que asseguram que o Filho de Deus é de uma hipóstase 
ou substância diferente, ou está sujeito a alteração e mudança — 
esses a igreja católica e apostólica anatematiza.22  

 

A palavra grega homoousios foi usada no Grande Concílio para definir Jesus 

como sendo da mesma substância do Pai, ou seja, que ele não era subordinado a 

Deus, mas que ele era eterno tanto quanto Deus (EHRMAN, 2014, p. 206). 

Rubenstein também aponta a palavra grega homoousios como sendo decisiva para 

esclarecer a natureza de Cristo na redação do Credo Niceno durante o concílio na 

cidade de Nicéia. Porém, o autor mostra que apesar da palavra grega homoousios 

ser usada para definir Jesus como sendo da mesma substância de Deus, havia 

problemas de ambiguidade no uso dessa palavra. De acordo com Rubenstein, os 

bispos presentes no concílio entendiam a palavra grega homoousios como 

portadora de duplo sentido. Teologicamente falando, a palavra poderia significar 

que Cristo foi gerado, como também poderia se referir que ele foi criado por Deus 

(RUBENSTEIN, 2001, p. 108-109). Na tentativa de eliminar a ambiguidade da 

palavra grega homoousios, usada para definir a natureza de Cristo, os bispos 

antiarianos através do Credo Niceno, deixaram claro que a palavra grega significava 

que Jesus foi gerado por Deus, ou, que ele fluiu de Deus-Pai desde a eternidade, e 

não que ele foi criado em um momento específico da eternidade, ou, que foi criado 

                                                           
22

 (EHRMAN, 2014, p. 206). O autor destaca que a versão moderna representa uma revisão posterior do 

Credo Niceno.         



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

110 

 

a partir do seu nascimento materno como defendia os arianos. E ainda, foram 

acrescentados no Credo os anátemas, condenando as doutrinas do padre Ário e 

seus seguidores (RUBENSTEIN, 2001, p. 110).  

 

O resultado final do Concílio de Nicéia  

  De acordo com Ehrman, no final do concílio ficou decidido que “... Cristo é 

da ‘mesma substância’ que Deus-Pai” (EHRMAN, 2014, p. 207). Ou seja, “Cristo é o 

‘Deus verdadeiro’, não uma divindade secundária subordinada a Deus-Pai” 

(EHRMAN, 2014, p. 207). Semelhantemente, Rubenstein também esclarece que no 

Credo Niceno ficou “... estabelecida a base para a unidade da doutrina dentro da 

Igreja...” (RUBENSTEIN, 2001, p. 112). E, tanto Ehrman como Rubenstein relatam 

que dos trezentos e dezoito, ou, dos mais de duzentos e cinquenta bispos presentes 

no concílio, apenas três não assinaram o credo: Ário e dois bispos da Líbia, terra 

natal de Ário. E ainda, os dois pesquisadores concordam também que os três bispos 

foram exilados (RUBENSTEIN, 2001, p. 111) (EHRMAN, 2014, p. 207). E que “Dois 

outros bispos assinaram o credo, mas se recusaram a concordar com os anátemas 

do final, dirigidos especificamente contra os ensinamentos de Ário” (EHRMAN, 

2014, p. 207). No final, esses dois bispos também foram exilados. Rubenstein dá o 

nome desses dois outros bispos exilados: Eusébio de Cesaréia e Eusébio de 

Nicomédia, ambos defensores da doutrina ariana (RUBENSTEIN, 2001, p. 111-112).  

Assim, um judeu chamado Yeshua entre seu povo, Iesous entre as 

populações de fala grega e Iesus em latim, camponês, filho de um pobre carpinteiro 

da região da Galiléia, que liderou um movimento de resistência não violenta ao 

Império Romano, desafiou a classe sacerdotal judaica e espantou grupos religiosos 

judaicos com seus sermões éticos, apocalípticos e messiânicos, fundamentados nas 

tradições religiosas judaicas, executado pelas autoridades romanas sem nenhuma 

cerimônia, se tornou de fato no Concílio de Nicéia Jesus Cristo o Deus verdadeiro 

que se fez homem e habitou entre os homens.  

De certa forma, após o Concílio de Nicéia parecia que tudo estava resolvido, 

o credo cristão estabelecido, Ário e seus seguidores exilados. Mas, de acordo com 

Rubenstein três meses após o concílio, Constantino suspendeu o exílio de Ário, de 

Eusébio de Nicomédia e dos seus seguidores, e todos foram novamente aceitos no 

seio da Igreja (RUBENSTEIN, 2001, p. 112). A controvérsia ariana não deixou de 

existir após as decisões no Concílio de Nicéia, pelo contrário, ela continuou e o 

arianismo se manteve em expansão gradativamente por todo o mundo cristão 

conhecido. Além do mais, ainda havia muito que fazer para regular, estruturar e 

organizar toda a cristandade. Após quase três séculos de perseguição, a Igreja no 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

111 

 

século IV ainda não tinha uma estrutura definida e nem tinha maturidade suficiente 

para estar atrelada a vida política e governamental do Império Romano. A Páscoa 

cristã, por exemplo, era celebrada sempre um domingo após a Páscoa judaica, 

segundo Rubenstein, isso para Constantino era intolerável (RUBENSTEIN, 2001, p. 

113). Os romanos não toleravam as tradições religiosas judaicas, e os mesmos 

desde pelo menos o ano 66 d.C. haviam declarado guerra aos romanos. Logo, para 

Constantino, a religião cristã tinha que quebrar todos os laços com o judaísmo, e ao 

mesmo tempo se afastar do paganismo religioso mediterrâneo. Rubenstein nos diz 

que os bispos concordaram com Constantino e “... foram adotados vinte cânones, 

ou leis, que determinariam a organização da Igreja e o comportamento do clérigo” 

(RUBENSTEIN, 2001, p. 114). Assim, de acordo com Ehrman “Niceia e seu credo 

não foram o fim da história, mas o começo de um novo capítulo” (EHRMAN, 2014, 

p. 211). Ou seja, o cristianismo passou a ter a partir daí duas grandes divisões, os 

que acreditavam que Jesus não seria Deus, compostos pelos arianos, e os que 

acreditavam que Jesus era Deus, compostos pelos antiarianos.          

 

O Concílio de Constantinopla e a reafirmação de Jesus como sendo Deus 

Sem ter finalizado com a controvérsia ariana e nem sequer ter acabado com 

a visão do padre Ário e de seus seguidores a respeito de divindade de Cristo no 

Concílio de Nicéia, os antiarianos se viram obrigados a formar um novo grande 

concílio, este seria realizado na cidade de Constantinopla em 381. Mas antes da 

realização do Grande Concílio de Constantinopla, ocorreram muitos outros concílios 

menores em diversas cidades do Oriente e do Ocidente, como por exemplo, o 

Concílio de Nicomédia em 328, o Concílio de Tiro no Líbano em 335, o Concílio de 

Antioquia em 341 e o Concílio de Laodicéia ocorrido em 364. Com destaque para o 

Concílio de Nicomédia, que assim como o Concílio de Nicéia, foi convocado pelo 

imperador Constantino no intuito de reavaliar as posições teológicas do padre Ário 

exilado após a criação do Credo Niceno. Isso aconteceu depois que Ário convicto de 

suas posições teológicas, persuasivo e insistente junto com seu colega o padre 

Eusóio de Antioquia se apresentaram na corte romana para explicarem com mais 

detelhes ao imperador Constantino as suas convicções teológicas. De acordo com 

Rubenstein, Constantino os ouviu e recomendou que os dois escrevessem um 

credo, apontando suas ortodoxias (RUBENSTEIN, 2001, p. 132). Prontamente, os 

dois padres se apressaram e escreveram um documento com suas convicções 

teológicas e apresentaram ao imperador, o qual acatou o documento e convocou 

um grande número de bispos para analisarem o documento e reavaliarem a 

situação de Ário. O local escolhido foi à cidade de Nicomédia, onde aconteceu o 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

112 

 

concílio no ano de 328 e decidido que Ário e Eusóio fossem readmitidos para a 

comunhão da igreja (RUBENSTEIN, 2001, p. 132). Com essa decisão, o movimento 

ariano torna a ser um dos principais movimentos cristão da época e a divindade de 

Cristo continua sendo o principal foco de debates entre os cristãos do período no 

mundo romano.  

O imperador ariano Valente morreu em 378 após uma desastrosa batalha 

contra os visigodos. Em seu lugar, ocupa o trono na parte oriental do Império, 

Teodósio I, o qual, ao contrário de seu antecessor decide professar a fé nicena, e 

através de um édito proclama a ortodoxia nicena como a ortodoxia oficial em todo 

território romano. Isso é claro, atinge diretamente o movimento ariano. Teodósio 

sem perca tempo, proibe a prática do arianismo juntamente com suas doutrinas 

“heréticas”, e declara que os cristãos verdadeiros são aqueles que creêm na Santa 

Trindade, ou seja, Deus em três pessoas distintas, o Pai, o Filho e o Espírito Santo 

(RUBENSTEIN, 2001, p. 265). Depois de formalizar uma série de decretos que 

favorecia a fé nicena e proibir à prática das doutrinas arianas, além de tornar o 

cristianismo como religião oficial do Estado romano em 380, Teodósio concluiu que 

era necessário a realização de um concílio, pois sem a aprovação dos bispos os 

seus éditos que defendia a crença em Jesus como sendo Deus não teriam o impacto 

desejado (RUBENSTEIN, 2001, p. 267). Sendo assim, o imperador convidou em 

381 cerca de 150 bispos orientais para participarem do Grande Concílio na cidade 

de Constantinopla (RUBENSTEIN, 2001, p. 267).    

De acordo com Ehrman “Nesse concílio, as decisões de Niceia foram 

declaradas e afirmadas outra vez, e o arianismo passou a ser uma visão minoritária 

marginalizada e considerada herética pela ampla maioria” (EHRMAN, 2014, p. 211). 

Ou seja, o decreto niceno a respeito da afirmação de que Cristo era Deus é 

reiterado no Concílio de Constantinopla. Dessa forma, prevaleceu a vontade do 

imperador, dos bispos pró nicenos e de todos que acreditavam em Jesus como 

sendo Deus. Jesus um camponês judeu pobre da região da Galiléia e pregador 

apocalíptico itinerante, finalmente foi declarado oficialmente como sendo o próprio 

Deus. Nesse Ínterim, o arianismo foi aos poucos desaparecendo das comunidades 

cristãs tanto no ocidente como no oriente, no entanto, os debates teológicos acerca 

da divindade de Jesus continuaram, e continua até os dias atuais. Quanto aos 

judeus, porém, foram tidos como deicidas, ou seja, os que “mataram Deus”. 

Acusados por rejeitarem e matarem o seu messias, ou, o Cristo-Deus, os judeus de 

forma sistemática foram perseguidos pelos crentes em Jesus no mundo romano. 

Gradativamente os insultos, as sinagogas queimadas e os confiscos de bens foram 

se ampliando para assassinatos, sem nem tipo de remorso por parte dos cristãos, 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

113 

 

afinal, eles acreditavam que estavam vingando a “morte do seu Deus” (EHRMAN, 

2014, p. 213-215). Além de judeus, praticantes de outras religiões consideradas 

pelos cristãos de pagãs, também foram sistematicamente perseguidos, seus bens 

confiscados e muitos foram mortos (RUBENSTEIN, 2001, p. 272). Dentre esses 

grupos havia os ebionitas, compostos por judeus-cristãos que acreditavam em 

Jesus como o Messias de Israel, mas suas crenças estavam condicionadas a 

obidiência a Torah, crenças essas que acabaram entrando em choque tanto com os 

judeus tradicionais quanto com os cristãos nicenos (HURLBUT, 1999, p. 41). Afinal, 

para os cristão nicenos, eram todos considerados infiés e suas crenças pagãs e 

deicidas tinham que ser extirpadas.              

 

Considerações finais  

O monoteísmo judaico e o politeísmo greco-romano eram amplamente 

praticados no mundo romano, em especial na Judéia romana. Convictos da chegada 

do seu messias, os judeus da primeira metade do primeiro século da era cristã 

acreditavam em um messias humano que iria livra-los das mãos dos romanos. Os 

povos gregos e os povos romanos viam em seus grandes lideres políticos-militares 

como um tipo de messias, mas com uma diferença, um tipo de messias divinizados. 

Logo para esses povos, tornar um líder político-militar em um deus era 

extremamente comum. Os discípulos de Jesus após sua morte anunciavam em 

várias partes do mundo romano que o judeu chamado de Messias (Cristo) que 

morreu em Jerusalém crucificado era o verdadeiro messias de Israel. Relacionando 

as tradições mitológicas greco-romanas a respeito do nascimento, da vida, da 

morte e da ressurreição de Jesus, ficou fácil para os povos helenizados, os próprios 

gregos e especialmente os romanos fazerem essa assimilação, porque antes 

mesmo de Jesus entre esses povos já havia a crença de que um deus podia possuir 

uma mulher e gerar um filho semideus, dessa forma, especialmente no IV século 

da era cristã, os cristãos do mundo romano passarem acreditar que Cristo seria um 

deus ou o próprio Deus-Pai.  

Como vimos ao longo desse trabalho, após intensos debates teológicos entre 

arianos e antiarianos a respeito da divindade de Cristo, no final do IV século o 

imperador Teodósio I oficializou definitivamente a crença de que Cristo era 

realmente Deus. Se apropriando de uma tradição religiosa judaica acerca de um 

redentor messiânico, os romanos deram uma nova representação a esse judeu 

camponês da Galiléia, atribuíram-lhe uma divindade e o transformaram no próprio 

Deus que se fez carne. Isso é claro, como vimos, gerou consequências para todos 

os povos que viviam em território romano. Consequências desastrosas para judeus 



RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

114 

 

e pagãos, consequências altamente conflituosas entre os próprios cristãos, sejam 

eles ocidentais ou orientais. E para os que acreditavam que Jesus era realmente 

Deus, puderam finalmente desfrutar de certo conforto nesse sentido e usufruir de 

todos os privilégios que as autoridades romanas lhes concebiam.                    

                       

Referências 

 

Documentação textual 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus Editora, 2002. 

ALEXANDRIA, Orígenes de. De Principiis. Livro IV, IIIª parte, passagem 14. 

Bibliotheca Patristica. Disponível em: http://cristianismo.org.br/or-prin4.htm. 

Acesso em: 20/04/2016.  

CESARÉIA, Eusébio de. História Eclesiástica. Digitalizada e revisada por micscan. 

Lançada por Semeadores da Palavra. Tradução de Wolfgang Fischer. São Paulo: 

Editora Novo Século, 2002.   

 

Obras de apoio 

CHARTIER, Roger. “Introdução: Por uma sociologia histórica das práticas culturais”. 

In:_____________. A História Cultural: entre práticas e representações. Lisboa: 

Difel, 1990. 

CHEVITARESE, André Leonardo. CORNELLI, Gabriele. Judaísmo, Cristianismo e 

Helenismo: Ensaios Acerca das Interações Culturais no Mediterrâneo Antigo. São 

Paulo: Annablume; Fapesp, 2007.  

CHEVITARESE, André Leonardo. Cristianismos. Questões e debates metodológicos. 

Rio de Janeiro: Kliné, 2011. 

CHISTIANINI, Arnaldo B. Subtilezas do Erro. Santo André: Casa Publicadora 

Brasileira, 1965.  

CROSSAN, John Dominic. O Jesus Histórico: A Vida de um Camponês Judeu do 

Mediterrâneo. Rio de Janeiro: Imago Editora, 1994. 

______________. Quem matou Jesus? As raízes do antissemitismo na história 

evangélica da morte de Jesus. Rio de Janeiro, Imago Ed., 1995.  

______________. O Nascimento do Cristianismo: O que aconteceu nos anos que se 

seguiram à execução de Jesus. São Paulo: Paulinas Editoras, 2004.  

EHRMAN, Bart D. Como Jesus se tornou Deus. Versão em PDF. São Paulo: LeYa, 

2014.  

FABRY, Heinz-Josef. SCHOLTISSEK, Klaus. O Messias. São Paulo: Edições Loyola, 

2008.   

http://cristianismo.org.br/or-prin4.htm


RJHR IX: 17 (2016) – Carlos Antonio dos Santos e Denis Renan Correa 

 
 

115 

 

HORSLEY, Richard A. HANSON, John S. Bandidos, profetas e messias: movimentos 

populares no tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995. 

HURLBUT, Jesse Lyman. História da Igreja Cristã. São Paulo: Vida, 1999. 

KNIGHT, A. ANGLIN W. História do Cristianismo: Dos apóstolos do Senhor Jesus ao 

século XX. Rio de Janeiro: CPAD, 1983. 

RUBENSTEIN, Richard E. Quando Jesus se tornou Deus: a luta épica sobre a 

divindade de Cristo nos últimos dias de Roma. Rio de Janeiro: Fisus, 2001. 

RUBIM, Antonio Albino Canelas. “Políticas culturais: entre o possível e o 

impossível”. In: Teorias e políticas da cultura: visões multidisciplinares. 

NUSSBAUMER, Gisele Marchiori. Org. Salvador: EDUFBA, 2007, p. 139-158. 

SCARDELAI, Donizete. Movimentos messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e outros 

profetas. São Paulo: Paulus, 1998. 

TRANQUILO, Caio Suetónio. A Vida dos Doze Césares. São Paulo: Martin Claret, 

2004.    

VEYNE, Paul. Quando Nosso Mundo se Tornou Cristão. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2011.  

http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&sqi=2&ved=0CB0QFjAA&url=http%3A%2F%2Fwww.martinclaret.com.br%2F&ei=LKv6U6jPNuzhsATlkYLoBw&usg=AFQjCNEat2MEzwEGYs0FWM3oHWXm--pD7A&bvm=bv.73612305,d.cWc

