
 

Recebido em: 11/07/2016 

Aceito em: 03/10/2016 

 

DURA EUROPOS COMO ESTUDO DE CASO PARA AS COMUNIDADES 

PALEOCRISTÃS. 

 

DURA EUROPOS AS STUDY OF CASE FOR PALEOCHRISTIANS 

COMMUNITIES.  

 

Juliana B. Cavalcanti1 

PPGHC-IH/UFRJ 

LHER-IH/UFRJ 

http://lattes.cnpq.br/6770181406770057 

 

Resumo: Dura Europos foi escavada na década de 1930 pela Universidade de Yale 

e a Escola Francesa de Letras. Nesta cidade, situada na região da Síria, foram 

localizadas três casas-templos respectivamente: uma casa-siganoga, uma casa-

igreja e uma casa mitrática. Em todos os casos o que se observou é que a estrutura 

interna da edificação passou por pequenas adaptações para abrigar as necessidades 

e demandas de cada culto.  

Neste sentido, a partir da evidência material é possível propor paralelos sócio-

arquitetônicos entre as três e perceber que os rituais de iniciação e manutenção 

das comunidades paleocristãs paulinas estão interagindo muito mais com o seu 

entorno religioso do que sendo uma ‘invenção’ das lideranças locais. 

Palavras-Chave: Dura Europos – Cristianismos – Relações Batismais 

 

Abstract: Dura Europos was excavated in the 1930s by Yale University and the 

French Language School. In this city, located in the region of Syria, it was located 

three houses temples respectively: a home Synagogue, a house Church and home 

Mithraism. In all cases what is observed is that the internal structure of the building 

has undergone minor adjustments to accommodate the needs and demands of each 

service. 

In this sense, from the material is possible evidence propose socio-architectural 

parallels between the three and realize that the rituals of initiation and maintenance 

of the Pauline early Christian communities are interacting more with their religious 

surroundings than being an 'invention' of local leaders. 

KeysWord: Dura Europos – Christianities – Relations Baptisms 

                                                           
1
 Juliana Batista Cavalcanti Miranda Tavares. Mestre em História Comparada pela Universidade Federal 

do Rio de Janeiro (UFRJ). Graduada pela mesma universidade. Coordenadora na área de Cristianismos no 

Laboratório de História das Experiências Religiosas (LHER). Email: julianajubcmt@yahoo.com.br  

http://lattes.cnpq.br/6770181406770057
mailto:julianajubcmt@yahoo.com.br


RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

134 

 

I. A escavação da cidadela de Dura-Europos se deu em circunstância de 

exploração, em finais do século XIX e início do século XX, da região da Síria. Região 

essa entendida como uma área que tinha pouco a contribuir para os processos de 

romanização no Oriente, mas muito a dizer no que diz respeito aos estágios de 

helenização2.   

 Assim se deu a descoberta acidental de Dura-Europos3, que teve o início de 

sua investigação entre os anos de 1921-1922 pela expedição arqueológica conjunta 

da Universidade de Yale e da Academia Francesa de Letras. Onde se encontrou, em 

1931, uma interessante evidência para a forma física de um edifício e sua 

renovação para o uso cristão (HUMPHRIES, 2008: 91). 

A cidade foi fundada no final do século IV AEC pelos selêucidas, na fronteira 

com o rio Eufrates, tendo se tornado posteriormente uma cidade romana (de 165 

EC a 211 EC) e tendo sido saqueada e abandonada pelos sassânidas em 256-257 

EC. Durante os três primeiros séculos de sua existência4 Dura-Europos cresceu para 

ser um grande centro urbano. Comportando o comércio – mediando rotas entre a 

Índia e o Mediterrâneo – e administração regional para as ricas terras agrícolas da 

Mesopotâmia do outro lado do rio, os assentamentos menores ao longo do Eufrates 

e as comunidades pastoris da estepe circundante. Abrigando ainda diferentes 

templos, o que fomentava uma alta circularidade de pessoas e alimentos.  

A população de Dura-Europos sob os selêucidas consistia em dois grandes 

grupos: ricos colonos gregos encarregados de manter a segurança da cidade e os 

povos indígenas semitas da Mesopotâmia fundiária. Além disso, a cidade recebia 

fluxos constantes de mercadores, soldados e outros funcionários, bem como civis 

que utilizaram a cidade como uma parada em suas viagens. Eles elementos aliados 

com a geografia da cidade fomentaram um ambiente poliglota e complexo, no que 

diz respeito à cultura e à religião. Um dado, importante desse multiculturalismo é a 

                                                           
2
 Autores como Theodor Mommsen e Francis Haverfield afirmaram que a única contribuição romana para 

a região foi o aumento populacional. A dificuldade em um diálogo com Roma estaria no fato de que o 

processo de romanização só foi possível em áreas que desconheceram o helenismo. Essas colocações 

ainda vigoram na atualidade, sendo decisivos trabalhos recentes como de Lidewijde Jong (2007), Susan 

Downey (1998, 2000) e Beate Dignas e Engelbert Winter (2007) que demonstram que do ponto de vista 

textual e arqueológico há pouco a dizer sobre o período helenístico. Mas quando nos voltamos para o 

período romano é possível a acessar uma série de documentações e mesmo a pensar em políticas de 

resistência, no âmbito cultural, à dominação romana. 
3
 Lisa Brody (2011: 17-18) nos conta que a descoberta foi feita pelo capitão Murphy e que rapidamente 

escreveu para o seu comandante, o tenente-coronel Gerard Leachman, descrevendo a mesma e solicitando 

assistência arqueológica. 
4
 A cidade foi fundada por macedônios gregos em aproximadamente 300 AEC e ficou completamente 

abandonada entre a sua destruição por volta do ano de 256 EC pelos sassânidas e sua eventual 

redescoberta em início do século XX. 



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

135 

 

existência de comunidades judaicas já no século I AEC5, que provavelmente 

migraram para a cidade a partir da rota que ligava a Babilônia e a Palestina 

(MATHEUS, 1982: 7; STEPHANOS, 2001: 5). Muito embora a expansão e os mais 

relevantes dados materiais, como edificações judaicas, só passam ser registradas 

sob os domínios parta (113 AEC a 165 EC) e romano.  

Durante o período romano, Dura-Europos foi empregada como um 

importante forte, sendo elevada a categoria de colônia após 50 anos de controle 

imperial. Do ponto de vista populacional, a maior porcentagem continuou sendo de 

indivíduos de origem semita (persa e mesopotâmica), mas com raízes diferentes do 

período selêucida. O que implica dizer que a presença romana dirigiu grupos 

inteiros de Dura, enquanto que ao mesmo tempo, atraiu novos grupos sociais de 

regiões distintas. Outro grupo que compunha a sociedade de Dura-Europos era as 

legiões romanas que levaram o culto ao deus Mitra.  Muito embora, a referida 

divindade fosse uma das mais conhecidas no Oriente6, o culto a Mitra em Dura-

Europos representava do ponto de vista religioso o controle de Roma sobre a 

cidade. Uma vez que o culto se restringiu aos militares romanos. Em outras 

palavras, o culto de Mitra tinha pouca relação com outras experiências religiosas 

locais e excluiu a maioria da população da cidade. 

Do ponto de vista econômico, nesse período, a cidade parecia girar em torno 

da preocupação em fornecer serviços (incluindo habitação e suprimentos) para suas 

forças residentes, que estavam preocupados principalmente em fortificar a cidade 

para resistir a um ataque dos persas. Essa nova função e realidade geopolítica (a 

cidade já não era tão politicamente estável como no período selêucida) acabaram 

fomentando uma queda no status de cidade caravana, o que implicou diretamente 

numa redução do padrão de vida da população durana.  

Neste contexto, emergem os grupos cristãos que detinham uma pequena 

edificação situada na mesma rua em que estavam localizados o templo ao deus 

Mitra e a sinagoga (Figura 1). Segundo Carl Kraeling (1967: 20) pode-se datar a 

igreja do século III EC, tendo sido a principal evidência para datá-la como um 

                                                           
5
 A principal base para afirmação se encontra no fato de terem sido encontrados moedas que datam do 

período asmoneu. Contrariando assim, uma antiga suspeita de que a comunidade judaica teria chegado 

apenas no período da dominação romana. Ver: Stefanos, 2001: 4-5. 
6
 Arnaldo Momigliano (1971: 148-149) já ponderava em seu livro “O limites da helenização” que os 

romanos estabeleceram um culto mitraico distinto do culto persa. Ele afirmou:  

“O Mitraísmo romano, com seu sistema de colégios e hierarquia de iniciados, a provável ausência de 

sacerdotes, a ênfase na luta e vitória e sua intelectual crueza, era exatamente o oposto da refinada 

decepção helenística grega praticada sobre si mesma por cultivarem o Zoroastrismo. Foi um verdadeiro 

culto e reforçamento a lealdade por parte dos soldados, funcionários e comerciantes ao Império Romano. 

No Egito Romano há uma abundância de evidências para o novo culto de Mitra, mas no Egito ptolemaico, 

tanto quanto eu saiba a única evidência para uma prática autenticamente Mazdeísta é do terceiro século 

AEC [...] Se Mitra, de acordo com Lucio (Deorum Concil. 9), não falava grego, ele certamente falou 

latim.”. 



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

136 

 

templo cristão a existência de um batistério no segundo pavimento.7 A igreja teria 

passado por uma ampla reforma para atender os seus adeptos entre os anos de 

240-241 EC. Observou-se que as técnicas estruturais e de acabamento dialogavam 

com as outras casas-templos, o que para muitos estudiosos sinaliza que os cristãos 

se inseriram num modelo arquitetônico e civil de seu tempo.  

 

Figura 1: Planta de escavação sinalizando as três edificações-templos em Dura-Europos. Obtido em: 
http://www.le.ac.uk/ar/stj/dura.htm#late (intervenções nossa). 

 

Significativamente, em todos os três casos encontrados em Dura-Europos a 

renovação inicial para o uso religioso não fez nada para que se retirasse o caráter 

doméstico básico do prédio existente. Para o caso cristão, que é o que nos 

                                                           
7
 Muito embora a edificação seja datada do século II EC, e a adaptação para abrigar a comunidade cristã 

seja do século III EC. Ver: Kraeling, 1967: 19-20. 

http://www.le.ac.uk/ar/stj/dura.htm#late


RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

137 

 

interessa, apenas o ambiente 4 sofreu maiores intervenções (sendo fragmentado 

em dois novos cômodos), conforme é possível ver nas Figuras 2 e 3. 

 Neste sentido, Dura-Europos nos permite examinar os diferentes elementos 

que compõem o edifício, a interpretar o seu desenvolvimento a partir de casa 

privada à igreja, entender as atitudes dos cristãos de Dura-Europos para iniciação e 

escritura a partir dos assuntos escolhidos para o ciclo de afrescos no batistério8 e a 

especular quanto ao perfil social da comunidade que utilizou o edifício. Ainda que a 

construção cristã não tenha sido utilizada como residência depois de sua reforma 

(HUMPHRIES, 2008: 92-94; WHITE, 1990: 102-14; WHITE, 1991: 10-12).  

Figura 2: Plantas Baixas da Casa em Dura-Europos sinalizando os estágios anterior e posterior a 
reforma. Fonte: WHITE, L. The Social Origins of Christian Architecture. Building God’s House in 
the Roman World: Architectural Adaptations among Pagans, Jews and Christians (Vol 1). 
Valley Forge: Trinity Press International, 1990.    

 

  

                                                           
8
 Como veremos mais adiante em Dura-Europos encontra-se também o mais antigo batistério que se tem 

notícia. 



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

138 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 3: Plantas Isométrica, sentido AA’ (Horizontal), da Casa em Dura-Europos sinalizando os estágios 
anterior e posterior a reforma. Fonte: WHITE, L. The Social Origins of Christian Architecture. 
Building God’s House in the Roman World: Architectural Adaptations among Pagans, Jews and 
Christians (Vol 1). Valley Forge: Trinity Press International, 1990.    

  

II. Assim, a cultura material nos evidencia o quão importante era para as 

comunidades paleocristãs o ritual batismal, sendo o exemplo mais antigo existente 

de arquitetura batismal o quarto-batistério de Dura-Europos (Figura 4). O quarto 

localizado ao norte da casa foi transformado em um salão batismal, contendo uma 

fonte retangular em sua extremidade oeste, com medições (1.6 x 1x 1) m. Tendo 

sido colocada em um nicho coberto por um arco.  

Este arranjo tem semelhanças com o arco recesso (arcosolium) ao longo de 

um sarcófago em uma catacumba romana. Nesta instância a fonte substituiu o 

túmulo retangular ou sarcófago. Ambos os cofre do arco e do teto da sala são 

pintados com estrelas brancas em um campo azul. O arco em si tem uma faixa 

decorativa de romãs, uvas e trigo. A luneta sob o arco mostra uma imagem de um 

pastor com as suas ovelhas e ainda Adão e Eva em ambos os lados uma árvore. 

Uma serpente desliza pelo chão entre eles.  



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

139 

 

Os registros das pinturas das outras paredes (sul, norte e leste) foram em 

grande parte destruídos, mas as cenas restantes foram identificadas. Na parede sul 

temos a mulher samaritana no poço e Davi e Golias. Na parede norte está Jesus 

curando o paralítico, andando sobre a água, e acalmando a tempestade e, abaixo 

destas iconografias, vemos três mulheres9 transportando tochas em direção a uma 

estrutura retangular com um telhado pontiagudo, com as estrelas a cada canto.  

 

Figura 4: Batistério, Dura Europos, leste da Síria, ca. 240. Foto: Yale University Art Gallery, Dura-
Europos Collection. Fonte: JENSEN, R. Living Water. Images, Symbols, and Settings of Early 
Christian Baptism. Boston: Brill, 2011. 

 

A parede sul da sala tinha duas portas e uma abertura para um pátio central e 

outro em um quarto ocidental que pode ter servido como um espaço privado para a 

preparação dos candidatos ao batismo. Esta sala de ligação levou para o que tem 

sido assumido como sendo um espaço conjunto para a comunidade na parte sul da 

casa (JENSEN, 2011: 182-183). 

Os dois dados mais relevantes que o batistério em Dura-Europos nos traz é 

que: (1) o batismo era originalmente um ritual administrado em um lugar com 

água corrente/nascente. Um bom exemplo disto está no relato do batismo de Jesus 

ou ainda o batismo de um etíope registrado em Atos dos Apóstolos (At 8: 36-40). 

                                                           
9
 Os estudiosos discordam sobre se esta pintura mostra a três mulheres a chegar ao túmulo vazio na 

manhã de Páscoa (cf. Marcos 16: 1), ou (em alternativa) três dos cinco virgens prudentes aproximando o 

do noivo tenda (cf. Mt 25: 1-13). 



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

140 

 

Entretanto, a existência de um batistério em pleno século terceiro demonstra que já 

na metade do século III EC o rito começou a ser ministrado no interior de casas, 

com um designer especial. Esta mudança fomentou também a existência de 

piscinas domésticas ou mesmo a utilização de banheiros (seja público seja privado). 

A própria expressão batistério (em latim baptisterium) implica em uma piscina ou 

uma vasilha grande (JENSEN, 2011: 179-180). E (2) quanto à produção 

iconográfica10, que reforçam o ambiente que entende o batismo como: purificação, 

renascimento, santificação e vida após-morte. Ao mesmo tempo a configuração da 

iconografia batismal, nos permite ver como os cristãos acionaram eventos e 

personagens neo e veterotestamentárias de forma a atribuir novos significados, 

dando realidade ao mito por intermédio da prática cotidiana dos membros.11  

Quando comparado à cultura material com a documentação literária 

paleocristã fica claro que o batismo pode ser entendido não como um ato 

preparatório, mas como o rito central para transformação ou de passagem do 

mundo exterior que é 'imundo' para uma comunidade que foi "lavada" e 

"santificada".  Uma conceituação distinta com o batismo de João Batista que foi um 

                                                           
10

 As primeiras representações pictóricas de batismo apareceram na catacumbas romanas. Estas pinturas 

de parede subterrâneas pertencem a um limitado repertório de imagens que sobreviveram principalmente 

por serem em local subterrâneo, escapando assim de demolições causadas por reformas urbanas. No 

entanto, a sua definição sepulcral contribuiu não só para a sobrevivência destas pinturas, mas também 

para a sua seleção e conteúdo. Embora os estudiosos suponham que os cristãos produziram arte não 

fúnebre desde muito cedo (sendo a maior parte perdida), a ocorrência destas cenas num contexto de 

enterro sugere que tinham alguma relação especial com as crenças cristãs sobre a morte ou a vida após a 

morte.  

Uma descrição de batismo é especialmente apropriada para um túmulo, porque o batismo serve 

tanto como o ritual cristão de associação, como para significar a passagem do antigo para novo estágio, 

decretando morte espiritual do indivíduo e seu renascimento. Além disso, o batismo é o meio pelo qual 

um membro reivindica a promessa de salvação em sua vida após a morte. Cenas de batismo na catacumba 

geralmente incluem certos detalhes distintivos, a saber: um jovem nu ou a criança em pé na ou sob uma 

corrente de água, tendo um homem vestido com a mão direita sobre a cabeça do jovem, e uma pomba que 

paira acima de ambas as figuras. Às vezes árvores ou rochas indicam um letreiro, slogan. As variações 

são relativamente mínimas; alterações no vestuário de quem batiza ou da pomba nem sempre é aparente. 

Ocasionalmente, um terceiro está ao lado de quem batiza (JENSEN, 2011: 5).    
11

 Mas não apenas elementos neo e veterotestamentários. É possível perceber um profundo diálogo com a 

cultura helenística. Dois exemplos podem ser rapidamente acionados. O primeiro deles é o pastor com o 

cordeiro que está no frontão do batistério. No caso em específico, esse pastor é Jesus e podemos afirmar 

isso quando levamos em consideração a quantidade enorme de representações do bom pastor encontradas 

em catacumbas e construções cristãs. Contudo, esse modelo de o bom pastor já foi na Bacia 

Mediterrânica para pensar Hermes, Apolo e mesmo Hércules. Há algumas diferenças, Jesus aparece 

sempre com um rapaz de feições finas e jovens, enquanto que Hermes e Hercules, por exemplo, sempre 

musculosos. Essas variações estéticas devem ser colocadas lado a lado e entendidas como rivais. É como 

se disséssemos: quem é maior? O jovem Jesus ou o deus (ou semideus) Hermes/Apolo/Hercules? 

(MATHEWS, 1995 (1993): 8) 

Esses padrões estéticos vão diretamente ao encontro com o segundo exemplo, as imagens de Jesus 

andando sobre as águas e curando um paralítico. Em ambas as situações Jesus não tem barba, é um 

jovem. Além de parecer ser privilegiado os momentos de cura de Jesus, isso implica diretamente nas 

leituras dessa comunidade sobre Jesus. O Jesus dos cristãos duranos é o curandeiro ou um homem divino 

(theios aner) e não um deus.  



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

141 

 

rito em muitos aspectos análogos as narrativas veterotestamentárias, exceto pelo 

fato de que o ritual visava retirar o pecado, por intermédio de uma instituição 

divina, e não as impurezas (SMITH, 2006: 99; HARTMAN, 1997: 10). 

O próprio Morton Smith (2006: 98-99) observou, a partir da historieta do 

corpo (1Cor 12:12-23), que o batismo de Paulo era o caminho para a unificação 

com Jesus, concebido por Paulo como o Espírito. Estabelecendo, em outras 

palavras, uma relação entre Jesus por intermédio da possessão do Espírito. O 

espírito vive no interior do batizado e age através dele12. Assim, o corpo de cada 

um possuía um "membro" do corpo de Cristo. 

Contudo, mesmo o batismo paulino deve ser problematizado. Uma vez que 

assim como observamos releituras do ritual de João Batista para Paulo, teremos 

também distinções do batismo de Paulo para o ritual que está registrando nas 

pseudoepigráficas. Em outras palavras, ao harmonizar as cartas autênticas com as 

que são atribuídas a Paulo corre-se o risco de ter uma leitura de modo a 

homogeneizar os sentidos atribuídos ao ritual.  

É verdade, que em ambos os casos o ritual batismal significa ser possuído 

por um Espírito. No entanto, enquanto nas autênticas os dons do Espírito se 

manifestam em todos, como demonstrou Smith com a historieta do corpo, a lógica 

parece não proceder quando nos voltamos para a epístola aos Efésios (Ef 4: 11-

13): 

E ele é que “concedeu” a uns ser apóstolos, a outros profetas, a 

outros evangelistas, a outros pastores e doutores, para aperfeiçoar 

os santos em vista do ministério, para a edificação do Corpo de 

Cristo, até que alcancemos todos nós a unidade da fé e do pleno 

conhecimento do Filho de Deus, o estado do Homem Perfeito, a 

medida da estatura da plenitude de Cristo.   

 

O fragmento acima é lido como parte de um credo13 que reforça, entre 

outros assuntos, uma unidade por intermédio da hierarquização dos dons. Os que 

estão nos mais elevados estamentos da pirâmide social são os detentores do 

mistério que “[...] foi agora revelado aos seus santos e profetas, no Espírito” (Ef 3: 

5), sendo estes os responsáveis por garantir que os demais obtenham “o 

conhecimento do Filho de Deus” (BARTH, 2008b: 428).  

                                                           
12

 Mais conscientemente, o Espírito fala através do possuído fazendo barulhos incompreensíveis. Sintoma 

que, segundo Smith, pode ser comparado à esquizofrenia. Lewis (1971: 221-253) buscou analisar a 

possessão e o êxtase de diferentes culturas com o material descrito e analisado pelos psiquiatras. A 

conclusão apontada é: (1) o xamã ou aquele que está em estado de possessão é um psicótico controlado; 

(2) a sociedade abre espaço para estes indivíduos, pois eles são parte integrante do sistema total e ideias e 

suposições religiosas para aquela sociedade e (3) os cultos de possessão periférica representam uma 

resposta de não aceitação ao padrão de normalidade vigente, buscando outras realidades como forma de 

escapismos.  
13

 Barth (2008b: 464-468) sugere que todo o capítulo 4 da carta aos Efésios seria um credo de forma a 

reforçar determinados aspectos e regimentos do convívio e manutenção da assembleia. 



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

142 

 

Assim, diferentemente da primeira epístola aos Coríntios, em que todos 

tinham o imediato acesso corpo de Cristo ou a dons do Espírito, aqui o acesso ao 

corpo compreende em unicamente a submissão à estrutura ministerial. Sendo 

este o significado do banho ritual para as lideranças que compuseram a carta aos 

Efésios. Isto é, um batismo que implicava na obtenção dos dons do Espírito por 

qualquer membro não era tido para estas lideranças como um “legítimo” batismo 

(Ef 4: 5).   

 

III. Neste sentido, a casa-igreja de Dura-Europos se torna um importante 

objeto de estudo para os cristianismos originários. Uma vez que, nos permite 

vislumbrar do ponto de vista material os ambientes de reuniões dos cristãos que 

eram constantemente lembrados por Paulo em suas epístolas, mas que antes de 

Dura-Europos era impossível se falar sobre a luz da Arqueologia no recorte 

temporal entre os séculos I e IV EC.  

Abrindo espaço para uma ampla reflexão sobre as identidades que estavam 

sendo configuradas, já em contexto de cisão entre Judaísmo e Cristianismo. Muito 

embora, a imagem de Jesus ainda não estivesse definida e por isso mesmo é 

central o batistério durano. Pois ele traz elementos sobre interpretações e 

compreensões da comunidade sobre Jesus, si mesma e uma origem identitário-

religiosa ainda não definidos.  

Em outras, palavras, o presente artigo preocupou-se em pontuar não 

apenas a relevância material da casa-igreja, mas buscou também, ainda que 

brevemente, levantar algumas discussões possíveis a partir da edificação no que 

diz respeito ao ritual batismal e as mudanças interpretativas que ele sofreu por 

conta das demandas sócio-estruturais.  

 

Referências Bibliográficas.  

1. Fontes. 

1.1.  Documentação Textual. 

BÍBLIA. Novo Testamento. 1 Coríntios. Português. Bíblia de Jerusalém. Nova 

Edição, Revista e Revisada, São Paulo: Paulus, 2002. 

BÍBLIA. Novo Testamento. Atos dos Apóstolos. Português. Bíblia de Jerusalém. 

Nova Edição, Revista e Revisada, São Paulo: Paulus, 2002. 

BÍBLIA. Novo Testamento. Efésios. Português. Bíblia de Jerusalém. Nova Edição, 

Revista e Revisada, São Paulo: Paulus, 2002. 

 

1.2.  Relatórios de Escavação. 



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

143 

 

KRAELING, C. The Christian Building. New Haven: Yale University Press, 1967. 

Excavations at Dura-Europos. Final Report Volume VIII, part. 2.  

 

2.  Trabalhos Teóricos. 

DETIENNE, M. Comparar o incomparável. Aparecida: Ideias & Letras, 2004. 

GINZBURG, C. Mitos, Emblemas e Sinais. São Paulo: Companhia das Letras, 

1990. 

GINZBURG, Carlo. Medo, Reverência, Terror. São Paulo: Companhia das Letras, 

2014.  

LEWIS, I. Êxtase Religioso. São Paulo: Editora Perspectiva, 1971.  

THOMPSON, E. A Miséria da Teoria ou um Planetário de Erros. Uma Crítica ao 

Pensamento de Althusser. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1981. 

THOMPSON, E. Costumes em Comum. Estudos sobre a Cultura Popular 

Tradicional. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

 

3. Dicionários, Manuais e Comentários. 

BARTH, M. Ephesians 4-6. A New Translation with Introduction and 

Commentary. New Haven: Yale University Press, 2008b.  

 

4.  Textos Específicos. 

BRODY, L. “Yale University and Dura-Europos: from Excavation to Exhibition”. In: 

BRODY, L. and HOFFMAN, G. Dura Europos. Crossroads of Antiquity. 

Boston: McMullan Museum, 2011.  

HARTMAN, L. 'Into the Name of the Lord Jesus' Baptism in the Early Church. 

Edinburgh: T&T Clark, 1997. 

HUMPHRIES, M. Material Evidence (1): Archaeology. In: HARVEY, S. e HUNTER, D. 

(Ed.) Early Christian Studies. New York: Oxford University Press, 2008.  

JENSEN, R. Face to Face. Portraits of the Divine in Early Christianity. 

Minneapolis: Augsburg Fortress, 2005. 

JENSEN, R. Living Water. Images, Symbols, and Settings of Early Christian 

Baptism. Boston: Brill, 2011. 

MATHEWS, T. The Clash of Gods. A Reinterpretation of Earlu Christian Art. 

Princeton: Princeton University Press, 1995 (1993).  

MOMIGLIANO, A. Alien Wisdom. The Limits of Helenization. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1971. 

SMITH, M. The Secret Gospel: The Discovery and Interpretation of the 

Secret Gospel According to Mark. Dawn Horse Press; 3th edition, 2005. 



RJHR IX: 17 (2016) – Juliana B. Cavalcanti 

 

144 

 

STEPHANOS, M. “The Jewish Community at Dura-Europos: Portrait of a People”. In: 

Janus 2 (2001): 1-26.  

WHITE, L. The Social Origins of Christian Architecture. Building God’s House 

in the Roman World: Architectural Adaptations among Pagans, Jews 

and Christians (Vol 1). Valley Forge: Trinity Press International, 1990. 

WHITE, L. The Social Origins of Christian Architecture. Building God’s House 

in the Roman World: Architectural Adaptations among Pagans, Jews 

and Christians (Vol 1I). Valley Forge: Trinity Press International, 1991.    

    

 


