
 

Recebido em: 23/10/2016 

Aceito em: 14/04/2016 

 

DAVID, A. Rosalie. “Osiris the People´s God The First Intermediate Period and the 

Middle Kingdom”. In: DAVID, A. Rosalie. Religion and Magic in Ancient Egypt. 

Grã-Bretanha: Penguin Books Ltd, 2002. p. 187-237. 

 

Aline Afonso Silva da Rocha 

 Universidade Estácio de Sá 

Grupo de Estudos Kemet  

http://lattes.cnpq.br/0063131082963200  

 

“Religião e Magia no Antigo Egito” é um livro escrito por Ann Rosalie David 

cujo título original é Religion and Magic in Ancient Egypt, publicado no Brasil em 

2011, pela editora Bertrand Brasil, traduzido por Angela Machado. 

Bacharel em História Antiga e Egiptologia pela University College London e 

doutora pela University of Liverpool, Rosalie David, alcançou notoriedade mundial 

por utilizar técnicas não destrutivas em suas pesquisas com múmias. É diretora do 

Centre for Biological and Forensic Studies in Egyptology da University of 

Manchester. E ainda, foi a primeira mulher a ministrar aulas sobre egiptologia na 

Grã-Bretanha, tendo escrito mais de vinte livros sobre o tema desde o ano de 

1984.  

Será analisado capítulo 4 do livro, “Osiris, o Deus do Povo”, no qual a autora 

retrata a ascensão do Deus no Primeiro Período Intermediário e como o surgimento 

do Tribunal osiríaco ensejou a democratização da religiao no Egito Antigo.  

O capítulo inicia-se com a formação histórica do Primeiro Período 

Intemediário, apresentando os seus estágios. Para a autora o primeiro estágio se 

constituiu pela desintegração do país com o fim do governo centralizado, enquanto 

que o segundo se deu pelo colapso da monarquia em Mênfis que sofreu 

exacerbação pelo ataque dos beduínos. 

http://lattes.cnpq.br/0063131082963200


RJHR IX: 17 (2016) – Aline Afonso Silva da Rocha 

4 

 

No terceiro estágio, a área geográfica situada no Médio Egito, entre Mênfis e 

Tebas, foi controlada pelos governadores de Heracleópolis, cidade que se tornou a 

nova capital. Neste período os Mentuhotep tentam tomar o poder, entrando em 

conflito com os heracleopolitanos. 

Por fim, a autora é silente quanto ao quarto estágio, e apresenta o quinto no 

qual os Mentuhotep tomam o controle geral do país, instaurando a XI Dinastia após 

vencerem os hieracompolitanos, transferindo a capital para Tebas.  

David esclarece que como resposta as condições problemáticas do Primeiro 

Período Intermediário surgiu a literatura pessimista na qual é questionada a ordem 

social e religiosa existente, demonstrando uma atitude bem menos confiante 

perante a morte e a ressureição, chegando-se a duvidar da validade de uma crença 

de vida pós a morte. 

Questiona se essa literatura descreve eventos históricos ou se apenas 

refletem a angústia nacional. Embora não tenha procurado responder ao 

questionamento, a autora assevera que os eventos possivelmente foram escritos no 

reinado de Amenemhet I ou logo depois, sob a afirmação de que a harmonia só 

poderia ser restabelecida com a centralização do poder e com um rei poderoso. 

Outrossim, aduz o ceticismo encontrado em outra literatura pessimista que 

foram os hinos, como o “Canto de Intef”, introduzidos aos Cantos dos Banquetes, 

uma vez que, contrastando com a visão tradicional, havia um encorajamento a 

aproveitar a existência terrena, pois os vivos não tinham a capacidade de saber da 

existência de vida pós-morte, tornando fúteis os preparativos funerários. 

David afirma que não há consenso quanto ao período em que estes hinos 

foram compostos, pois alguns estudiosos alegam que foram feitos durante o Médio 

Império, visão sustentada pela autora, enquanto que outros sustentam a 

possibilidade de datarem período diverso, tendo em vista que atitudes pessimistas 

existiram em todos os tempos. 

No Novo Império, o Canto de Intef continuou a ser cantado, porém outros 

foram compostos para minorar seus efeitos na tentativa de reafirmar as crenças 

tradicionais. 

A literatura pessimista apresenta um esclarecimento único a revolta 

nacional, dúvidas e medos pessoais em um período de declínio nas artes e 

profissões, o que para a autora demonstra uma maturidade sem precedentes de 

expressão. 

Até o Primeiro Período Intermediário, acreditava-se que os deuses eram os 

responsáveis pelos acontecimentos políticos. Assim, com o colapso do Antigo 



RJHR IX: 17 (2016) – Aline Afonso Silva da Rocha 

5 

 

Império, os reis menfitas e seu deus Rá não eram mais vistos como protetores 

críveis de seu povo, pelo que foram promovidos novos cultos divinos. 

O deus Osíris, não só pela sua associação aos rituais divinos pela ascensão e 

coroação do rei, tornou-se a deidade mais significativa do Médio Império, haja vista 

que ofereceria a imortalidade às pessoas não reais. 

Desta forma, na XI e XII dinastias houve uma democratização das crenças 

religiosas, pois até as classes médias faziam preparativos generosos para a morte, 

incluindo a provisão de tumbas refinadas e bens funerários.  

No entanto, o culto de Osíris prometia a eternidade até para os mais 

humildes, mesmo os que não tinham recursos para enterros elaborados, tendo 

como requisitos possuir uma vida virtuosa, a correta execução dos ritos funerários 

e adorar a deidade. 

A autora afirma que o mito da vida, morte e renascimento de Osíris 

encontrado nos relatos de Plutarco, De Inside et Osiride, podem refletir eventos 

históricos verdadeiros ocorridos no período Pré-Dinástico ou na II Dinastia. 

Como não há outro relato deste mito nos textos egípcios que fazem menção 

ao deus, autora apresenta a hipótese de que este tenha sido escrito a partir de uma 

tradição oral.  

Os textos das pirâmides e as inscrições encontradas nos templos do período 

do Novo Império e no período Greco-Romano são as principais fontes que se 

referem a Osíris, relatando os festivais anuais do templo para o deus. 

De acordo com o mito, Osíris é descrito como um rei humano que introduziu 

a agricultura e civilização no Egito, tendo sido morto e desmembrado por seu irmão 

Seth. Sua esposa e irmã Isis, reuniu os membros do deus e concebeu uma criança, 

Hórus.  

Hórus, já adulto, lutou com Seth, tendo a disputa sido levada a julgamento 

divino no qual Hórus e Osíris saíram favorecidos. Assim, Osíris foi considerado o rei 

e juiz dos mortos, enquanto que Hórus tornou-se o regente dos vivos. 

Inicialmente foi associado ao rejuvenescimento e à fertilidade, pois se 

acreditava que a vida, a morte e o renascimento de Osíris coincidiam com o ciclo 

anual das estações, considerando-o um deus da vegetação. 

Desta forma, o Festival Anual de Khoiakh celebrava a inundação do Nilo e a 

renovação da vegetação, confirmava a ascensão do rei vivo como encarnação de 

Hórus e a ressurreição triunfal do rei morto como Osíris, esperando que os ritos 

bem sucedidos trouxessem uma inundação bem sucedida, o crescimento da 

vegetação e uma boa colheita. 



RJHR IX: 17 (2016) – Aline Afonso Silva da Rocha 

6 

 

Através de suas experiências mitológicas, acreditava-se que Osíris podia 

oferecer a imortalidade, difundindo a ideia de “Dia do Julgamento”, de forma que 

seus seguidores se empenharam em viver de forma irrepreensível para poderem se 

reunir ao seu ba (alma) e entrar no reino dessa deidade.  

Esta se tornou a crença mais significativa do Médio Império, já que para o 

indivíduo entrar no reino de Osíris, não bastavam os procedimentos corretos de 

sepultamento, tendo em vista que o ajuste moral e a adoração ao deus eram mais 

importantes do que a riqueza, pelo que o Texto dos Sarcófagos e o Livro dos Mortos 

se tornaram elementos vitais na busca pelo bom comportamento. 

Osíris também foi considerado o deus do milho e o deus-lua, mas a sua 

união com o deus sol Rá foi a mais importante, uma vez que era tido como o sol 

noturno que despertava o submundo do sono da morte para ser vencido por Rá ao 

nascer do sol, fazendo com que os ciclos do dia e da noite fossem lembretes do 

triunfo da vida sobre a morte e do bem sobre o mal. 

A autora afirma que não há consenso entre o mito osiríaco e a realidade 

histórica, existindo uma teoria que, baseada na desacreditada teoria da raça 

dinástica, relaciona Osíris a um regente histórico da época pré-dinástica que teria 

conduzido tribos de outras áreas para o delta, apresentando a civilização aos 

egípcios.  

De acordo com estas teorias das quais a autora não se filia, o mito de Osíris 

seria um resultado entre os imigrantes (adoradores de Osíris e Hórus) e a 

população nativa (adoradores de Seth). A autora entende que o conflito mítico 

rememora o choque de grupos religiosos rivais no período Dinástico Inicial com a 

vitória dos adoradores de Hórus. 

As crenças de Rá e as de Osíris tinham muitas semelhanças, porém 

enquanto Rá era deidade suprema no Antigo Império, Osíris não rivalizava com 

outros deuses vivos, o que contribuiu para o desenvolvimento de sua ampla 

popularidade. 

David termina o capítulo retratando a arte das tumbas e o equipamento 

funerário. Afirma que a variedade e quantidade de bens funerários foram 

expandidas com a democratização religiosa. As diferenças regionais dos sarcófagos 

foram diminuindo ao longo do Médio Império, tendo sido introduzido um novo tipo 

de estatuária. 

O livro de Rosalie David constitui uma importante contribuição para aqueles 

que se interessam pela religião do Egito Antigo. Em especial, o capítulo 4 permite 

ao leitor perceber a importância do surgimento do mito de Osíris como um meio de 

democratização religiosa, bem como, a mudança nas crenças tradicionais e no 



RJHR IX: 17 (2016) – Aline Afonso Silva da Rocha 

7 

 

comportamento social com o surgimento do “Dia do Julgamento”. E ainda, a autora 

relaciona bem o desequilíbrio político e social do Primeiro Período Intermediário 

com as dúvidas nas crenças tradicionais de pós-vida refletidas na literatura 

pessimista. 

 

 


