Revista ©
/ ISSN 19834810

REVISTd SEStd0s SODIE 0 H estis HISTOrIcH © Ui ecepcan:
5 : - PN Kt b, R . e N
R 0 S sty BAAR N ?
» -...*“ e Pty - T LRI

Recebido em: 09/12/2016
Aceito em: 20/01/2017

Entre a Religiao e a Magia: (re)pensando o estudo do
Egito Antigo
Between Religion and Magic: (re)thinking the study of
Ancient Egypt

Thiago Henrique Pereira Ribeiro!
Curriculo Lattes: http://lattes.cnpg.br/4755692220226363

“Moisés e Aardo foram a Farad, e fizeram como Iahweh
ordenara. Lancou Aardo a sua vara diante de Farad e diante dos
seus servos, e ela se transformou em serpente. Farad, porém,
convocou os sabios e os encantadores, e, com seus sortilégios, os
magos do Egito fizeram o mesmo. Cada um langou sua vara, e elas
se tornaram serpentes. Mas a vara de Aardo devorou as varas
deles”. Exodo, 7: 10-12 (BIBLIA DE JERUSALEM: 2010, 111).

Resumo: o0 presente artigo se trata de um resumo do nosso primeiro
capitulo de Dissertacdo de Mestrado, trabalho que ainda se encontra em
andamento. Nosso intuito central é chamar a atencdo para o uso dos conceitos de
religido e magia, assim como da relacdo entre eles. Nossas principais ideias
defendidas sdo: a) os termos sdao profundamente problematicos e carregam em si
preconcepcOes qualitativas (positivo e negativo) que se originam de questdes
histéricas e culturais; b) gragas ao dito no item (a), a divisdo entre religido e magia
€ duvidosa. Ao fim, encerramos tratando da questdo de forma direcionada

diretamente ao Antigo Egito, civilizagdo sobre a qual pesquisamos.

! Discente do curso de Mestrado em Histéria pelo PPGH — UFRRJ sob orientagdo do professor Marcos
José de Araljo Caldas. Pesquisa financiada pela CAPES e dotada do titulo Coagindo os Deuses: 0 uso de
ameagas e intimidacGes as divindades do Egito Antigo em encantamentos do Reino Novo (séculos XVI —
XI AEC).


http://lattes.cnpq.br/4755692220226363

RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

Palavras-chave: Histéria Antiga; Egito Antigo; Religido; Magia; Conceitos.

Abstract: the present article consists in a brief discussion that we dealt in
the first chapter of our Master’s Degree Dissertation, a work that is still in progress.
Our main goal is to call attention to the use of the concepts of religion and magic,
as well as the relation between them. Our main defended ideas are: a) the terms
are deeply problematic and carry qualitative preconceptions (positive and negative)
that have origins in historical and cultural matters; b) thanks to what have been
said in item (@), the division between religion and magic is doubtful. In the end, we
finish the discussion by treating this question in a way directly focused on the
Ancient Egypt, civilization that we research about.

Keywords: Ancient History; Ancient Egypt; Religion; Magic; Concepts.

21



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

A imagem do Egito é ha séculos carregada por um imaginario de mistérios e
magia. Sob as areias da terra de kemet’ estariam enterrados diversos
conhecimentos ocultos e elevados que, uma vez obtidos, seriam capazes de
produzir efeitos inimaginaveis. Além disso, esses conhecimentos sdo tidos como
tendo uma relacdo muito préoxima com a magia, algo que é alimentado ndo apenas
por testemunhos de escritos da Antiguidade como também pelo numero de
artefatos, textos e objetos® que foram encontrados em escavagdes.

O trecho supracitado e extraido do livro de Exodo é possivelmente uma das
antigas vozes estrangeiras que se referem ao Egito como uma terra de magos e
magia. No entanto, existe um efeito de sentido nessas linhas que serve de ponte ao
tema deste artigo. Por mais que o ato de transmutacao em serpente seja o mesmo,
ha uma diferenca qualitativa entre os que o fazem por meio do auxilio de Iahweh e
os que operam pelos chamados “sortilégios”. E, em suma, um confronto entre
representantes do que é tido como “verdadeira religido” contra os atuantes de
praticas menores e/ou falsas. O ato final, de vitéria de uma das serpentes sobre as
demais, pode ser lido como uma afirmacdao de superioridade da religido de Israel
sobre a magia dos egipcios.

Essa suposicao de que existe uma distincdo entre religido e magia possui
raizes profundas no pensamento ocidental. A diferenca entre os termos é sobretudo
qualitativa: a religido € superior, benigna, organizada, clara, enquanto que a magia
encarna todos os seus contrarios. Tais ideias se gestaram ainda na Antiguidade e se
mantiveram até os dias de hoje, exercendo influéncia significativa nos estudos
classicos de Antropologia, Sociologia, Histéria e, considerando-a em especifico,
Egiptologia®.

Os egiptdlogos ndo se privaram de aplicar esse paradigma de religido versus
magia em seus primeiros estudos sobre o Egito. Contudo, tiveram de lidar com a
“rebeldia” de suas fontes de estudo que simplesmente se recusavam a se encaixar
nessa légica binaria que deveria, segundo os ocidentais modernos, ser ébvia®. Ao

invés disso, os antigos egipcios pareciam querer confrontar seus estudiosos do

2 “Terra negra”, em lingua egipcia. A expressio se refere a coloragdo do solo ap6s o retorno das aguas do
Nilo ao seu volume normal, momento do ano que era bastante propicio ao plantio gracas a riqueza de
minerais e nutrientes em que fica o terreno. Como a ocupagdo ocorria — e ainda ocorre — ao longo das
margens do rio, “terra negra” era o nome que os proprios egipcios davam para seu territorio.

® Com destaque para os amuletos, tipo de objeto bastante presente nas escavacdes de tumbas
egipcias.
* Aludimos principalmente aos estudos feitos ao longo do século X1X e primeira metade do XX.
® Nos referimos principalmente a Ernest Cassirer, filésofo que em sua obra Ensaio sobre o Homem
questionou a divisdo das esferas ao mesmo tempo em que afirmou ser “natural desejar uma definigdo
clara que nos permita tracar uma linha nitida de demarcacdo entre magia e religido” (CASSIRER, 2005:
154, grifos nossos).

22



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

futuro ao nao conceberem que religido e magia sdo coisas distintas que nao
deveriam se tocar. Mesmo assim, o uso da ideia de oposicdao se manteve como
chave interpretativa por muitas décadas, apesar do reconhecimento de que os
egipcios uniam esses elementos.

Este artigo, assim, € um breve balanco do uso dos conceitos de religido e
magia para os estudos sobre Egito Antigo. Fruto parcial de nossa atual pesquisa, o
texto versara primeiramente sobre o que chamamos de paradigma tradicional, de
oposicao entre religiao e magia, passando em seguida para o novo paradigma, o
gual busca ver uma relacdo de maior proximidade ou até mesmo de unido entre
esses campos. Por ultimo, mostraremos nossas reflexdes sobre como realizamos o

procedimento de uso dos conceitos em nosso estudo sobre a civilizacdo egipcia.
O Paradigma Tradicional

As origens do paradigma tradicional podem ser apontadas a duas fontes
ainda na Antiguidade. A primeira liga-se ao trecho que citamos ao inicio deste
artigo e diz respeito justamente ao antigo povo hebreu. Seguindo a argumentagao
de Stanley Tambiah, os hebreus ndo negavam a existéncia nem a atuacdo dos
deuses dos povos que os circundavam, mas os colocavam em um patamar inferior
a seu Iahweh. Eles entendiam que os deuses de fora, por possuirem origens
conhecidas, eram parte integrante do proprio cosmos e, assim, poderiam ser
influenciados a agirem por meio das agées humanas. Ja lahweh era posto acima e
distante da natureza que ele mesmo criou, de forma que se encontrava imune
contra quaisquer influéncias das pessoas (TAMBIAH, 1990: 6-7).

Ja a influéncia do contexto greco-romano é mais nitida e normalmente mais
lembrada. Fritz Graf informa-nos que a palavra grega mageia surge por volta dos
séculos VI-V AEC como forma de referéncia a sacerdotes persas do grupo dos Magi
(magoi, plural de magos), mas que isso se tratou de um processo de diminuicao
pejorativa de certo grupo estrangeiro em prol da demarcacdo de identidade
helénica (GRAFT, 2001: 30;35). Roma posteriormente adota essa carga negativa
de mageia ao utilizar as versbOes latinas magus e magia para expressar,
respectivamente, o praticante e sua arte. Assim, tem-se que tanto em contexto
grego quanto romano a magia era ligada a ideias de falsidade e enganacao
(RITNER, 2001: 44-45), sendo comum seu uso na Roma Imperial como uma
ferramenta de acusagao legal (GRAFT, 2001: 41-42).

Com isso, o Cristianismo logo em seus primeiros anos contou com uma

dupla heranga de negatividade da concepcdo de magia. E principalmente marcante

23



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

seu emprego como forma de acusacao e denegrigdo de um grupo por parte de
outro, como se vé na fala de Ritner (2001: 44):

[...] os romanos perseguiram 0s primeiros cristdos por pratica de
magia. Em troca, a politicamente segura Igreja Catdlica perseguiu
pagaos romanos por magia, apenas para ser novamente acusada
por criticas de Protestantes reformados durante a Reforma.®

Como mencionamos anteriormente, essa concepgao de magia como falsa e
negativa foi herdada pelos estudiosos das areas de humanidades ao menos até
meados do século XX. A magia aparece principalmente posta em paralelo com a
religido, por vezes também com a ciéncia, além de ser apontada para os chamados
“povos primitivos”, conglomerados humanos vistos como pertencentes a estagios
iniciais de uma escala evolutiva e que surgem como um terreno fértil para as
praticas méagicas nas analises dos académicos ocidentais. E o que se apreende de
uma leitura de trés nomes proeminentes desse contexto e que serdo aqui
apresentados: James Frazer, Marcel Mauss e Bronislaw Malinowski.

As consideracbes do britdnico Frazer sobre esse debate provém de seu
cladssico O Ramo de Ouro (The Golden Bough)’. Na secdo destinada a analise da
relacdo entre religido e magia, Frazer evoca também a ciéncia para uma tripla
comparacdo e delimitagdo. Seu eixo inicial de argumentacdo se da pela forma de
como cada uma das trés concebe e lida com a natureza/cosmos ao redor. Segundo
sua fala, a religido entende que o universo em geral é habitado por forcas e seres
dotados de poderes, vontades e consciéncia préprias, enquanto que tanto a magia
guanto a ciéncia tratam a natureza como estanque, regido por leis e regras fixas.
Frazer, assim, aproxima magia e ciéncia pelo funcionamento de cada, uma vez que
ambas se guiam por um ideal de “causa e efeito” em que aclOes e processos
fornecem efeitos determinados. Este autor, porém, logo polariza a dupla: apesar de
trabalharem guiadas por um mesmo rol de ideias®, a ciéncia para Frazer consiste no
modo de aplicagdo correta de tais preceitos, enquanto que a magia é seu modo de

aplicacdo incorreto ou equivocado. Nas proprias palavras de Frazer: “legitimamente

® Traducéo livre. “Thus, the Romans prosecuted the early Christians for practicing magic. In turn, the
politically secure Catholic Church prosecuted pagan Romans for magic, only to be charged again with
magic by schismatic Protestant critics during the Reformation”.

" Apesar de a obra completa consistir em doze volumes, utilizamos aqui a versao resumida produzida pelo
préprio autor na década de 1920.

® E interessante ressaltar que Frazer define na pagina 49 de seu livro que tais ideias consistem na
associacdo por similaridade ou equidade e a contiguidade de elementos e substancias, pontos que ele
explicitamente afirma serem os modos de operagdo da magia no capitulo anterior ao aqui debatido. Cf:
FRAZER, 2002: 11-48.

24



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

aplicadas elas [as ideias em comum] produzem ciéncia; aplicadas de forma
ilegitima elas produzem magia, a irma bastarda da ciéncia” (FRAZER, 2002: 50)°.

Assim, ao passo que tanto magia quanto ciéncia possuem essa ldgica
mecéanica, “dura”, a religido atua por meio de didlogo e conciliacdo com esses seres
gue ela acredita existirem na natureza. Com isso, e deixando a ciéncia de lado, a
diferenca entre religido e magia é tida de duas formas. Em primeiro lugar, Frazer
afirma que ndo raro a magia lida com os mesmos seres das crengas religiosas,
porém sem mudar sua pratica de atuacdo mecanica, o que acaba resultando em
coacdo e uso de forca para que essas existéncias se dobrem as vontades do
executor da magia. Desta forma, delineia-se uma rivalidade entre sacerdote e
mago, uma vez que este Ultimo perverte os elementos da religido (Ibidem: 51-52).
Em segundo lugar, Frazer também afirma que os elementos mentais da magia sdo
mais simples e menos diversificados que os da religido, o que para ele indica a
anterioridade da primeira na histéria humana. Frazer, com isso, segue a tendéncia
de sua época de estabelecer uma linha evolutiva que vai da magia, simples e
primitiva, a religido, complexa e desenvolvida (Ibidem: 54-56).

O segundo estudioso aqui levantado, Marcel Mauss, possui pontos de
aproximacdo e outros de afastamento com Frazer. E interessante notar que em um
texto publicado em 1904, integrante do conjunto do Misceldnea de Histéria das
Religies (Mélange d’histoire des religions, em francés original), produzidos em
conjunto com Henri Hubert, seja levantada a questdo da base social da magia®®.
Nesse texto, em que se versa sobre o surgimento de poderes magicos em tribos
australianas, os autores argumentam que a magia ndao se ancora em atos
deliberados de enganacdo, mas sim em todo um conjunto de preceitos, ideias,
crencas e praticas que sdo partilhadas dentro de determinado grupo humano e que
agem para legitimar e atribuir eficicia a iniciacdo, status e praticas do mago*!
(MAUSS E HUBERT,2002, [1904]: 37).

Mas é em outro trabalho de Mauss que a magia é melhor desenvolvida.

Referimo-nos ao Teoria Geral da Magia (Théorie Générale de la Magie), cuja
publicacdo original se deu em 1902. Mauss logo de inicio mostra alguns pontos de

concordancia com as ideias de Frazer, como em sua fala de que a religido surge em um

% Tradugdo livre. “Legitimately applied they yield science; illegitimately applied they yield magic, the
bastard sister of science”.

10°F valido ressaltar que os autores criticam que estudos anteriores sobre o tema da magia ndo tenham
abordado a questdo dos temas sociais envolvidos, critica que é direcionada nominalmente a Frazer e
outros estudiosos por meio de uma nota de rodapé (MAUSS E HUBERT, 2002, [1904]: 5).

1 Um exemplo sdo os tabus impostos que devem ser especialmente zelados para a manutencdo dos
poderes do mago. (Ibidem: 35-36).

25



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

estado evolutivo posterior da historia humana gracas a um duplo processo de tomada de
consciéncia das falhas da magia, sua fase evolutiva precedente, junto de uma nova
concepcao por parte do homem de ser a natureza povoada por seres com vontades
préprias (MAUSS, 2002, [1902-1903]: 6). No entanto, ele também discorda de seu
predecessor britanico, principalmente quanto a separacdo de magia coercitiva e religido

conciliadora:

Mas esta definicdo estd ainda longe de ser suficiente; pois o rito
religioso também compele com frequéncia, e o deus, na maior parte
das religides antigas, ndao era capaz de se evadir de um rito
realizado sem falhas. Ademais, ndo é exato [...] que todos os ritos
magicos possuem uma acdo direta, uma vez que ha espiritos na
magia e até os deuses nela figuram. Finalmente, o espirito, deus ou
diabo nem sempre obedece imediatamente as ordens do mago, o
qual termina por lhes suplicar'? (Ibidem: 12).

Apesar disso, Mauss se atém ao pressuposto de que a magia consiste em
um fendmeno de carater universal que é distinguido em cada sociedade pelos seus
proprios membros (Ibidem: 10). Assim, ele ndo desiste de estabelecer uma
definicdo de magia que a coloque em oposicao a religido. De um lado, ele situa
como elementos religiosos as festas e sacramentos, “ritos solenes, publicos,

obrigatérios, regulares”*?

, enquanto que do outro lado, o da magia, ele destina o
gue chama de maleficios, caracteristicamente proibidos tanto pelas leis existentes
quanto pela religidao (Ibidem: 12). Mauss afirma, com isso, ter estabelecido dois
polos extremos para a relacdo entre religido (polo do sacrificio) e magia (polo do
maleficio), mas que entre eles “se propaga uma massa confusa de fatos, cujo
carater especifico ndo é imediatamente aparente. Tais sdo as praticas que ndo sio
nem interditas nem proscritas de forma especial” '* (Ibidem: 13). O autor passa,
entdo, a analisar os pontos de aproximacdo e distanciamento entre os fendmenos,

o que por fim resulta na definicdo de magia como “qualquer rito que ndo ocupa um

2 Traducdo livre. “Mais cette distinction est encore loin d’étre sufficente; car souvet le rite religieux
contraint, lui aussi, et le dieu, dans la plupart des religions anciennes, n’était nullement capable de se
soustraire a un rite accompli sans vice de forme. De plus, il n’est pas exact [...] que tous les rites
magiques aient eu une actions directe, puisqu’il y a des esprits dans la magie et que méme les dieux y
figurent. Enfin, ’esprit, dieu ou diable, n’obéit pas toujours fatalement aux ordrers du magicien, qui finit
par le prier”.

B Tradugdo livre. “[...] les rites sonnels, publics, obligatoires, réguliers; tels, les fétes et les
sacrements”.

¥ Tradugdo livre. “Entre ces deux péles, s’étale une masse confuse de faits, dont le caractére spécifique
n’est pas immédiatement apparent. Ce sont les pratiques qui ne son ni interdites, ni prescrites d’une
facon spéciale.”

26



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

lugar em um culto organizado, rito privado, secreto, misterioso e tendendo ao
limite de um rito proibido”*® (Ibidem: 14).

O Ultimo autor da triade que aqui levantamos é o antropdlogo Bronislaw
Malinowski. A questao da magia aparece em seu Magia, Ciéncia e Religidao (Magic,
Science and Religion) de 1948'° e, como o prdprio nome diz, aborda a magia em
comparacdo com religido e ciéncia de forma semelhante a que Frazer fizera anos
antes!’. No entanto, é bastante nitido que Malinowski se ancorou fortemente no
material etnografico que ele mesmo recolheu para tecer suas reflexdes.

No que concerne a ciéncia, Malinowski considera que esta existe no “homem
primitivo” uma vez que ele possui um estoque de conhecimentos fruto de
experiéncias e que sao repassados pela tradicdo, o que para o antropdlogo se
configura em uma ciéncia rudimentar (MALINOWSKI, 1948: 9; 17-18). Porém,
ocorre que muitas vezes as praticas dessa “protociéncia” se misturam com acodes
magicas, o que segundo ele se trata de um problema resolvido pelos préprios
nativos: eles mesmos tragcam uma linha diviséria entre o que deve ser obtido por
meio de trabalho e empenho, como o cuidado de plantagdes, e o que é tido como
imprevisivel e adverso, a exemplo da alternancia correta de ciclos de sol e chuvas,
recaindo estes Ultimos na magia (Ibidem: 11-12). E vélido destacar que ambas as
operacdes podem envolver a acdo coletiva, o que significa dizer que,
diferentemente de Mauss, Malinowski ndo levanta a acdo individual como uma
caracteristica exclusiva e prépria da magia.

Ja o ponto de diferenciacdo entre magia e religido é buscado por Malinowski
sem, no entanto, a busca por definicdes gerais (Ibidem: 19). Sua demarcacao entre
os fendmenos se guia pela funcionalidade de cada um nas sociedades por ele
estudadas. Observando primeiramente o rito, que pode ser individual ou coletivo
tanto em uma quanto em outra, o autor levanta uma distingdo na finalidade:
enquanto o rito magico visa um objetivo claro e futuro, como uma protecdo ou uma
cura, o rito religioso possui uma faceta de fim em si mesmo, a exemplo de um culto
de celebracdo pela vida de um recém-nascido. O rito religioso ocorre,
parafraseando os individuos por ele estudados, “pois assim é o costume, [...] por

que foi assim ordenado”'® (Ibidem: 20-21).

> Tradug#o livre e grifos do autor. “[...] tout rite qui ne fait pas partie d’un culte organisé, rite privé,
secret, mystérieux et tendant comme limite vers le rite prohibité”.

16 Trata-se de uma obra péstuma langada seis anos apds sua morte.

7 N#o por acaso, Malinowski enaltece 0 nome de Frazer por considerar principalmente que este elucidou
o problema da relagdo desses trés elementos dentro da chamada “religido primitiva” (MALINOWSKI,
1948: 2).

'8 Traducdo livre. “[...] it is done because such is the usage, [...] because it has been ordained [...].”

27



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

Dando prosseguimento, Malinowski defende que a religido possui um forte
viés coletivo (que ndo exclui o individual, mas sim o soma) que tanto reforca a
coesdao e identidade comunitaria quanto auxilia na superacdo e aceitagdo de
momentos naturais de crise, como puberdade e morte de pessoas proximas
(Ibidem: 69). Ja a magia tem como cerne as emogodes que surgem principalmente
em momentos de tensdo, como raiva por um rival ou desespero frente a algo
desconhecido (Ibidem: 52-53; 59-61). Assim, o principal elemento da magia é o
feitico, a férmula expressa e falada pelo seu praticante (Ibidem: 54). Ademais,
Malinowski enfatiza que a magia ndo se trata de uma forga existente na natureza,
mas sim de algo que reside no homem, é centrado nele e em seus afazeres
(Ibidem: 56-57). Apesar da possibilidade de ser feita em coletivo, é costume haver
certos profissionais especializados em magia (Ibidem: 28; 69) que contam com o
apoio e legitimacdo de formulagdes miticas que narram como o homem adquiriu
suas capacidades magicas (Ibidem: 63-64). Malinowski, por fim, fornece ainda um
longo comentario comparativo entre magia e religido:

Agora, o que distingue magia de religido? Nds tomamos para nosso
ponto de partida uma distingdo definitiva e tangivel: nds definimos,
dentro do dominio do sagrado, magia como uma arte pratica
consistindo de atos que sdo meios para um fim definido a ocorrer
posteriormente; religido como um corpo de atos auténomos sendo
eles mesmos o cumprimento de seu propdsito. N6s podemos seguir
esta diferenca em suas camadas mais profundas. A arte pratica da
magia tem sua técnica limitada e circunscrita: feitico, rito e a
condicdo do executante sempre formam sua triade corriqueira.
Religido, com seus atos e propodsitos complexos, ndo possui tal
técnica simples, e sua unidade ndo pode ser vista nem na forma de
seus atos nem tampouco na uniformidade dos temas que lida, mas
sim nas fungdes que cumpre e no valor de sua crenga e ritual.
Novamente, a crenga na magia, correspondendo a sua natureza
marcadamente pratica, é extremamente simples. Ela é sempre a
afirmagdo do poder do homem a fim de causar certos efeitos por
meio de determinado feitico e rito. Na religidao, por outro lado,
temos um completo e sobrenatural mundo de fé: o pantedo de
espiritos e demonios, o poder benevolente dos totens, os espiritos
guardides, o pai-de-todos tribal e a visdo de vida futura criam uma
realidade supernatural para o homem primitivo. A mitologia da
religido é também mais variada e complexa assim como mais
criativa. Ela costuma se centrar em torno dos varios dos varios
principios de crenga e se desenvolve em cosmogonias, historias de
herdis culturais, relatos dos feitos de deuses e semideuses. Na
magia, importante como isso é, a mitologia é sempre uma
recorrente vanglorizagdo das conquistas primevas do homem?®
(Ibidem: 68).

¥ Tradugdo livre. “Now what distinguishes magic from religion? We have taken for our starting-point a
most definite and tangible distinction: we have defined, within the domain of the sacred, magic as a
practical art consisting of acts which are only means to a definite end expected late on; religion as a
body of self-contained acts being themselves the fulfillment of their purpose. We can now follow up this
difference into its deeper layers. The practical art of magic has its limited, circumscribed technique:
spell, rite, and the condition of the performer form always its trite trinity. Religion, with its complex

28



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

E necessario ressaltar que todas essas reflexdes de Malinowski, como
pontuamos em diversas vezes, voltam-se para o “homem primitivo”. Assim, duas
Ultimas distingdes devem ser levantadas: a) enquanto que a magia costuma contar
com especialistas, sem ser necessariamente individualista, a religido “primitiva” é
desempenhada por toda a comunidade e desconhece qualquer profissionalizacao
(Ibidem: 68-69); b) a magia é ainda internamente dividida em “branca” e “negra”,
uma destinada a proteger e outra a atacar, ao passo que a religido “primitiva” nao
desenvolve muito contraste entre agdes benignas e malignas (Ibidem: 69). Em
suma, é possivel resumir que, apesar de ndo as definir exatamente como coletiva
versus sectaria, a religido para Malinowski estad voltada para o bem-comum da
comunidade em situacbes ao mesmo tempo corriqueiras e desestabilizadoras,
enquanto que a magia se pauta no fervor emocional do praticante que a utiliza com
algum objetivo: amor, vinganca, protecao, assegurar chuvas, dentre outros.

Esses trés autores foram aqui escolhidos por serem alguns dos principais
expoentes que tentaram elaborar contornos nitidos a questdo da magia. Como se
viu, perpassa por eles a ideia central de que a magia deve ser inferior, o que
procuraram explicar por diversos quesitos. Ja outros nomes contemporaneos a eles
podem ser observados pelo uso que fazem dessa ideia de magia sem conceitua-la,
tomando como evidente suas questdes negativas e simpldrias. Max Weber (2015),
por exemplo, lanca mao da magia em varios momentos como um patamar do
processo evolutivo que culmina no que ele chama de fendmeno religioso®,
enquanto que Emile Durkheim (2009) a utiliza como uma espécie de recurso na

delimitacdo dos contornos de sua definicdo de religido?!.

aspects and purposes, has no such simple technique, and its unity can be seen neither in the form of its
acts nor even in the uniformity of its subject-matter, but ratter in the function which it fulfils and in the
value of its belief and ritual. Again, the belief in magic, corresponding to its plain practical nature, is
extremely simple. It is always the affirmation of man’s power to cause certain definite effects by a definite
spell and rite. In religion, on the other hand, we have a whole supernatural world of faith: the pantheon
of spirits and demons, the benevolent powers of totem, guardian spirit, tribal all-father, the vision of the
future life, create a second supernatural reality for primitive man. The mythology of religion is also more
varied and complex as well as more creative. It usually centers round the various tenets of belief, and it
develops them into cosmogonies, tales of culture-heroes, accounts of the doings of gods and demigods. In
magic, important as it is, mythology is an ever-recurrent boasting about man’s primeval achievements”

%0 Referimo-nos aqui a seu Sociologia da Religido (tipos de relagdes comunitarias religiosas), escrito
originalmente entre 1911 e 1913 mas s6 publicado postumamente como parte do Economia e Sociedade
(Wirtschaft und Gesellschaft) na década de 1920.

2L Aqui, nos referimos & sua Formas Elementares da Vida Religiosa (Formes Elementaires de la Vie
Religieuse), originalmente lancado em 1912. Tanto esta obra quanto a de Weber mencionada na nota
anterior foram por n6s analisadas em nossa pesquisa, mas preferimos ndo as abordar a fundo neste artigo
por questdes de espaco.

29



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

Para o caso aqui presente, € bastante interessante observar o uso desse
paradigma pelos estudos classicos sobre Egito Antigo. Existe um dado marcante
que devemos ter em mente ao falarmos de magia egipcia: o fato de que ela era
largamente presente na civilizacdo dos antigos egipcios, principalmente em sua
religido. Isso é algo que egiptdlogos da passagem do século XIX para o XX ja
reconheciam (Cf.: BIRCH, 1863: 118-120; BUDGE, 2002 [1901]: 2; ERMAN, 1907:
149; GARDINER, 1915: 269a - 269b), mas nem sempre aceitavam de bom grado
por se prenderem ao paradigma de magia versus religido. E assim que se vé, por
exemplo, Adolf Erman afirmar ser a magia um ramo barbaro da religido muito
compartilhado pelos egipcios (ERMAN, 1907: 148-149) e Alexandre Montet
defender que, gracas a magia, os egipcios possuiam uma civilizacdo avancada em
conjunto com um estado mental analogo a povos selvagens e primitivos (logo, em
seu ponto de vista, atrasados) (MORET, 2005, [1906]: 22).

Mas uma fala extremamente marcante neste aspecto é a de Wallis Budge,
principalmente por este se inserir em uma chave interpretativa outrora muito
disseminada que considerava que a religido egipcia era monoteista?’. Em sua obra
Egyptian Magic, de 1901, esse egiptdlogo afirma que a magia era reconhecida como
eficaz em todas as épocas do Egito Antigo (BUDGE, 2002, [1991]: 10), mas que
sua provavel origem remonte a supersticdes surgidas em épocas anteriores e
remotas da civilizagdo egipcia (Ibidem: 2). Todos esses argumentos sao mostrados
no seguinte trecho de sua fala:

Quando consideramos o louvavel carater espiritual de grande parte
da religido egipcia e nos lembramos de sua grande antiguidade,
torna-se dificil compreender por que os egipcios preservaram
cuidadosamente em seus escritos e cerimbnias muitas supersticées
que tinham um gosto grosseiro e infantil, e que devem ter sido
produtos de seus ancestrais pré-dinasticos ou pré-historicos,
mesmo durante seu periodo de maior iluminagdo intelectual. Mas
permanece o fato de que eles realmente acreditavam em Um Deus
Que era todo-poderoso, eterno e invisivel, Que criou os céus, a
terra, todos os seres e coisas existentes; e na ressurreicdo do corpo
em uma forma mudada e glorificada, a qual viveria por toda a
eternidade na companhia de espiritos e almas dos justos em um
reino governado por um ser de origem divina, mas que viveu sobre
a terra e que sofreu uma morte cruel pelas maos de seus inimigos,
e que levantou-se dos mortos e se tornou o Deus e rei do mundo
que estd além da tumba; e que, apesar deles terem acreditado em
todas essas coisas e proclamado sua crenga com seriedade quase
apaixonada, eles parecem nunca haver se livrado de uma ansia por
amuletos, talismds, nomes magicos e palavras de poder, e parecem
ter confiado nestes para salvar seus corpos e almas, tanto os vivos
quanto os mortos, com algo da mesma confianga que eles
depositavam na morte e ressurreicdo de Osiris. Uma questdo

22 \/er o debate apresentado por Erik Hornung no capitulo “Historical Introduction” da obra Conceptions
of god in ancient Egypt: the one and the many. Cf: HORNUNG, 1996: 15-32.

30



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

surpreendente é eles ndo terem visto nada de incongruente nesta
mistura de magia e religido, [...] (Ibidem: 3-4)%.

Deixando de lado os elementos de religiosidade egipcia que ele toca (assim
como sua identificacdo implicita de Osiris com Jesus), seu tom de surpresa beira o
riso para um leitor atual. O aqui chamado paradigma tradicional, partilhado por ele
e seus contemporaneos, rezava que a oposicdo entre magia e religido era débvia e
universal, mas os egipcios antigos, em seus cerca de trés mil anos de civilizagao,
ndo partilhavam dessa ideia. E um caso de relutancia do objeto de estudo em se

adaptar as teorias e categorias dos estudiosos.

O Novo Paradigma

O caso dos egiptdlogos classicos aqui levantados mostra como muitas vezes
o paradigma tradicional ndo se encaixava nos estudos sobre diversas sociedades.
Com o passar do tempo, isso se tornou um ponto considerado pelos tedricos e
pesquisadores, os quais gradativamente passaram a refletir melhor ndo apenas
sobre a relacdo entre os fen6menos como também sobre os conceitos em si.

Um dos primeiros autores de que temos noticia a tocar na critica da questao
€ Ernest Cassirer em seu Ensaio Sobre o Homem, de 1940. Ao falar sobre a relacao
de mito com religido, ele evoca também a magia:

A relagdo entre a magia e a religido € um dos assuntos mais
obscuros e controversos. [...]. E natural desejar uma definicdo clara
que nos permita tracar uma linha nitida de demarcagdo entre a
magia e a religido. Falando teoricamente, estamos convencidos de
que ndao podem significar a mesma coisa, e abomina-nos atribuir-
Ihes uma origem comum. Pensamos na religido como a expressao
simbdlica de nossos mais altos ideais morais; pensamos na magia
como um agregado grosseiro de supersticdoes. A crenga religiosa
parece tornar-se mera credulidade supersticiosa se admitimos

% Tradugdo livre. “When we consider the lofty spiritual character of the greater part of the Egyptian
religion, and remember its great antiquity, it is hard to understand why the Egyptians carefully preserved
in their writings and ceremonies so much which savoured of gross and childish superstition, and which
must have been the product of their predynastic or prehistoric ancestors, even during the period of their
greatest intellectual enlightenment. But the fact remain that they did believe in One God Who was
almighty, and eternal, and invisible, Who created the heavens, and the earth, and all beings and things
therein; and in the resurrection of the body in a changed and glorified form, which would live to all
eternity in the company of the spirits and souls of the righteous in a kingdom ruled by a being who was of
divine origin, but who had lived upon the earth, and had suffered a cruel death at the hands of his
enemies, and had risen from the dead, and had become the God and king of the world which is beyond the
grave; and that, although they believed all these things and proclaimed their belief in almost passionate
earnestness, they seem never to have freed themselves from a hankering after amulets and talismans, and
magical names, and words of power, and seem to have trusted in these to save their soul and bodies, both
living and dead, with something of the same confidence which they placed in the death and resurrection
of Osiris. A matter for surprise is that they seem to see nothing incongruous in such a mixture of magic
and religion, [...]”.

31



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

qualquer relagdo com a magia. Por outro lado, o carater do nosso
material antropoldgico e etnografico faz com que seja dificil separar
os dois campos. As tentativas feitas nesse sentido tornaram-se cada
vez mais questionaveis (CASSIRER, 2005: 154).

E na pagina seguinte:

N3o temos absolutamente nenhuma prova empirica de que tenha
jamais havido uma era da magia que fosse seguida e substituida
por uma era da religido. Até a analise psicologica, na qual se baseia
essa distingdo entre as duas eras, é questionavel (Ibidem: 155).

Em outras palavras, Cassirer estranha a distingdo, mas credita se tratar algo

Ill

“natural” de ser buscado. J& uma critica posterior e mais contundente foi a tecida

por Mary Douglas em seu classico livro Pureza e Perigo, publicado primeiramente
em 1966. Sua fala é bastante certeira e se dirige a autores aqui apresentados:

Existe um pressuposto confortdvel nas raizes de nossa
cultura de que os estrangeiros nao sabem nada da verdadeira
religido espiritual. Baseado nesse pressuposto, a descricao
grandiosa de Frazer sobre magia primitiva tomou raizes e floresceu.
A magia foi separada, cuidadosamente, de outras cerimdnias, como
se as tribos primitivas fossem Ali-Babas e Aladins, proferindo suas
palavras magicas e esfregando suas lampadas maravilhosas. A
crenga europeia na magia primitiva levou a uma distingdo falsa
entre culturas modernas e primitivas, e inibiram tristemente a
religido comparada. [...]. No continente europeu, a magia
permaneceu um termo literdrio vago, descrito mas nunca definido
rigorosamente (DOUGLAS, 2012: 76).

E, na pagina seguinte, ela acrescenta:

[...] é errado tratar o ritual primitivo como algo primordialmente
relativo a producdo de efeitos magicos. O sacerdote, numa cultura
primitiva, ndo &, necessariamente, um magico milagreiro. Esta ideia
tem tolhido nossa compreensdo das religides estrangeiras, mas €&
somente um subproduto recente de um preconceito muito mais
profundamente enraizado (Ibidem: 77).

A relagdo entre religido e magia se tornou cada vez mais problematica para
os estudiosos. Percebeu-se que, por mais que se buscasse elaborar contornos
precisos e claros a ambos, os fendmenos se interpolavam e se confundiam: notou-
se que ndao somente ha casos em que a religido apresenta pontos e questdes que
eram tidos como caracteristicos da magia, como apresentar um molde a-social
(exemplo das praticas de reclusdo e eremitismo), como também a magia poderia
conter aspectos de beneficios sociais que antes eram vistos como exclusividade da
religido (VERSNEL, 1991: 179-180). A isso se juntou também um outro problema

que até hoje perdura: a prépria aplicabilidade dos termos.

32



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

Ja apresentamos aqui o histdrico da palavra magia, mas uma analise similar
pode ser elaborada para religido. Esta palavra, que tendemos (junto de varias
outras) a universalizar, tem sua origem na lingua latina. Religio, que gestou o atual
vocabulo religido, possui raizes etimoldgicas em dois outros termos: relegere, que
designava o cumprimento correto dos ritos romanos, e religare, uma retomada e
reaproximagdao do homem com o divino (DE AZEVEDO, 2010). O percurso que
transformou a palavra religio no conceito de religido foi longo (Cf: SMITH, 1998;
PIEPER, 2015), mas a questdo de tanto ela quanto magia serem atreladas a histéria
do Ocidente (ou, falando de forma mais especifica, a histdria europeia em grande
medida) levanta o problema de ser possivel ou nao utilizd-los para outras
realidades e contextos. Como ha a tendéncia para a polarizacdo qualitativa dos
conceitos, esse problema se agrava ainda mais.

E um egiptélogo que nos mostra de forma bastante clara a dificuldade da
questdao. Robert Ritner afirma em um de seus trabalhos que o conceito de magia
consiste no que ele chama de categoria de exclusdo (RITNER, 2008, [1993]: 237)
por separar e rebaixar o diferente, o outro, distinguir o eles do nds. Neste sentido,
pode ser afirmado que religido opera pelo oposto, a inclusGdo com aquilo que
identificamos ser ao menos aparentado ao nds. Ritner, nessa mesma obra,
fornece-nos um bom exemplo da questdo. No texto biblico de NUmeros 5: 11-31, é
descrito um processo de averiguacdo de adultério por parte da mulher caso haja
alguma desconfianca do marido. Em meio as recomendagdes existentes, hd o
processo de dissolver um texto escrito em uma substancia liquida que sera bebida
pela suspeita, o que, na possibilidade de confirmacdo da culpa, esta sera atestada
por meio de um efeito visivel no préprio corpo da mulher (JERUSALEM, 2010: 210).
Ocorre que essa mesma pratica de dissolugdo de material escrito em liquido para
ser ingerido é largamente atestada no Egito (onde o liquido pode também apenas
“lavar” o contelido escrito, no caso do material de suporte ser algum tipo de pedra,
ceramica ou madeira ao invés de papiro). No entanto, enquanto que no caso
egipcio a pratica é definida como magica, sua presenca na Torah/Pentateuco é
designada como religiosa (RITNER, 2008, [1993]: 107-109). Assim, a diferenga de
categorizacdo de uma mesma pratica segue meramente a légica de onde acontece:
enquanto que os egipcios assumem o papel de eles, o relato hebraico é valorizado
pelo Ocidente de tradicdo judaico-crista como elemento identitario, sendo,
portanto, o nés.

Entdo, o que chamamos de paradigma atual se trata da tomada de
consciéncia de que tanto os conceitos de magia e religido quanto as decorrentes

relacbes entre eles sdo altamente problematicas e muito frequentemente

33



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

tendenciosas, visto que se baseiam em juizos de valor que sdo utilizados e
reproduzidos de forma descuidada. Trata-se, portanto, de um posicionamento
critico e, no caso de estudos sobre Egito Antigo, fundamental, mas que acaba por
trazer novos problemas: os conceitos, enquanto ferramentas de estudo, devem ou
ndo ser utilizados? E mais seguro substitui-los? Se sim, por quais? Essas e outras
guestdes tém movimentado os estudiosos dos ultimos anos (Cf: PIEPER, 2015: 42-
43; STARK, 2001: 104; DA MATA, 2010: 92), mas nao as aprofundaremos aqui
para nao desperdicar mais nem espaco nem tempo e paciéncia do leitor. Ao invés
disso, exporemos o caminho que utilizamos para lidar com esse problema em

nossos estudos sobre o Egito.

Religido e Magia no Egito: definicdes funcionais

Nos partimos das reflexdes tecidas por Satlow (2005) e Versnel (1991) para
o trabalho com a nogdo que principalmente este Ultimo (Ibidem: 177) chama de
definicdo funcional: uma definicdo ou conceituacdo pensada e formulada
especialmente para o uso em determinado contexto, podendo ser ajustada caso
surja a necessidade. Com isso queremos dizer que, ao invés de procurarmos nos
embasar ou até mesmo criar definicdes gerais e universais para religido e magia,
nos as elaboramos tendo como base a ideia de uso e aplicagdo direta para o
contexto egipcio.

Esse esforco vai de encontro ndo apenas a uma defesa feita por Satlow de
se buscar equiparagdes ou analogias entre vocadbulos e expressdoes de culturas
diferentes (SATLOW, 2005: 298-299), como também se trata de um ponto
expressamente advogado por Ritner para o estudo da magia (RITNER, 2008,
[1993]: 237). A tarefa, no entanto, ndo é simples. A situagdo se apresenta como
diferente para cada caso. Enquanto a palavra magia possui paralelos em lingua
egipcia que permitem que se faca uma traducdo e aplicacdo, religido permanece
uma nocao estrangeira. Como o0s antigos egipcios ndo separavam nem delimitavam
esse ramo de atividade humana das demais, eles consequentemente jamais
tiveram termos ou expressdes que se aproximassem do conceito ocidental de
religido, seja ele definido como for?*. Assim, seu uso ndo se ancora em uma visdo

émica®® egipcia, mas em recortes estabelecidos pelo pesquisador, o que na verdade

2 N&o defendemos aqui uma relagdo direta de causa x efeito, pois essa ndo-especificacio de religi&o pode
ser encontrada em indmeros outros contextos sem necessariamente essa inexisténcia de palavra que a
designe ou nomeie de alguma forma.

% Isto &, do préprio povo estudado (no caso, egipcios).

34



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

€ algo bastante delicado gracas a forte mistura e interpenetracdo disso que nos
chamamos de religido em todos os @mbitos da civilizagdo egipcia.

Apesar de dificil, a tarefa ndo € impossivel nem invidvel. Para procedé-la,
seguimos as reflexdes tecidas pelo egiptdlogo alemdo Jan Assmann em seu capitulo
“Invisible Religion and Cultural Memory”, o qual faz parte de seu livro Religion and
Cultural Memory (2006: 31-45). Em seu escrito, Assmann se vale das ideias de
Religido Visivel e Religido Invisivel, ambas originalmente elaboradas na década de
1960 por Thomas Luckmann. A Religido Visivel consiste nos elementos observaveis
e palpaveis da religido, a exemplo de ritos executados e objetos envolvidos. Ja a
Religido Invisivel é o plano de fundo da anterior, um quadro geral que lhe atribui
légica de funcionamento e de sentido (Ibidem: 32). Assmann identifica a Religido
Invisivel com Maat, concepcdo egipcia central que designa questdes de ordem,
retiddo e equilibrio ndo sé da sociedade humana como de todo o cosmos. Assim,
enquanto elementos de culto a deuses e mortos, por exemplo, inserem-se na
Religido Visivel, Maat/Religido Invisivel permanece como seu plano de fundo ao
mesmo tempo em que também afeta as esferas da Justica e Politica (Ibidem: 33-
35). Ocorre que o reforco e manutencdao de Maat, um ponto fundamental do
pensamento egipcio, era também realizado pelas acbes politicas, administrativas e
juridicas. Logo, tal se torna a principal (mas ndo Unica) razao de também serem
caracterizados como religiosos, decorrendo, portanto, sua inser¢cdao no arcabouco da
Religido Invisivel. A relacdo geral é bem exposta no esquema que Assmann chama

de “tridngulo egipcio” (Ibidem: 35) e que reproduzimos a seguir:

Maat

Religido Invisivel

Lei Culto Sacrificial
Moral e Politica Religioso
Cosmos Cosmos

Assim, o esquema mostra que, grosso modo, ha religido tanto na linha da
Lei quanto na do Culto. Contudo, apesar da divisdao ndo ser totalmente exata e
estavel na histéria egipcia (Ibidem), € com o ramo de Culto que identificamos a
Religido Visivel e é a ele que nos referimos ao falar de religido. J4 a magia nao

necessita de tanta formulagdao pois, como dissemos, ha palavras em egipcio que

35



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

usualmente traduzimos por magia. De fato, a dificuldade que existe ao se falar em
“magia egipcia” reside na carga pejorativa do vocabulo ocidental, tema que ja
trabalhamos aqui.

O principal termo normalmente apontado como “magia” é heka, mas nao se
trata do Unico. Joris Borghouts (1985) nos fala também de akhu, alegando que,
enquanto heka € um elemento com caracteristicas protetoras e que se encontra
disponivel tanto para deuses quanto para humanos, akhu consiste em uma
exclusividade de seres divinos e se mostra com atributos mais ligados a atos de
criacdo (Ibidem: 34-35; 38). Todavia, € inegavel que heka é mais representativo e
presente nas fontes e estudos de egiptélogos. De qualquer forma, isso que se
chama de magia egipcia pode ser entendido como um tipo de forca ou substancia
gue tanto homens quanto deuses utilizam para diversos fins. Ela € uma espécie de
ferramenta, e como tal serd benigna ou maligna apenas de acordo como uso que
lhe é feito. Em outras palavras, diferentemente da ideia ocidental (assim como a
presente em Grécia e em Roma), a magia no Egito é algo eminentemente neutro
(RITNER, 2008, [1993]: 20; ROUFFET, 2015: 64). Casos de magia tida como
“impura” ou “inaceitavel” sdo, segundo Geraldine Pinch (2006: 16), apontados
apenas a estrangeiros®®, e mesmo assim se tratam de acusacdes relativamente
raras antes do Periodo Romano egipcio (cerca do século I AEC ao IV EC).

Definidos ambos os termos, estamos em melhores condi¢cdes de abordar a
relacdo entre religido e magia no Egito Antigo. A proximidade entre elas, como
aludimos anteriormente, era reconhecida pela antiga Egiptologia, mesmo que a
contragosto. No entanto, é interessante observar a posicdao de Alan Gardiner sobre
o0 assunto em 1915:

No que diz respeito ao Egito, ndo pode haver a menor duvida de
que hike?” era parte e parcela da mesma Weltanschauung?® que
criou a religido em que esta profundamente interpenetrada. [...]. Do
ponto de vista egipcio, nés podemos dizer que ndo havia algo como
“religido”; havia apenas hike, cujo equivalente mais proximo em
inglés é “poder magico”. Sendo o universo habitado por trés grupos
homogéneos de seres - o0s deuses, 0os mortos e as pessoas
humanas vivas - suas acoes, seja dentro de um Unico grupo ou
entre um grupo e outro, eram ordinarias ou misteriosas (hike). Mas

%6 O que ndo se trata de uma alegagéo gratuita. Os egipcios concebiam que o cosmos era regido e mantido
por Maat, mas que além das fronteiras do mundo existia apenas Caos. Acontece que esse cosmos, mundo
ordenado, consiste na propria terra do Egito, o que leva a considerar as terras estrangeiras e seus
habitantes como elementos ou agentes desse Caos.

27 Como os egipcios ndo grafavam vogais, a insercdo destas em palavras egipcias se da por parte de
estudiosos meramente para facilitar a leitura. Gardiner provavelmente escrevia hike pela proximidade
com a palavra em idioma copta, do qual pudemos extrair o termo heka usado atualmente. Questdes de
tradicdo e/ou preferéncias de andlise a parte, a palavra é apenas um sindnimo de heka perfeitamente
intercambidvel.

%8 Expressdo em alemdo utilizada por Gardiner que significa “visdo de mundo™ ou “cosmologia.

36



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

os deuses e os mortos eram eles mesmos misteriosos de alguma
forma, de modo que todo contato com eles ou executado por eles
era mais ou menos hike (GARDINER, 1915: 262b-263a)%°.

Devemos ter em conta que esse autor busca definir magia como religiao
privada (Ibidem: 263a - 263b), o que ndo se encaixa para o ambiente egipcio, mas
isso ndo diminui o fato de que seu comentdrio muito se aproxima de visdes atuais
gue afirmam a dificuldade de se trabalhar magia, religido e até medicina como
coisas separadas de forma clara (Cf: RITNER, 2008, [1993]: 5-6; PINCH, 2006:
12). Dessa forma, concordamos e seguimos a proposta apresentada por Borghouts
em outro de seus trabalhos (2002: 27) de considerar a magia egipcia como uma
forma de aproximacdo com o divino que se encontra dentro do fenémeno da
religido (ou, para usar a expressdo, da Religido Visivel). J& exploramos em outro
momento a questdo de como se dava essa imersdao da magia na religiao (Cf:
RIBEIRO, 2016), mas alguns apontamentos podem ser aqui resumidos: 1) a magia
era bastante presente e executada dentro dos templos, inclusive em atividades em
que apenas a presenca de sacerdotes era admitida (Cf: QUACK, 2002); 2) de certa
forma ligado ao ponto anterior, pesquisas mostraram que a funcdao de “mago” era
desempenhada pelos proprios sacerdotes, sendo o ocupante do cargo de sacerdote-
leitor chefe o mais mencionado pelos estudiosos (Ibidem: 44-46; RITNER, 2008,
[1993]: 220-222; PINCH, 2006: 52); 3) heka era um elemento tdo central que nao
era apenas referido como participante da criagdo do mundo, como também figurava
como um deus per se, chegando a contar com templos e sacerdotes de culto no
norte do Egito (PINCH, 2006: 9-11; RITNER, 2008, [1993]: 14-28)%°.

Em suma, pode-se concluir que, apesar de bastante comum, o uso das
nocoes de religido e magia no Egito Antigo é algo longe de ser simples e inofensivo.
Um estudo sobre essa civilizacdo que envolva ou togue nesses temas deve ter essa
discussdo em mente, do contrario o trabalho de pesquisa corre o risco de ser
guiado por preconceitos implicitos que podem deturbar ou empobrecer os
resultados. Porém, acreditamos que isso se trata de uma questdo que ndo afeta

apenas a Egiptologia. Outras épocas e civilizacdes podem, talvez, vir a serem

% Traducéo livre. “So far as Egypt is concerned, there cannot be the slightest doubt that hike was part
and parcel of the same Weltanschauung as created the religion which is deeply interpenetrated. [...].
From the Egyptian point of view we may say there was no much thing as ‘religion’; there was only hike,
the nearest English equivalent of which is ‘magical power’. The universe being populated by three
homogeneous groups of beings — the gods, the dead, and living human persons — their actions, whether
within a single group or as between one group and another, were either ordinary or uncanny (hike). But
the gods and the dead were somewhat uncanny themselves, so that all dealings with them or performed
by them were more or less hike”.

%0 Ritner (2008, [1993]: 26) chama a tencdo para o fato de que Heka era um deus importante para 0s
egipcios, ndo uma mera “personificacdo incolor” de uma ideia abstrata.

37



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

estudados sob outro d&ngulo ou com um grau de apuragdo maior caso os estudiosos
também se indaguem sobre a aplicagdo de religido e magia (ou, quem sabe, outros
exemplos de conceitos). Nao se trata de um zelo terminoldgico engessador, mas
sim o exato contrario: uma alteracdo de prisma de anadlise, uma tomada de visdo
por outro angulo que pode ou nao possibilitar novas problematicas e analises.
Assim, esperamos que ndo apenas nossa pesquisa atual, incluindo este artigo que é
um fruto dela, possa auxiliar demais colegas egiptdlogos, assim como talvez servir

de alguma inspiragao para outros pesquisadores.

Bibliografia

ASSMANN, Jan. “Invisible Religion and Cultural Memory”. In: . Religion
and Cultural Memory. Stanford: Stanford University Press, 2006.

BIBLIA DE JERUSALEM. 62 impress&o. Sdo Paulo: Paulus, 2010.

BIRCH, Samuel. “Sur un papyrus magique du Musée Britannique”. In: Revue
Archéologique, Nouvelle Série, vol. 7, pp. 119-128, 1863, p. 119-120.

BORGHOUTS, Joris F. “Ax.w (akhu) and HkA.w (hekau). Two Basic Notions of
Ancient Egyptian Magic, and the Concept of the Divine Creative Word.” In:
ROCCATI, Alessandro; SILIOTTI, Alberto (eds.). La Magia in Egitto ai
Tempi dei Faraoni. Atti Convegno di Studi Milano 29-31 Ottobre 1985.
Milan: 1987, pp. 29-46.

BORGHOUTS, Joris F. “Les textes magiques de I'Egypte ancienne. Théorie, mythers
et thémes”. In: KOENIG, Yvan. La Magie en Egypte: a la recherche d'une
définition. Actes du colloque organisé par le musée du Louvre les 29 et 30
septembre 2000. Paris : la documentation Francaise - Musée du Louvre,
2002, pp. 17-39.

BUDGE, E. A. Wallis. Egyptian Magic. London: Kegan, Paul, Trench and Tribner &
Co., 1901. Scanned at sacred-texts.com, April 2002, Redacted by J.B. Hare.

CASSIRER, Ernst. “Mito e Religidao”. In: . Ensaio sobre o homem.
Introducdo a uma filosofia da cultura humana. S3ao Paulo: Martins Fontes,
2005.

DA MATA, Sérgio. Historia e Religido. Belo Horizonte: Editora Auténtica, 2010.

DE AZEVEDO, Cristiane A. A Procura do Conceito de Religio: entre o relegere e o
religare. In: Religare, Jodo Pessoa, vol. 7, n° 1, pp. 90-96, 2010.

DOUGLAS, Mary. Pureza e Perigo. S3o Paulo: Perspectiva, 2012.

DURKHEIM, Emile. As Formas Elementares da Vida Religiosa: o sistema
totémico na Australia. S3o Paulo: Martins Fontes, 2009.

ERMAN, Adolf. A Handbook of Egyptian Religion. London: Archibald Constable &
Co. LTD., 1907.

FRAZER, James G., Sir. "Magic and Religion”. In: The Golden Bough. A Study in
Religion and Magic. Abridged Edition. New York: Dover Publications, Inc.,
2002, pp. 48-60.

GARDINER, Alan H. “Magic (Egyptian)”. In: HASTINGS, James. Encyclopaedia of
Religion and Ethics. Volume VIII. New York: Charles Scribner’'s Sons,
1915, pp. 262a-269a.

GRAF, Fritz. “Excluding the Charming: the development of the greek concept og
magic.” In: MEYER, Marvin; MIRECKI, Paul (eds.). Ancient Magic and
Ritual Power. Boston; Leiden: Brill Academic Publishers, Inc., 2001, pp.
29-42.

HORNUNG, Erik. Conceptions of god in ancient Egypt: the onde and the many.
New York: Cornell University Press, 1996.

38



RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

MALINOWSKI, Bronislaw. “Magic, Science and Religion”. In: . Magic,
Science and Religion and Other Essays. Selected, and with an
Introduction by Robert Redfield. Boston: Beacon Press, 1948, pp. 1-71.

MAUSS, Marcel (1902-1903). Esquisse d'une theodrie générale de la magie.
Québec: 2002. Pp. 94. (Colegdo « Les auteur(e)s classiques »). Edicdo
eletronica disponivel em:
http://classiques.ugac.ca/classiques/mauss marcel/socio et anthropo/1 es
guisse magie/esquisse _magie.html . Acessado em: 31 jan. 2017

MAUSS, Marcel; HUBERT, Henri (1904). « L'origine des pouvoirs magiques dans les
sociétés australiennes. Etude analytique et critique de documents

ethnographiques ». In: . Mélanges d’histoire des religions.
Québec: 2002. Pp. 55. (Colecao Les Classiques des Sciences Sociales).
Edigdo eletronica disponivel em:

http://classiques.ugac.ca/classiques/hubert henri/hubert henri.html.
Acessado em: 13 jun. 2016.

MORET, Alexandre (1906). La magie dans I'Egypte ancienne. Genéve : Arbre
d’Or, 2005.

PIEPER, Frederico. "“Problematizando o conceito de Religido: consideragoes
hermenéuticas”. In: SILVEIRA, Emerson José Sena da; COSTA, Waldney de
Souza Rodrigues (orgs.). A Polissemia do Sagrado: os desafios da
pesquisa sobre religidao no Brasil. Sdo Paulo: Fonte Editorial, 2015, pp. 31-
53.

PINCH, Geraldine. Magic in Ancient Egypt. London: British Museum Press, 2006.

QUACK, Joachim Friedrich. “La magie au temple”. In: KOENIG, Yvan. La Magie en
Egypte: a la recherche d’une définition. Actes du colloque organisé par
le musée du Louvre les 29 et 30 septembre 2000. Paris : la documentation
Francaise — Musée du Louvre, 2002, pp. 41-68.

RIBEIRO, Thiago H. P. “A magia na e da religido egipcia”. In: Anais do VI
Encontro do GT Nacional de Histéria das Religibes e das
Religiosidades - ANPUH. Historia das ReligiGes, Literatura, Conceitos e
Identidade, Rio de Janeiro, v. VI, 2016.

RITNER, Robert K. The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice.
Studies in Ancient Oriental Civilization, n® 54. Chicago: The Oriental Institute
of Universe of Chicago, 1993 [repr: 2008].

RITNER, Robert K. “The Religious, Social, and Legal Parameters of Traditional
Egyptian Magic”. In: MEYER, Marvin; MIRECKI, Paul (eds.). Ancient Magic
and Ritual Power. Boston; Leiden: Brill Academic Publishers, Inc., 2001,
pp. 43-60.

ROUFFET, Frédéric. A la recherché du magicien égyptien. In: Bulletin de la
Société francaise d’'égyptologie, n°® 191-192, pp. 60-69, 2015.

SATLOW, Michael L. Disappearing Categories: using categories in the study of
religion. In: Method and Theory in the Study of Religion, vol. 17, n© 4,
pp. 287-298, 2005.

SMITH, Jonathan Z. “Religion, Religions, Religious”. In: TAYLOR, Marc C. (ed.).
Critical Terms for Religious Studies. Chicago: University of Chicago
Press, 1998, pp.169-184.

STARK, Rodney. Reconceptualizing Religion, Magic and Science. In: Review of
Religious Research, vol. 43, n° 2, pp. 101-120, 2001.

TAMBIAH, Stanley Jeyaraja. Magic, Science, Religion and the Scope of
Rationality. Cambridge; New York; Melbourne: Cambridge University Press,
1990.

VERSNEL, Hendrik Simon. Some Reflections on the Relationship Magic-Religion. In:
Numen, vol. 38, n® 2, pp.177-191, 1991.

39


http://classiques.uqac.ca/classiques/mauss_marcel/socio_et_anthropo/1_esquisse_magie/esquisse_magie.html
http://classiques.uqac.ca/classiques/mauss_marcel/socio_et_anthropo/1_esquisse_magie/esquisse_magie.html
http://classiques.uqac.ca/classiques/hubert_henri/hubert_henri.html

RJHR X: 18 (2017) - Thiago Henrique Pereira Ribeiro

WEBER, Max. “Sociologia da Religido (tipos de relagdes comunitarias religiosas) .
In: . Economia e Sociedade: fundamentos da sociologia
compreensiva. Volume 1. Brasilia: Editora UnB, 2015, pp. 279-418.

40



