
 

Aceito em: 19/03/2017 

Recebido em: 08/01/2017 

 

Marcados com o selo: a menção ao Filho do Homem em Jo 6:27 como um 

discurso de propaganda antiimperial da parte de Jesus. 

 

Marked with the stamp: the mention about Son of Man on Jn 6:27 like a 

speech of antiimperial advertise from Jesus. 

 

                                                                                             Daniel Soares Veiga1 

                                                                                 Doutorando (PPGH/UERJ) 

                                                    http://lattes.cnpq.br/6808655301090296 

  

Resumo: Esta minha pesquisa visa a demonstrar que a cristologia joanina se 

esmerou em fazer com que a liderança messiânica de Jesus subvertesse os signos 

legitimadores da autoridade imperial, apropriando-se deles como signos de poder 

inerentes apenas a Jesus, na estratégia de mitigar ou solapar o poder do imperador 

quando confrontado diretamente com Jesus. Sendo assim, o propósito deste artigo 

é explorar uma abordagem semiótica do suposto milagre da multiplicação dos pães 

narrado em Jo 6:27, dentro do perspectiva da dialética que interpreta o gesto de 

Jesus como uma usurpação da prerrogativa do imperador de garantir a subsistência 

dos seus súditos. 

 

Palavras-chave: Jesus, cristologia joanina, culto imperial, milagre, exegese. 

 

Abstract: This my research aims to show that the johannine christology made an 

effort to do with that Jesus‟ messianic leadership overturns the legitimating signs of 

                                                             
1Desenvolvendo atualmente a pesquisa “Jesus: uma análise do processo histórico que culminou na sua 

divinização pelo evangelho de João no final do século I, dentro do contexto da sociedade imperial 

romana”, orientado pelo Prof. Dr. Edgard Leite. 

http://lattes.cnpq.br/6808655301090296


RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

116 
 

imperial authority, appropriating themselves like signs of power inherent just to 

Jesus, in the strategy to slacken or overcome the power of emperor as brought it 

face to face with Jesus. So, the purpose of this paper is to explores a semiotic 

approach about alleged miracle of multiplication of breads cited on Jn 6:27, within 

the dialectic perspective that explains Jesus‟ action like an encroachment of the 

emperor‟s advantage concerning in guarantee the subsistence of his subjects. 

 

Key-words: Jesus, johannine christology, imperial cult, miracle, exegesis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

117 
 

A menção ao Filho do Homem analisada, por mim vem em Jo 6:27, está 

inserida no assim chamado “Discurso do Pão da Vida”, que sucede ao milagre da 

multiplicação dos pães:2 “Trabalhai, não pelo alimento que se perde, mas pelo 

alimento que permanece para a vida eterna, alimento que o Filho do Homem vos 

dará, pois Deus, o Pai, o marcou com seu selo (ἐζθράγιζεν)”.3 A expressão 

“marcou com seu selo” é transliterada para o grego ἐζφράγιζεν, um verbo no 

aoristo indicativo ativo, declinado na terceira pessoa do singular, cuja tradução 

mais simples e direta é “selou”. O verbo grego “selar” apresenta diversas 

conotações4: 

1) Manter alguma coisa em segurança ou prevenir-se de alguma coisa: “E, 

saindo, eles puseram em segurança o sepulcro, selando (ζθραγίζανηες) a pedra e 

montando guarda”. (Mt 27:66). 

2) Lacrar alguma coisa (como uma carta) visando ocultar o seu conteúdo, 

esconder, manter em sigilo: “Não retenhas em segredo (ζθραγίζης) as palavras da 

profecia deste livro, pois o Tempo está próximo”. (Ap 22:10). 

3) Marcar uma pessoa ou coisa, gravando sobre a pele a impressão de um 

selo, estampar: “Não danifiques a terra, o mar e as árvores, até que tenhamos 

marcado (ζθραγίζωμεν) a fronte dos servos do nosso Deus”. (Ap 7:3). 

4) Confirmar, ratificar, autenticar, no sentido de tornar oficial: “Quem acolhe 

o seu testemunho, certifica (ἐζθράγιζεν) que Deus é verdadeiro”. (Jo 3:33). 

Na minha perspectiva, a tradução que melhor se encaixa em Jo 6:27 é 

autenticar, oficializar, e neste aspecto eu concordo com a opinião de Raymond 

Brown de que a ação do verbo “selar” carrega em si um verniz de consagração, isto 

é, sacramentar algo por meio de uma sanção divina, tornando-a isenta de 

quaisquer dúvidas. (BROWN, 1966: 261). 

Portanto, poderíamos ler o trecho da seguinte maneira: “Trabalhai, não pelo 

alimento que se perde, mas pelo alimento que permanece para a vida eterna, 

alimento que o Filho do Homem vos dará, pois Deus, o Pai, o autenticou [quer 

dizer, o oficializou para o cumprimento de tal empreitada]”. Eu rechaço a 

terceira opção como adequada, pois no evangelho de João, a marca gravada no 

corpo de Jesus que confirma sua natureza sobre-humana são as chagas da 

crucificação e o ferimento provocado pela lança: “...Jesus veio e, pondo-se no meio 

                                                             
2 Não estou considerando, de forma alguma, o milagre como um acontecimento histórico e nem é esta a 

minha intenção. Mas parto do princípio de que mesmo relatos fictícios de milagres podem ter sido criados 

a fim de emprestar vivacidade a certos dizeres e realçar seus significados. 
3 Eis a versão grega do texto: 

ἐργάδεζζε  μὴ  ηὴν  βρῶζην  ηὴν  ἀπολλσμένεν,  ἀλλὰ  ηὴν βρῶζην  ηὴν  μένοσζαν  εἰς  δωὴν  αἰώνηον,  ἣνὁ  σἱὸ

ς  ηοῦ  ἀνζρώποσ  ὑμῖν  δώζεη·  ηοῦηον  γὰρ  ὁ  παηὴρ ἐζθράγηζεν  ὁ  Θεός.  
4 Cf. Léxico do Novo Testamento Grego-Português, tradução de Júlio P. T. Zabatiero, p.201. 

http://biblehub.com/greek/2038.htm
http://biblehub.com/greek/3361.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/1035.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/622.htm
http://biblehub.com/greek/235.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/1035.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/3306.htm
http://biblehub.com/greek/1519.htm
http://biblehub.com/greek/2222.htm
http://biblehub.com/greek/166.htm
http://biblehub.com/greek/3739.htm
http://biblehub.com/greek/3739.htm
http://biblehub.com/greek/5207.htm
http://biblehub.com/greek/5207.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/444.htm
http://biblehub.com/greek/4771.htm
http://biblehub.com/greek/1325.htm
http://biblehub.com/greek/3778.htm
http://biblehub.com/greek/1063.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/3962.htm
http://biblehub.com/greek/4972.htm
http://biblehub.com/greek/3588.htm
http://biblehub.com/greek/2316.htm


RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

118 
 

deles [os discípulos], lhes disse: „A paz esteja convosco!‟. Tendo dito isso, mostrou-

lhes as mãos e o lado. Os discípulos, então, ficaram cheios de alegria por verem o 

Senhor”. (Jo 20:19-20). 

É lícito nos indagarmos: o que está por trás da gramática joanina quando o 

evangelista fala de “autenticar”, “oficializar”? Raymond Brown aventa a hipótese de 

que a narrativa joanina sobre o gesto do Pai de “selar” Jesus tenha por objetivo 

justamente contrastar a tentativa da multidão de tornar Jesus rei, no sentido 

político do termo, em resposta ao milagre da multiplicação dos pães e peixes; uma 

ovação que Jesus rejeita tacitamente, levando-o inclusive a se refugiar na 

montanha. (BROWN, 1966: 261-262). 

Todos os mandatários políticos possuíam selos utilizados como referenciais 

que confirmavam a sua autoridade e o seu poder de mando, especialmente os reis. 

O selo do rei expressava a sua autoridade real e aquele a quem o rei concedesse 

portar o anel com o emblema da realeza carregava consigo o seu poder e estava 

habilitado a agir como seu representante. 

A autorização legal de exibir o selo do rei conferia a seu detentor o poder de 

governar em seu nome e tomar decisões sobre o destino de pessoas e animais. Em 

suma, seu usufrutuário podia exercer os mesmos direitos e poderes que eram 

inerentes ao ocupante do trono. (KITTEL & FRIEDRICH, 1972: 942). No Antigo 

Testamento, José, filho de Jacó, recebeu do faraó o seu anel, pelo que a partir de 

então, todos deveriam se curvar a ele como o fariam se estivessem diante do faraó 

(Gn 41:42). No Salmo 110, que aborda o tema da destruição dos reis no dia do 

juízo final, a figura do cetro é a metáfora da autoridade concedida por Deus ao seu 

messias, o que confere ao seu eleito a credencial divina para ele subjugar seus 

inimigos. 

 

Oráculo de Yahweh ao meu senhor: 
“Senta-te à minha direita, 
 até que eu ponha teus inimigos  

    como escabelo de teus pés”. 
    Desde Sião Yahweh estende teu [isto é, do messias] cetro 
            poderoso, e dominas em meio aos teus inimigos. 
                                                                          (Salmo 110:1-2) 

 

 Neste ponto da minha análise hermenêutica, convido o leitor a refletirmos 

acerca do simbolismo do milagre e, o que é mais importante do meu ponto de 

vista: a localização geográfica onde o suposto milagre acontece. De antemão, logo 

no início do capítulo 6, João nos diz que “Jesus passou para a outra margem do 

mar da Galileia ou de Tiberíades”. (Jo 6:1). Pelo texto, somos levados a inferir que 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

119 
 

Jesus já se encontrava na Galileia. Por meio da leitura de Jo 4:46 ficamos sabendo 

que a última localização de Jesus no território galilaico antes de cruzar o Mar da 

Galileia foi em Caná, para onde ele havia voltado e onde realizou seu segundo 

milagre nesta cidade: a cura do filho do funcionário real. (Jo 4:46-54). Caná era 

uma aldeia situada bem a oeste do Mar da Galileia e se o evangelista nos informa 

que “Jesus passou para a outra margem”, isto significa que ele singrou o Mar da 

Galileia rumando para leste. Em qual cidade da margem oposta do Mar da Galileia 

Jesus aportou, afinal? João não a denomina, mas uma consulta ao mapa da Galileia 

da época de Jesus nos sugere um nome: Betsaida. 

 O texto joanino reforça esta suspeita quando, após o término do milagre da 

multiplicação dos pães, o evangelista escreve que os discípulos “subindo num 

barco, dirigiram-se a Cafarnaum, do outro lado do mar”. (Jo 6:17). Se prestarmos 

atenção ao mapa, veremos que Cafarnaum se localiza na margem ocidental do mar 

galilaico; enquanto Betsaida está assentada na margem oriental, “do outro lado do 

mar” em relação a Cafarnaum e à aldeia de Caná. Além disso, o evangelho de 

Lucas, quando narra o milagre, afirma tacitamente que Jesus e seus apóstolos 

tinham navegado em direção a uma cidade chamada Betsaida. (Lc 9:10). E por que 

a identificação da cidade onde ocorreu o “milagre da multiplicação dos pães e 

peixes” é tão relevante aqui? 

 Betsaida era uma cidade pesqueira situada na margem nordeste do Mar da 

Galileia. Seu nome hebraico significa “Casa da Pesca”, insinuando que havia uma 

abundância de peixes na região e que a pesca era a principal atividade econômica. 

No entanto, diferentemente de Cafarnaum, que era uma pequena e provinciana vila 

de pescadores, Betsaida parecia estar mais integrada ao cenário helenístico-

romano; portanto se supõe que ela deveria ser dotada de uma infraestrutura 

urbana mais complexa.5 Logo, não se tratava de uma aldeola sem importância.  

Prova disto é que Herodes Filipe a batizou de Júlia, segundo Josefo em 

homenagem a filha de César Augusto.6 Josefo nos informa que além de renomear 

                                                             
5 O estudo de Richard Horsley aponta que Cafarnaum era um vilarejo pouco desenvolvido, com cerca de 

mil habitantes e desprovido de qualquer estrutura helenístico-romana até o século I d.C. Cf. HORSLEY, 
Richard. Arqueologia, história e sociedade na Galileia: o contexto social de Jesus e dos rabis., pp. 104-

109. Quanto a Betsaida, as escavações arqueológicas revelaram que ela importava filigranas, uma vez que 

lá foram descobertas quatorze alças de ânforas provenientes da ilha de Rodes, datando do período 

helenístico e, em pelo menos treze sítios arqueológicos, foram descobertos artefatos de vidro bem 

trabalhados, como vasos cônicos e tigelas de formato hemisférico gravadas com linhas horizontais no seu 

interior, muitos deles datando do século I d.C. Tenhamos em conta que o vidro era um material bem caro 

para a época, donde podemos conjecturar a existência de famílias abastadas vivendo em Betsaida. Cf. 

SAVAGE, Carl. Supporting evidence for a first-century Bethsaida., pp. 198-200.   
6 Josefo se equivoca na sua narrativa, pois a Júlia a quem Herodes Filipe homenageia era a esposa de 

Otávio Augusto, conhecida como Lívia Drusa, e não sua filha nascida do casamento com Escribônia, 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

120 
 

Betsaida, dando a ela o nome de uma imperatriz da dinastia júlio-claudiana, 

Herodes Filipe elevou Betsaida-Júlia da categoria de aldeia à dignidade de uma 

cidade, motivado tanto pelo número de habitantes que ela continha quanto pelas 

suas outras grandezas (sic), embora Josefo se esquive de entrar em detalhes 

quanto a este aspecto. (Josefo. Antiguidades Judaicas 18.2.1). De qualquer modo, 

ela deveria ter sido um centro populacional razoavelmente desenvolvido, a ponto 

de Herodes Filipe ter sido sepultado lá. (Josefo. Antiguidades Judaicas. 18.4.6).  

 Esses dois acontecimentos, a mudança de nome e o sepultamento de 

Herodes Filipe num mausoléu que o próprio havia mandado construir em Betsaida 

para sua pessoa, fornece-nos um dado precioso: Betsaida-Júlia pertencia a 

toparquia de Paneas, de Herodes Filipe7 e, portanto, estava sujeita à jurisdição da 

sua capital, Cesareia de Filipe, a mesma onde seu pai havia ordenado a construção 

de um templo dedicado a Augusto. Em termos de simbolismo geopolítico, isto 

equivalia a dizer que Betsaida estava sob a proteção auspiciosa do imperador 

divino. 

 E para sobejar sua admiração e lealdade à família imperial, Herodes Filipe 

resolvera atribuir o nome de uma matrona da casa imperial à cidade lacustre. As 

duas cidades com suas toponímias imperiais, Júlia e Cesareia de Filipe, deveriam 

ser muito bem conectadas. Primeiramente para facilitar a cobrança de impostos 

que os habitantes de Betsaida-Júlia deviam pagar à sua capital, Cesareia de Filipe. 

Em segundo lugar, sendo uma cidade com uma atividade pesqueira exitosa, o 

produto da pesca deveria abastecer a capital e adjacências, além de receber 

mercadorias vindas de fora. 

 Aproveito a ocasião para introduzir a pergunta: por que, dentre todos os 

lugares da Palestina, os evangelistas (Lucas explicitamente e João subjetivamente) 

reservaram a cidade de Betsaida como cenário para a exibição de um prodígio tão 

incrível? Seria mais natural esperarmos que um evento tão portentoso se 

sucedesse em Jerusalém ou nos seus arredores, haja vista que é em Jerusalém 

onde se dá o clímax do ministério de Jesus. A resposta pode repousar na 

admissibilidade de uma intensa pressão fiscal que Cesareia de Filipe (com seu 

nome imperial e carregando em si o anátema – para a maioria dos judeus – de 

abrigar um santuário que proclamava a divindade de um imperador “pagão”) 

                                                                                                                                                                                   
conhecida como Júlia, A Velha, a quem Otávio ordenou que se casasse com Tibério. Esta última era 

bastante mal-vista na corte imperial devido a seus inúmeros casos extraconjugais. Consta que Tibério a 

detestava e o próprio pai, Otávio, chegou a exilá-la na ilha de Pandatária como punição pelo seu 

comportamento desregrado. Cf. Tácito. Anais. 1.53. 
7 Herodes Filipe herdou do seu pai as toparquias de Paneas (ao norte do Mar da Galileia), Gaulanitis e 

Trachonitis (ambas a leste do Mar da Galileia). Cf. Josefo. Antiguidades Judaicas 17.8.1. 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

121 
 

exerceria sobre Betsaida, extorquindo sua população. Talvez seja digno de nota que 

João e Lucas mencionem nesta cidade a existência de uma enorme multidão de 

famintos que acorrem a Jesus: “quase cinco mil homens” em Lc 9:14 e 

“aproximadamente cinco mil” em Jo 6:10.8 

 A escolha por Betsaida-Júlia pode ter tido uma motivação simbólica de 

disputa pelo poder entre o Jesus dos evangelhos e a figura “ausente mas presente” 

do imperador protetor da cidade. Suetônio, ao biografar a vida do imperador Otávio 

Augusto, nos recorda que uma das suas virtudes era a de sempre suprir as 

necessidades dos seus súditos. 

 

Ele [o imperador Otávio] revisou as listas dos povos distrito 
por distrito, e para evitar o hábito das pessoas de terem de 
se afastar das suas ocupações por causa da distribuição dos 
grãos, ele determinou a entrega dos vales [de compra] para 
suprimentos de quatro meses, três vezes ao ano.   

 (Suetônio. A Vida dos Doze Césares. Otávio César 
Divinizado. 40.2) 
 

   
Em tempos de escassez, ele frequentemente distribuía grãos 
para cada homem (...) e ele duplicava os vales de dinheiro 
[para a compra de alimentos]. 
 (Suetônio. A Vida dos Doze Césares. Otávio César Divinizado. 
41.1) 

 

Há, no entanto, uma outra teoria a ser explorada. E para aprofundá-la, é 

imperioso escrutinarmos o simbolismo da figura histórica de Júlia e da sua inserção 

no universo religioso dos romanos. Com a morte de Marco Antônio na Batalha de 

Actium em 31 a.C., Otávio assegurou para si o domínio de todo poder político, 

vindo a se consagrar definitivamente em 21 a.C. como o princeps da cidade de 

Roma. Designou-se Caesar, em homenagem a Júlio César e a sua família 

(denominação atribuída a todos os imperadores que lhe sucederam) e adotou, sem 

modéstia, o nome de Augusto, “O Sagrado”. Sua esposa, Lívia Drusila, por sua vez, 

passou a ser conhecida como Júlia, em reverência a gens Iulia e também foi 

agraciada com o nome “Augusta”.  

 Conforme já foi dito, após a sua morte, Otávio Augusto foi declarado divinus 

e, assim sendo, ser-lhe-iam reputados sacerdotes para ministrar o culto a sua 

divindade, além dos ritos sagrados a serem cumpridos pelo povo romano. Lívia, 

designada como Júlia Augusta, foi nomeada sua sacerdotisa por excelência. 

Entretanto, ressalva Simone Tonidandel (2012), embora Lívia/Júlia Augusta 

                                                             
8 É certo o exagero dos evangelistas quanto a este número de pessoas. No entanto, a menção a uma grande 

multidão de famélicos é um indicativo de que naquela região existia uma enorme quantidade de 

indivíduos sobrevivendo abaixo da linha da pobreza. 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

122 
 

houvesse granjeado um imenso poder e carisma por ter sido a esposa do divino 

Augusto, o fato de ter sido uma mulher em uma sociedade pater familias ainda era 

um fator determinante para contê-la e obrigá-la a aceitar as diretrizes ditadas pelo 

imperador. Afinal, segundo o costume romano (o mos maiorum), apesar de todo 

poder que lhe era conferido, ela ainda cumpria o papel de uma mater familias, ou 

seja, conquanto fosse a esposa do princeps, como mulher ela se encontrava presa 

às suas funções para com sua família: a administração do lar, a educação dos filhos 

e a submissão ao marido, que assumira o papel de pater familias. (TONIDANDEL, 

2012: 182-183).   

 Faz-se mister esclarecer que a mulher somente principiou a se destacar 

política e culturalmente nos primórdios do Império Romano. Simone Tonidandel nos 

recorda que, historicamente, o conceito do feminino estava relacionado a um ser 

frágil e inconstante e, por conseguinte, subalterno; o que lhe reservava apenas os 

deveres para com o esposo, gerar descendentes, educar os filhos, cuidar do lar e 

dos afazeres da casa e fiar na roca. Tradicionalmente, a mulher romana devia 

sujeitar-se aos caprichos dos seus pais, maridos ou parentes masculinos. Conduzir 

o dever cívico era uma prerrogativa exclusivamente masculina.  

A palavra latina virtus, de onde se originou o termo “virtude”, provinha 

justamente da qualidade de “ser homem”, isto é, do vir (de onde se derivou o 

vocábulo varão). Esta qualidade viril era atribuída aos homens, pois entendia-se 

que eles eram capazes de dominar suas ações e pensamentos; ao contrário das 

mulheres. A elas pertencia a impotentia sui, ou seja, a incapacidade de dominar 

sua própria natureza. (TONIDANDEL, 2012: 96-97). A procriação, o aleitamento e 

uma conduta recatada formavam as qualidades que se esperavam de uma 

respeitável matrona romana. Esta conjugação de valores explica, em parte (irei 

aprofundar isto adiante), por que Lívia/Júlia Augusta passou a ser representada 

como Ceres, a deusa da fertilidade, da maternidade e da castidade feminina. 

Moedas e estátuas retratavam-na com as características típicas da deusa Ceres. 

 Disse há pouco que os apanágios maternais e de fecundidade explicavam 

apenas em parte sua identificação com Ceres. Para Simone Tonidandel, Lívia foi 

equiparada a Ceres não só por uma questão de deferência à deusa em gratidão ao 

período de colheitas e farturas, mas também porque seria uma forma de solicitar à 

deusa da fecundidade, através da figura de Lívia, a proteção das futuras gerações 

dos seus filhos (começando por Tibério) e do povo romano, ambos considerados 

como seus “frutos”. (TONIDANDEL, 2012: 191). 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

123 
 

Reparemos no exemplar da moeda abaixo, cunhada por Herodes Filipe, com 

a efígie de Júlia Augusta divinizada e a menção a sua essência proliferadora:  

         

 
Moeda de bronze cunhada durante o reinado de Herodes Filipe, em cerca de 30/31 d.C., na toparquia de 

Paneas (Cesareia de Filipe). No anverso está gravada o rosto perfilado da imperatriz Lívia, laureada 
como Júlia Augusta. Circundando o seu busto vemos grafada a inscrição ΙΟΤΛΙΑ CΕΒΑCΣΗ (Júlia 

Sebaste). No reverso, uma mão segura três espigas e, ao redor da gravura, lemos a inscrição 
ΚΑΡΠΟΦΟΡΟC, cuja tradução é “Portadora de Frutos”. 

 

Fica evidente que Lívia, apesar da morte do seu marido, era uma mulher 

extremamente importante para a nação romana. Afinal, ela representava não 

apenas a continuidade do Império Romano, mas, acima de tudo, ela era a 

representação viva do legado de Augusto e a mãe do atual herdeiro do trono, 

Tibério. Ela era protegida do Diui Augusti e, portanto, configurava não só a 

perpetuação da pax romana, mas também a proteção divina. Simone Tonidandel 

salienta que a população romana necessitava conceber a ideia de que o sucessor de 

Otávio, Tibério, não iria desvirtuar as ações realizadas pelo princeps. Por esta 

razão, o critério imagético e a propaganda política foram primordiais para 

transmitirem a continuidade desse ideário político, social e econômico por todo o 

Império Romano. E, sobretudo após a morte de Augusto, Lívia tornou-se a principal 

referência deste conceito. (TONIDANDEL, 2012: 195). 

 E o que se começa a se observar a partir de então é que o retrato de Júlia 

Augusta, viúva do princeps e a genitora do atual sucessor do “pai da pátria”, torna-

se quase uma ubiqüidade na medida em que ela assume no imaginário popular a 

representação da “mãe do Império Romano”. Por meio desta via, mantém-se, 

ironicamente, o costume ancestral do patria potestas. (TONIDANDEL, 2012: 192). 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

124 
 

 A partir do falecimento do seu esposo, um número incontável de esculturas 

e bustos foi distribuído por todas as províncias romanas, induzindo toda a 

população a uma visualização constante cujo objetivo era reforçar as ideias de 

divinização, sublimidade e imortalidade. Templos erigidos em honra da imperatriz 

deveriam também ostentar, além das suas estátuas, esculturas do princeps Otávio 

Augusto, seu finado marido que, àquela altura, já era considerado divino. A título 

de informação, na mitologia, a deusa Ceres, com a qual Lívia foi comumente 

identificada era irmã, mas também era amante do deus Júpiter. Não seria exótico, 

portanto, que ao lado das estátuas de Lívia/Ceres, se encontrassem esculturas de 

Otávio/Júpiter. 

 

    

Acima à esquerda: Uma estátua de Lívia Drusila, ataviada como a deusa Ceres, feita em mármore, 
medindo 2,29 m e datada entre os anos 42 e 54 d.C. A sua mão esquerda ostenta uma cornucópia, 

símbolo da abundância e da prosperidade. Descoberta na atual Civita Castellana, cidade situada a 50 km 
ao norte de Roma. Exposta, atualmente, no Altes Museum, em Berlim. 

Acima à direita: Estátua de mármore da imperatriz Lívia Drusila, ataviada como Ceres, datando da 
primeira metade do século I d.C. Assim como na ilustração anterior, ela segura uma cornucópia na sua 

mão esquerda. Na mão direita, ostenta um feixe de espigas. Em exposição no Museu do Louvre, Paris. 

 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

125 
 

Lívia morreu no ano 29 d.C. e foi por volta desta data que Herodes Filipe 

rebatizou Betsaida como Júlia Augusta. Uma moeda descoberta num sítio 

arqueológico da localidade, cunhada durante o reinado de Herodes Filipe, exibe no 

seu anverso a imagem de César Tibério e no seu reverso vemos a imagem do 

Templo de Augusto, em Paneas. O que é excepcional nesta moeda é que nela está 

gravada a inscrição ΚΣΙ΢ que, segundo Steven Notley (2007), é uma abreviação de 

κηίζηης, nomenclatura grega cuja tradução é “fundador”. Esta moeda teria sido 

cunhada para celebrar a “fundação” da πόλις Júlia Augusta (na verdade se trata da 

sua transição de vila para o estatuto de cidade) por Herodes Filipe em 30 d.C. (data 

da cunhagem da moeda); o ano seguinte à morte da imperatriz. (NOTLEY, 2007: 

225). Uma das características que assinalava a πόλις como um território dotado de 

independência administrativa era a sua autonomia para cunhar sua própria moeda. 

Vejamos estes dois exemplares abaixo: 

 

Moeda de bronze cunhada em Paneas por Herodes Filipe, datando dos anos 8/9 d.C. No anverso nós 

temos a cabeça de Augusto e a inscrição CΕΒΑCΣΩ ΚΑΙCΑΡΙ (Sagrado César). No reverso vemos a 
fachada do Templo de Augusto em Paneas, com a inscrição ΦΙΛΙΠΠΟΤ ΣΕΣΡΑΡΥΟΤ (Filipe, O Tetrarca). 

Kunst Historisches Museum Wien. 

 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

126 
 

 
Moeda de bronze cunhada em Paneas por Herodes Filipe, datando dos anos 26/27 d.C. No anverso nós 
vemos o busto de Tibério circundado pela inscrição (ilegível nesta gravura) ΣΙΒ ΚΑΙ΢ΑΡ ΢ΕΒΑ΢ (Tibério 

César, O Sagrado). No reverso, a fachada do Templo de Augusto em Paneas, com a inscrição ΕΠΙ 
ΦΙΛΙΠΠΟΤ ΣΕΣΡΑΡΥΟΤ (A Filipe, O Tetrarca). Kunst Historisches Museum Wien. 

 

Como πόλις, era esperado que Betsaida/Júlia tivesse um templo em 

homenagem a sua divindade protetora. Escavações arqueológicas realizadas no 

sítio onde se supõe ficava a antiga Betsaida revelaram a existência de uma 

plataforma retangular que serviu de alicerce a uma construção que media 6 x 20 

metros de comprimento. Carl E. Savage (2011) postula que a estrutura inteira 

parece sugerir um temenos, pois ela segue os padrões geométricos adotados como 

parâmetro na antiguidade para a edificação de santuários. (SAVAGE, 2011: 153). 

Dentro dela, os arqueólogos detectaram a presença de muros que eles 

definiram como sendo possivelmente as paredes que delimitam o que seria uma 

câmara de 6,8 x 10,9 metros. Estima-se que a câmara representaria a naos do 

templo. Outro recinto, conectado com a câmara anterior, também está 

compartimentado por paredes, cobrindo uma dimensão de 6,8 x 5 metros. Ele seria 

o pronaus do templo.  

Um diagrama baseado no traçado das divisórias contidas na plataforma do 

suposto templo revelou também um cômodo que poderia ser o opisthodomus. Duas 

colunas foram desenterradas no interior da plataforma, com uma delas unida no 

seu corpo a uma das paredes. (SAVAGE, 2011: 152). 

 Próximas ao sítio foram achadas uma pá de incenso feita de bronze, um 

poço repleto de jarros intactos com o formato de botija, isto é, corpo largo que vai 

afunilando à medida que sobe para o gargalo. Carl E. Savage frisa que jarros com 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

127 
 

esta aparência típica eram comumente usados em rituais cúlticos. (SAVAGE, 2011: 

152). 

Muito embora, de acordo com Carl E. Savage, os dados estratigráficos 

assegurem que os estratos mais antigos indiquem que o edifício foi originalmente 

construído no século II a.C. ou talvez antes, ele não descarta a hipótese de que 

nele fosse prestado algum tipo de culto a fertilidade, haja vista a descoberta de 

figuras de argila retratando mulheres grávidas que datam da transição do domínio 

ptolomeu sobre a área para o domínio selêucida. (SAVAGE, 2011: 158). Entretanto, 

a descoberta mais esplêndida foi uma pequena figura de argila modelada na forma 

de uma mulher com o cabelo penteado no estilo romano, medindo quatro 

centímetros. Carl E. Savage não hesita em identificar a figura com a imperatriz 

Lívia. (SAVAGE, 2011: 152). 

Sendo este o caso, podemos pressupor que Herodes Filipe tenha se 

aproveitado de um santuário helenístico já existente na área, onde se praticavam 

cultos de fertilidade, e o tenha adaptado, inclusive com reformulações 

arquitetônicas ad hoc, para ofertá-lo à “mãe do Império Romano”, Júlia Augusta, 

idealizada como Ceres. Não seria casual, portanto, que uma moeda, descoberta em 

Betsaida, trouxesse na sua efígie a imagem de Júlia Augusta com a inscrição grega 

ΙΟΤΛΙΑ ΢ΕΒΑ΢ΣΗ, datada do trigésimo quarto ano do reinado de Herodes Filipe, 

cerca de 30 d.C. (NOTLEY, 2007: 225). 

Ao criar a estória do milagre da multiplicação dos pães e dos peixes, os 

evangelistas estão colocando Jesus numa situação de confronto com o imperador e 

sua consorte a respeito de quem detém o verdadeiro dom de alimentar as pessoas. 

Todavia, em que pese a inverossimilhança do episódio miraculoso, João pode ter 

preservado um logion autêntico de Jesus, pelo qual ele se recusa a reconhecer a 

função da família imperial de nutrir os indivíduos, defendendo-a como uma 

prerrogativa exclusiva e inerente apenas ao Filho do Homem; o único autorizado 

por Deus para esta missão, ao mesmo tempo em que reprova as representações 

imagéticas do imperador e/ou da imperatriz, fossem aquelas existentes em Gadara, 

Cesareia de Filipe, Betsaida ou alhures. É o que pretendo demonstrar nas linhas 

abaixo. 

Perante o olhar dos milhares de súditos do imperador espalhados ao redor 

do Mediterrâneo, as imagens de Otávio e Júlia Augusta eram eloqüentes, 

contundentes, falavam por si mesmas. Inúmeros judeus, incluindo galileus, devem 

ter contemplado tais imagens. Jesus poderia ter sido um deles. Elas podem ter 

funcionado como um gatilho que disparou um dispositivo emocional, acionando na 

mente dos galileus e de Jesus as estórias da personagem das Parábolas, ocupando 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

128 
 

o lugar do imperador romano, do mesmo modo como a Reforma Protestante 

despertou em Menocchio (nome do moleiro cujo processo inquisitorial foi objeto de 

análise histórica de Carlo Ginzbutg) toda uma gama de pensamentos e teorizações 

cognoscíveis apenas se “lidas” a partir de dentro do seu meio sócio-cultural.  

 Contudo, ainda falta um argumento persuasivo de que a mensagem contida 

em Jo 6:27 remeta ao Jesus histórico. Na minha perspectiva, o que me induz a 

sustentar a hipótese de que Jo 6:27 tem uma grande probabilidade de remeter ao 

Jesus histórico é o emprego do verbo ἐζφράγιζεν, que no quarto evangelho 

somente ocorre nesta passagem e em Jo 3:33 e, nos sinópticos, só o encontramos 

em Mt 27:66, mas numa circunstância totalmente diferente, conforme pudemos 

verificar. E em todo extenso corpus das epístolas paulinas, o verbo ζφραγίς 

somente é citado quatro vezes: Rm 15:28, 2 Cor 1:22, Ef 1:13 e 4:30, o que soa 

como algo estranho pois se esperaria que Paulo, na sua condição de um escritor 

epistolar que redige cartas para comunidades eclesiásticas a fim de orientá-las e 

dar conselhos, evocasse a sua credenciação de apóstolo que recebera do próprio 

Jesus ressuscitado a missão de divulgar seus ensinamentos (At 9:3-15). Sem 

dúvida, esta alegação teria funcionado como um recurso eficaz de propaganda e 

conversão. 

 Não querendo transmitir ao leitor a impressão de um tour de force, 

selecionei alguns trechos do Antigo Testamento onde a expressão ζφραγίς e suas 

derivações encerram um conteúdo altamente simbólico, inclusive com conotações 

messiânicas, como veremos: 

 

1) No Livro dos Cânticos, na fala da amada que pede para ser 

gravada no coração e no braço do amado, ζφραγίδα adquire o 

sentido de um bem de valor inestimável: “Grava-me, como um 

selo em teu coração, como um selo em teu braço; pois o amor é 

forte, é como a morte!” (Cânticos 8:6) 

 

2) Em Ageu e no Eclesiástico, os termos ζφραγίδα e ζφραγίς, quando 

associados com Zorobabel, passam a significar O Ungido ou O 

Eleito de Yahweh: 

 

A palavra de Yahweh foi dirigida, uma segunda vez a 
Ageu, no vigésimo quarto dia do mês, nos seguintes termos: 
“Fala assim a Zorobabel, governador de Judá: Eu abalarei o 
céu e a terra. Derrubarei o trono dos reinos e destruirei o 
poder dos reis das nações. (...) Naquele dia – oráculo de 
Yahweh dos Exércitos – eu tomarei Zorobabel, filho de 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

129 
 

Salatiel, meu servo e farei de ti como um sinete9 
(ζθραγίδα)”. 

                                                      (Ageu 2:20-23) 
  
 Como fazer o elogio de Zorobabel? Ele é como um 

selo (ζθραγίς) na mão direita, e como Josué, filho de 
Josedec, os quais, nos seus dias, construíram o Templo e 
fizeram subir em direção do Senhor um povo santo, destinado 
a uma glória eterna.  

                                                                (Eclo 49:11-12) 

 

Constatamos, então, que ζφραγίς possui um sentido etimológico mais 

profundo, que ultrapassa a sua aparente trivialidade quando inserido no campo 

semântico religioso das escrituras. Entretanto, e apesar disto, o redator joanino o 

emprega de um modo quase blasé; como se, ao contrário dos autores de Ageu e 

Eclesiástico, ele não tivesse muita importância no seu horizonte messiânico. O 

vocábulo ἐζφράγιζεν, além da sua quase ausência em João (afora essas duas 

exceções: Jo 3:33 e 6:27), não possui a mínima relevância teológica para o 

evangelista, que justificasse a sua transcrição no evangelho. Em contrapartida, 

verbos como “enviar” ou “ser enviado” (πέμπω) e “manifestar” (ἐμφανίζω), que 

formariam um par harmônico com a expressão “marcou com seu selo” 

(ἐζφράγιζεν) são citados 32 vezes e 9 vezes, respectivamente, no evangelho 

joanino. (TUÑÍ & ALEGRE, 2007: 19). A meu ver, este é um detalhe que não 

deveria passar despercebido. 

Mesmo no Livro do Apocalipse, onde o vocábulo ζφραγίς aparece oito vezes 

(Ap 7:3, 7:4 – duas vezes –, 7:5, 7:8, 10:4, 20:3 e 22:10), em nenhuma dessas 

passagens ele encerra o sentido de autenticar, oficializar, confirmar. Um artigo de 

André L. Chevitarese (2003) acentua a estranheza pelo desapego do evangelista 

joanino quanto ao uso desta terminologia que, segundo o historiador, era bastante 

emblemática no universo judaico helenístico. Sua aferição se baseia na descoberta 

de amuletos judaicos do período romano grafados com o nome de Salomão, 

acompanhados da inscrição grega  ΣΦΡΑΓΙΣ ΘΕΟΥ (Selo de Deus). De acordo com 

André L. Chevitarese, a existência desses amuletos reforça o pressuposto de que o 

vocábulo ζφραγίς era de uso corrente no cotidiano judaico nos períodos helenístico 

e romano”. (CHEVITARESE, 2003: 78-81). 

 

 

 

                                                             
9 O sinete, que servia para assinar cartas e documentos, era guardado como um objeto extremamente 

precioso ao longo do pescoço (Gn 38:18) ou no dedo (Jr 22:24). Cf. Nota de rodapé da Bíblia de 

Jerusalém. 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

130 
 

Conclusão: 

Se Jesus esteve em Betsaida é praticamente impossível que ele não tenha 

avistado o Templo de Júlia Augusta. Seria a sua proclamação acerca da chancela 

divina do Filho do Homem uma revolta individual contra a oficialização da deusa 

Júlia/Ceres como padroeira da cidade, decretada por Herodes Filipe? Ou teria Jesus, 

porventura, manuseado uma das moedas que idolatrava a deificação do(s) 

imperador(es) e/ou da imperatriz e, num ato de inconformismo, desejado expressar 

a sua opinião contrária à veneração de divindades cujas epifanias Herodes Filipe 

rubricava através das impressões gravadas nas moedas produzidas nas suas 

oficinas reais? O fato é que tanto o Templo de Júlia quanto as moedas marcadas 

com as efígies e a louvação aos imperadores Otávio e Tibério e à imperatriz 

Lívia/Júlia propalavam um ideário político e religioso que não contava com a 

ζθράγις de Jesus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

131 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 

 

DICIONÁRIOS: 

KITTEL, Gerhard & FRIEDRICH, Gerhard. Theological Dictionary of the New  

     Testament. Volume VIII, Germany: Eerdmans Publishing Co., 1972.  

ZABATIERO, Júlio P. T. Léxico do Novo Testamento Grego/Português. (Orgs. 

     GINGRICH, Wilbur & DANKER, Frederick W.), 2ª ed., SP: Ed. Vida Nova, 1993. 

 

FONTES TEXTUAIS: 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Trad. de GIRAUDO, Tiago (5ª ed.). SP: Paulus, 1996. 

JOSEPHUS. The Jewish Antiquities. Trans. by WHISTON, William. BN Publishing,  

     2010.  

NOVUM TESTAMENTUM GRAECE. Trans. by NESTLE, Eberhard & ALAND,  

       Kurt. Westphalie: Deutsche Bibelgesellschaft, 2006. 

SUETONIUS. The Lives of the Twelve Caesares. Loeb Classical Digital Library.  

      Translated by  ROLFE, J. C. In:  www.penelope.uchicago.edu, 1913.       

TACITUS. The Annals and The Histories. Chicago: Encyclopedia Britannica, Inc., 

      Translated by BENTON, William, 1952.  

 

TEXTOS ESPECÍFICOS: 

BROWN, Raymond. The Gospel According to John I-XII. NY: Doubleday & Com 

       pany (The Anchor Bible), 1966.  

CHEVITARESE André L. Amuletos, Salomão e Cultura Helenística. In: CHEVITA 

       RESE, André L. & CORNELLI, Gabrielle. Judaísmo, cristianismo, helenismo:  

       ensaios sobre interações culturais no Mediterrâneo antigo. Itu: Otoni   

       Editora, 2003, pp.78-89. 

HORSLEY, Richard H.. Arqueologia, história e sociedade na Galileia: o  

     contexto social de Jesus e dos rabis. SP: Paulus, 2000. 

NOTLEY, Steven R. Et-Tell is not Bethsaida. In: Near Eastern Archaeology, vol. 

     70, nº. 4, 2007, pp. 220-230. Published by The American Schools of Oriental  

     Research. (www.jstor.org/stable/20361336).  

SAVAGE, Carl. Biblical Bethsaida: an archaeological study of the first Galilee. 

      New York: Lexington Books, 2011.      

TONIDANDEL, Simone. A construção das imagines de Lívia Drusila e/ou Júlia 

      Augusta nas Letras e nas Artes Figurativas Romanas. Dissertação de Mes 

      trado. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas (FFLHC) da Universida  

     de de São Paulo (USP), 2012.  

http://www.penelope.uchicago.edu/
http://www.jstor.org/stable/20361336


RJHR X: 18 (2017) – Daniel Soares Veiga 
 

132 
 

TUÑÍ, Josep Oriol & ALEGRE, Xavier. Escritos Joaninos e Cartas Católicas. SP: 

     Ed. Ave-Maria, 2007. 

 

 

 


