
 
 

EDITORIAL 

Juliana B. Cavalcanti 

Daniel Brasil Justi 

Renata Rozental 

 

 Partindo do provocativo título da obra de Paul Veyne Os gregos acreditavam 

em seus mitos? (2014 (1983)), o dossiê “Religião, Mito e Magia: Olhares sobre as 

religiosidades Mediterrânicas e do Extremo Oriente” se propôs a convocar a parcela 

da comunidade acadêmica hoje voltada para os estudos de História da Religião para 

proporcionar textos que promovam um breve balanço teórico e metodológico de 

três conceitos chaves para qualquer pesquisador que se insira nessa temática: 

mito, magia e religião.  

 Por balanço, pensamos, em primeiro lugar, sobre os olhares projetados ao 

se falar no estudo da Grécia, Egito, China, Índia ou mesmo Roma Antiga em que, 

de um modo geral, (leia-se: o senso comum e mesmo materiais didáticos) se 

entendem esses espaços como o lugar muito mais proliferado de “crendices”, 

“magias” ou “falsos deuses”.  

Num segundo, colocamos o corte feito no mundo ocidental com o advento 

do Iluminismo, em que mediante a forte e crescente especialização das Ciências e 

Tecnologias leva a cientistas se sentirem aptos a construir suas próprias teorias 

sobre vida e religião. O que implicava paulatinamente numa virada teórica no 

Ocidente. Se antes as bases da vida eram advindas do discurso teológico, com a 

virada iluminista o crivo ocidental se torna a razão. Mais detidamente, ao longo de 

todo o século XIX e primeira metade do século XX em que munidos dessas 

premissas passam a separar a esfera da mística em três elementos: mito, magia e 

religião, sendo os mesmos ordenados numa perspectiva evolucionista.  

Essas categorias e a formas de ordená-las muito embora sejam difíceis de 

serem percebidas na Documentação são filtros de leitura ainda hoje empregados 

não apenas para ler o passado, mas também o tempo presente. Pensando nisso, 

uma historiografia instaurada a partir de finais da década de 60 do século passado 



RJHR X: 18 (2017) – Editorial 

2 
 

vem tentando repensar a esfera religiosa por outras percepções que não aquela 

apresentada há pouco. Entre os autores estão Trevor-Roper com Magic, religion 

and reason (1967), Carlo Ginzburg em Andarilhos do bem (1966), Clifford Geertz 

em A interpretação das culturas (1973) e o próprio Paul Veyne com a obra aqui já 

indicada.   

Exposto isso, cabe-nos agora sublinhar e todos os artigos aprovados seguem 

esse fio condutor e foram organizados como estão dispostos resumidamente abaixo 

de forma que se possamos iluminar a questão central do dossiê a partir de 

diferentes espaços, documentações e metodologias de análise. Os artigos foram:  

1) Jean Felipe de Assis em “Economic Subsistence and Rhetorical Power in 

the Corinthian treatises: Social Status Shaping Theological Parties and Practices in 

the Reception of Pauline Traditions”, apresentando a tensões internas da 

comunidade coríntia advinda de percepções distintas sobre o falar de Jesus. 

2) O texto “Entre a Religião e a Magia: (re)pensando o estudo do Egito 

Antigo” de Thiago Henrique Pereira Ribeiro trabalha mais claramente os três 

conceitos chaves do dossiê a partir do Egito Antigo, entendo como a historiografia 

oito e novecentista construiu um olhar distorcido das fontes.   

3) André Leonardo Chevitarese e Felinto Pessôa de Faria, neto tem como 

diferencial o uso de moedas para pensar a religião como um discurso também de 

dominação em “Moedas Judaea Capta: narrativas de uma dominação”. 

4) André Bueno com seu texto “O evangelho chinês de Jesus” nos reporta a 

um outro espaço antigo por vezes esquecidos dos Estudos Antigo: a China. 

Apresentando como se processo a construção da identidade cristã em meio a 

sociedade tradicional chinesa.  

5) “A África adormecida na Bíblia: entre a maldição e a escravidão” é um 

artigo de Alexandre Valdemar da Rosa e Cledemilson dos Santos que num olhar 

apressado pode entender como um material não vinculado ao dossiê, mas com uma 

leitura mais tranquila se percebe rapidamente que os meios crivos que dividem e 

dão um peso mais ou menos evoluído para mito, magia e religião são os mesmos 

dados para a condição marginal da África na literatura oitocentista, que qualifica o 

continente africano como o lugar da magia, por isso menos evoluído. Rosa e Santos 

brilhantemente desconstroem essa leitura fazendo profundas críticas a leituras 

engessadas e harmonizadas de passos distintos de livros produzidos em épocas 

completamente diferentes do corpus neo e veterotestamentário.  

6) Estela de Melo Faria em “A perpetuação da divindade de Alexandre, o grande 

através dos textos” buscou mostrar como a campanha propagandística de 

Alexandre, o Grande ganhou força e atravessou gerações que o sucederam.  



RJHR X: 18 (2017) – Editorial 

3 
 

7) Daniel Soares Veiga trabalha as relações culturais e imperialistas romanas 

como um elemento chave para o desenvolvimento do messianismo de Jesus em 

“Marcados com o selo: a menção ao Filho do Homem em Jo 6:27 como um discurso 

de propaganda antiimperial da parte de Jesus”.  

8) Willibaldo Ruppenthal Neto com o texto “O brilho de Moisés, Adão e 

Jesus: Êxodo 34.29-30 e uma tradição judaica” problematiza a interpretação de 

2Cor 3:6, 4:6 sobre o passo de Èxodo (34:39-30) de forma a apontar como a figura 

de Moisés foi um papel importante em diferentes momentos na tradição judaica, 

inclusive no Cristianismo. 

 

No mais, desejamos a tod@s uma boa leitura! 

 

Rio de Janeiro, 25 de Maio de 2017. 

 


