
 

Recebido em: 25/05/2017 

Aceito em: 29/06/2017 

 

História da Intolerância e vestígios históricos para a reconstrução de uma 

memória coletiva das religiões de matrizes africanas. 

 

History of Intolerance and historical vestiges for a reconstruction of a 

collective memory of the religions of African matrices. 

 

Doutorando Babalawô Ivanir dos Santos1 

PPGHC-UFRJ 

http://lattes.cnpq.br/2914229161403132  

 

Resumo: O presente trabalho tem por objetivo faze uma brevíssima analise sobre 

uso da memória coletiva e suas fontes, marginalizadas, para a ‘reconstrução’ ou 

‘reescrita’ da história das culturas negras no Brasil, pequenos vestígios, como um 

ato de protesto social, que se tornam chaves importantes para os processos 

investigativos sobre a história resistências.  

 

Palavras Chave: Memória coletiva- negras fontes marginalizadas- história da 

intolerância religiosa no Brasil- Religiões de matrizes africanas. 

 

                                                           
1 Doutorando em História Comparada pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (PPGHC/UFRJ); 

Membro da Associação Brasileira de Pesquisadores Negros (ABPN), do Laboratório de História das 

Experiências Religiosas (LHER-UFRJ) e Laboratório de Estudos de História Atlântica das sociedades 

coloniais pós coloniais (LEHA-UFRJ); Coordenador da Coordenadoria de Religiões Tradicionais 

Africanas, Afro-brasileira, Racismo e Intolerância Religiosa (ERARIR/LHER/UFRJ); Pesquisador no 

Laboratório de História das Experiência Religiosa (LHER/UFRJ)Conselheiro Estratégico do Centro de 

Articulações de População Marginalizada (CEAP); Interlocutor da Comissão de Combate à Intolerância 

Religiosa (CCIR); Conselheiro Consultivo do Cais do Valongo; Vice-presidente da América Latina no 

Conselho Internacional das Sociedades de Antigas Religiões de Descendentes de Africanos (ARSADIC), 

Nigéria. Tem experiência nas seguintes áreas ; Educação Étnico-racial e questões africanas, Direitos 

Humanos e Cidadania; Relações Internacionais; Religiões tradicionais da África Ocidental e 

Afrobrasileiras. 

http://lattes.cnpq.br/2914229161403132


RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

38 
 

Abstract: This paper aims to make a very brief analysis on the use of collective 

memory and their sources, marginalized, for the 'reconstruction' or 'rewrite' history 

of black cultures in Brazil, small traces, as an act of social protest, which become 

important keys to investigative processes on the history of resistances. 

 

Keywords: Collective memory - black marginalized sources - history of religious 

intolerance in Brazil - Religions of African matrices. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

39 
 

Negras memórias coletivas como fontes marginalizadas 

A possibilidade de escrita, reescrita e ensino de uma história dos grupos  

étnicos negros no Brasil alicerçada pelas interfaces das histórias das Áfricas não é 

algo recente nos é recente o fato de que o ensino passou a ser obrigatório em 

todas as instancias educacionais no Brasil. Igualmente, percebemos que o número 

de pesquisas e estudos sobre Histórias das Áfricas começou a ganhar um peso para 

além dos espaços onde outrora estava circunscrita; movimentos sociais negros, 

ações afirmativas e de uma certa forma nos centros de pesquisas e ensino superior 

(ou de terceiro grau) no Brasil que bem antes da década de 60 já vinham se 

debruçando sobre o tema.   

Assim, ainda não nos é possível falar/escrever sobre as religiões de matrizes 

africanas sem mencionar os processos de escravização e translado dos negros 

africanos para o Brasil, bem como os processos de resistências contra as violências 

perpetradas pelos Estado. Grande parte dos acervos arquivísticos sobre as religiões 

de matrizes africanas no Brasil, que nos permite criar bases investigativas sobre os 

grupos religiosos marginalizados, não estão sobre a posses dos seus tempos 

religiões.  

Em grandes medidas ou foram destruídas ou estão sobre a guarda da 

segurança pública, uma contravenção é que em grande parte elas forma produzidas 

como fontes criminalística. E boa parte das históricas tradições africanas, as 

histórias das religiões negra não eram, até então, registradas sobre suportes 

físicos. Seus ritos e cerimonias religiosas (iniciações e passagens) e ensinamento 

eram ( e de uma certa forma ainda são) passadas oralmente  assim como de um 

mestre para os seus discípulos, acionando assim as produção de memórias coletiva 

para cada comunidade negra religiosa .  

 Sobre este aspecto, Maurice Halbwachs (1962), enfatiza a memória coletiva 

ressalta a força dos diferentes pontos de referência que dão suporte a nossa 

memória e que a inserem na memória da coletividade, ou te grupo, a que 

pertencemos. Estres eles desatacam-se os monumentos e o lugares de memória, o 

patrimônio arquitetônico, testemunhas mudas de paisagens em transformações. 

Pollak (1989:3) pontua, “na abordagem durkheimiana, a ênfase é dada à força 

quase institucional. Dessa memória coletiva, à duração, à continuidade e à 

estabilidade”.  De tal modo, longe de ver nessa memória coletiva uma imposição, 

uma forma específica de dominação ou violência simbólica, acentua as funções 

positivas desempenhadas pela memória comum, a saber, de reforçar a coesão 

social, não pela coerção, mas pela adesão afetiva ao grupo, donde o termo que 

utiliza, de "comunidade afetiva".  



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

40 
 

Entanto, mesmo carregada em seu sentido positivo, a memória coletiva não 

diz respeito, especificamente, a nacional – tida como oficia –, que é seletiva e está 

em constante negociação com os grupos sociais da nação. Disputadas, a memória 

se inseri nas construções oficiais da nação, seja através de documentos físicos 

expressos em papeis, monumentos arquitetônicos, ou pequenos resquícios do 

passado. Assim, o sitio arqueológico ‘Cais do Valongo’, desenterrado em 2011 e 

reconhecido em 2013 pela UNESCO como um importante lugar de memória das 

diásporas africanas, representaria o lugar comum e um dos pontos de partidas para 

os debates em tornos das construções e disputas da memória nacional.  O Cais, 

que também recebeu o nome de Cais da Imperatriz como uma tentativa de 

apagamento da memória da história da escravidão no Brasil, recebeu mais ao 

menos 500 mil africanos escravizados até a primeira metade do século XIX no Rio 

de Janeiro, o que faz do local um testemunho da diáspora africana sem igual no 

mundo.  

 Tentar entender a gênesis cultural religiosas dos africanos “escravizados” no 

Brasil, bem como os seus processos de resistências, principalmente ligados a 

memoria,  é mergulhar indiscriminadamente sobre o múltiplos sistemas culturais e 

religiosas africanos que aqui convivem.  A possibilidade de reescrita da história do 

sacerdote nos mostra uma possibilidade de leitura sobre África desvelada de 

preconceitos históricos sobre as relações e interações entre o Brasil e o Continente 

africano. 

As fontes, memórias, são produtos de um passado se pretende investigar. 

Produtos estes que nem sempre foi construído pelos grupos investigados. Um bom 

exemplo podemos tirar sobre os livros de registros coloniais da cidade de Oyó. 

Talvez para um pesquisador desatento, o volume documental escrito pelo primeiro 

comande britânico da 13º infantaria, relatando aos seus superiores em Londres 

sobre a prisão de um homem haussa e um yoruba após uma ‘briga’, pode ser 

considerada um documento para descrever o modo peculiar de convivências entre 

os ‘nigerianos’.  

Mas esse pesquisador perderá de vista pontos cruciais de uma análise, a 

primeira é identificar as diferenças das fontes produzidas pelos grupos étnicos 

africanos e as fontes produzidas pelos administradores coloniais europeus. Que 

precisam ser lidas e interpretas sobre lentes de aumento totalmente diferentes. As 

leituras/fontes produzidas sobre as comunidades africanas, em grande medida, 

durante os períodos coloniais são carregadas de todo o ranço pejorativo, racista e 

preconceituosos advento de uma construção imagética não positiva sobre o 

continente, sobretudo com fortes influências do hegelianismo alemão.   



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

41 
 

Intolerância Religiosa no Brasil: Uma brevíssima analise sobre as 

memórias das resistências 

A intolerância religiosa não é um fenômeno social que acontece 

exclusivamente no Brasil. Um breve panorama histórico, sobre as tramas de 

construção do Estados, nos mostra que a intolerância religiosa foi durante a Idade 

Média um dos motivos da Caças às Bruxas, na Era Moderna e Contemporânea um 

dos motivos de perseguições aos judeus, mulçumanos, cristãos ortodoxos, grupos 

Ciganos e grupos religiosos afro-brasileiros etc.  

Entretanto, decorre o fato que no Brasil há um íntimo namoro, regado pelas 

pétalas do preconceito, entre intolerância religiosa e racismo. Ao nos debruçarmos 

focalizando o contexto histórico americano, especificamente brasileiro, chamamos a 

atenção para o fato de que dentre entes grupos os mais perseguidos por motivo de 

intolerância religiosa, são os religiosos praticante e adeptodas das religiões de 

Matrizes Africanas2.   

Num Brasil diverso e múltiplo, constituído e construído a partir do encontro 

entre as trocas, pacificas ou de resistências, experiências  entre as cultura 

ameríndia, negra e luso- católica –  dado o encontro entre a religião cristã e as 

religiosidades africanas em solo brasileiro –  a intolerância religiosa no Brasil, faz 

parte de um processo dicotômico da dominação social, política e religiosa entre a 

boa e a má religião, onde os adeptos das religiões africanas, com suas culturas e 

suas representações, configuram um mal a ser combatido pelos não- adeptos a 

estas religiosidades, travado desde o período colonial.  

Santos (2012: 20) observa:  

Como nos é conhecido, as culturas africanas foram transportadas 
para o Brasil pelos escravos negros que os colonizadores 
portugueses trouxeram desde sua chegada, como parte de seus 
bens e que mais tarde, importaram diretamente da África, 
particularmente da chamada Costa dos Escravos. 

 

Trazendo consigo suas culturas, religiosidades, formas de ver e entender o 

mundo; uma experiência religiosa totalmente diferente daquela que aqui dominava: 

o catolicismo. Ao descrever a experiência religiosa negra em África antes da 

colonização, o historiador Obiechina (1978: 208) nos diz que:   

Não existe qualquer dimensão importante da experiência humana 
que não esteja ligada ao sobrenatural, ao sentimento popular 
religioso e à piedade [...]. Tudo isso constitui parte integrante da 
estrutura ideológica da sociedade tradicional e é essencial para uma 
interpretação exata da experiência no contexto social tradicional.   

                                                           
2 A expressão Religiões de Matrizes Africanas ou Religiões Afro-brasileiras referem-se aos grupos 

culturais e religiosos que passaram pelo processo de ressignificação interna e externa durante o período 

das diásporas africanas.  



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

42 
 

 

Esta experiência religiosa, em contato com o catolicismo português e 

religiões nativas americanas, ganhou novas ressignificações e reconstruções. Deste 

modo,  para entender as configurações históricas da intolerância religiosa no Brasil, 

se faz necessário remontar a história da formação social religiosa do país. 

Em princípios do século XVII os cultos africanos começaram a ser 

observados, suas vinculações e extrema admiração, passando a ser objeto de 

preocupação por parte das autoridades eclesiásticas da colônia. Segundo Mariano 

(2001:127-128) “o Estado regulou com mão de ferro o campo religioso (...); 

reprimiu as crenças e práticas religiosas de índios e escravos negros e impediu a 

entrada das religiões concorrentes, sobretudo a protestante, e seu livre exercício no 

país”.    

A mesma situação continuou no Brasil Império, uma vez que o artigo 5º da 

Constituição Imperial, de 25 de março de 1824, outorgada por D. Pedro I, dizia: “a 

religião católica apostólica romana continuará a ser a religião do império”. A 

Constituição de 1824, demonstrou avanço, mesmo que pouco, no que tange à 

liberdade religiosa dos cultos não católicos, ao inferir no documento que nenhum 

indivíduo poderia ser perseguido por motivos religiosos desde que o mesmo 

respeitasse a religião oficial do Estado e não ultrajasse a moral pública.  

Entretendo, como salienta o historiador Ângelo Adriano Faria de Assis 

(2012), tal promulgação dizia respeito aos protestantes que começam a entre 

legalmente no pais através do Tratado de Comercio e Navegação3 assinado em 

1810 entre a Coroa Portuguesa, cristã católica, e a Inglesa, cristã protestante.  O 

que nos possibilita interpretar que mesmo com uma representação social dos cultos 

de matrizes africanas não havia uma equidade social que pudesse possibilitar ou 

promover de visibilidade dos grupos religiosos de matrizes africanas como religiões.   

Para Ângelo (2012: 27)  

A transferência da família real portuguesa, em 1808, foi um marco 

para a entrada de estrangeiros, e suas crenças, na nova sede do 
governo português. O Tratado de Comércio e Navegação assinado 
em 1810, que garantiu a abertura dos portos brasileiros para 

produtos ingleses, assegurava também, em um de seus artigos, a 
liberdade de consciência e culto, permitindo igrejas protestantes 
com aparência discreta e sem buscar a conversão dos católicos. No 

ano seguinte, já se instalava, no Rio de Janeiro, a primeira igreja 
protestante, de denominação anglicana. Atendia os súditos ingleses, 
que antes tinham que se reunir para os cultos em residências ou 

                                                           
3 Tratados  ratificado em 1810 entre o reino de Portugal e o reino da Grã-Bretanha . Tal regulamentava as 

relações comerciais entre a Grã-Bretanha, Portugal e o Brasil, atingindo toda a teia comercial existente no 

sistema de privilégio português alterando questões sociais como a permissão de liberdade de culto aos 

colonos ingleses residentes no Brasil. 



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

43 
 

navios britânicos ancorados. Em 1824, a nova Constituição 
reafirmou o catolicismo como religião do Império, mas reconhecia 
outras crenças cristãs, desde que não houvesse catequese nem 
ataques à religião oficial. 

 

Deste modo, a liberdade religiosa no Brasil, ensaiada na Constituição de 

1824 pretendia atender aos meros interesses comerciais entre o Estado brasileiro e 

continente europeu, mais especificamente à Inglaterra. O que nas suas entrelinhas 

representava atender aos interesses capitalista que se acentuava cada vez mais, 

mudando os rumos e os cenários comerciais de exportação e importação do país, 

regados a suaves doces de concessões raciais religiosos não era a mesma 

concedida aos adeptos das religiosidades afro-brasileiras e suas expressões 

culturais.  

A liberdade, ora dada aos protestantes europeus em outrora, foi motivo de 

grandes disputas e rivalidades entre cristãos católicos e cristãos protestantes. 

Rivalidade essa que já vinha se acirrando desde as primeiras tentativas de controle 

nas regiões de engenho nordestino, durante o século XVII, por parte dos 

protestantes calvinistas holandeses4, e que foi muito bem negociada pelo de 

Nassau durante a sua administração no Brasil Holandês. 

 Entretendo, a tolerância concedida pelo Conde dizia respeito aos pagãos, 

aqui interpretados como judeus e muçulmanos, que se instalaram em solo 

brasileiro durante o pedido das grandes perseguições por parte do Santo Oficio. As 

concessões, tolerâncias ou liberdade religiosa, até então, não era dada ou permitida 

para o livre culto das religiões afro-brasileiras. 

Esses processões de negações de direitos para os adeptos e praticantes 

desrespeito, significativamente, a todo o processo de construções não positiva 

sobre as culturas e sociedades africanas que foram demonizadas e estigmatizadas 

antes mesmos das introdução e dominação dos colonizadores europeus em solo 

africano.  

A construção desse imaginário apoiavam-se nas explicações religiosas e 

cientificas  que coisificou e inferiorizou o individuou negro/africano e suas culturas, 

o que justificou, em grande medida,  a escravidão, a deploração e depravação  das 

sociedades negras, sem que haja o desenvolvimento de forças produtivas na África, 

mas sim desestruturando as comunidades camponesas pelo esvaziamento 

populacional, ainda sujeito a migrações e deslocamentos como forma de fugir ao 

tráfico de escravos (Ki-Zerbo, 1982, p.281). 

                                                           
4 Por 24 anos, entre 1630 e 1654, a capitania de Pernambuco foi dominada pelos protestantes 

calvinistas holandeses. A capitania estava outrora sobre o domínio dos portugueses católicos.  



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

44 
 

No Brasil, assim como, possivelmente, em vários outros países em que 

apostaram na escravidão negra como uma forma de obter lucros como escravos, as 

negras culturas e experiências religiosas fora ressignificada, em suas múltiplas 

instancias, como possibilidades de existências no gozo das resistências invisíveis 

cotidianas. Essas resistências dia a dia, tornam-se, assim como as culturas negras, 

heranças das histórias das comunidades religiosas afro-brasileiras, uma das armas 

de luta pela sobrevivência.  

Aos olhos de muitos as formas cotidianas de resistência das religiões afro-

brasileiras não produzem manchetes de jornais. Entretanto um leve e suave passei 

pelos jornais locais da cidade do Rio de Janeiro, nos permite reinterpretar as ações 

de resistências cotidianas dos adeptos das religiões afro-brasileiras.  

Em 13 de junho de 1989, noticiava o Jornal O Globo que, Babalorixás, 

Ialorixás e representantes de várias comunidades religiosas de matrizes africanas, 

vestido de branco e guias no pescoço, de mãos dadas se reuniram em frente à 

Câmara Municipal da cidade do Rio de Janeiro, para protestarem contra e impedir a 

aprovação de projeto lei do então vereador Wilson Leite Passos (PDS) junto com a 

vereadora Bambina Bucci (PMDB), que previa a cassação do alvará de entidades 

responsáveis por sacrifício de animais.   

 

 

Imagem 10: Jornal O GLOBO/RJ. Acervo Arquivistico do Centro de Articulação de      População 
Marginalizada (CEAP). 

 
Segundo o Jornal, o projeto que deveria ter entrado no dia anterior na 

ordem do dia não foi votado porque o tempo regimental da sessão esgotou foi 



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

45 
 

apresentado outrora na ordem do dia, entretanto não foi votado porque o tempo 

regimental da sessão tinha se esgotado. Por isso o projeto fora apresentado pelos 

vereadores, ora citados, com substitutivo definindo os casos em que o sacrifício é 

proibido.   

O jornal traz, decodificado em escrita, a importante voz da Presidente do 

Conselho Interamericano de Cultos Afro-indígenas do Brasil, a Yálorixa Dulcéa Alves 

da Silva, conhecida cm Mãezinha Celinha, que postula que mesmo com a reedição 

do projeto, o mesmo se transformado em lei provavelmente iria provocar o 

fechamento de 280 mil terreiros filiados às federações espíritas do Estado.   

Para a sacerdotisa, por trás do projeto estariam as ‘igrejas eletrônicas’, que 

vinham ganhando cada vez mais adeptos e espaço sobre as várias esperas sociais 

do pais. Com firmeza a Yalorixá em palavras dizia ao jornal que toda que “Isso é 

perseguição religiosa. O Vereador está querendo acabar com uma tradição de 400 

anos. Isso é discriminação”. Entretanto, o vereador Wilson Leite Passos justifica as 

suas propostas dizendo ao jornal que não estava agindo em nome de quer que seja 

e não queria proibir ninguém de práticas sua religiosidade. O que pretendia era, 

com o projeto evitar o sacrifício de animais, a exemplo do que é feito nos países 

civilizados.  

Diante das afirmações da sacerdotisa e das justificativas do vereador 

podemos perceber que em o crescimento das ‘igrejas eletrônicas’ pentecostais no 

Brasil vem acompanhado de intensos casos de descriminações e coibições sociais 

assim como a aliança de alguns setores políticos às e interpretações e ações dessas 

igrejas, além de um menosprezo e interiorização ao comparar as práticas religiosa 

afro-brasileiras ou afro-indígenas, classificadas como incivilizadas, com as pratica 

religiosas de outro país, classificado como civilizadas. 

 Um jogo assimétrico classificado a partir de uma referencias cristã em 

posição às práticas religiosas afro-brasilieras, ou referendando as práticas religiosas 

em África que foram classificadas como inferiores e atrasadas, praticas religiosa dos 

escravos (DU. BOIS, 1989). O projeto lei, proposto pelo político PDS, foi proposto à 

exatos seis meses após a veiculação das matérias na revista Plenitude, publicadas 

em dezembro de 1988, da Igreja Universal do Reino de Deus.  

As resistências religiosas afro-brasileiras, divididas em micro -atos de 

resistências, encaradas e interpretadas como desordem, raramente eram 

veiculadas pelos meios de comunicação de massa de forma positiva ou válida. Ao 

não aderirem pela religião tolerável, cristã, esses indivíduos passavam ser 

consideradas pessoa não gratas para o estado brasileiro. Mesmo com a 



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

46 
 

promulgação da ‘moderna ’Constituição de 1988, pós ditadura, que tentava propor 

uma abertura para o mundo plural.  

 Constituição, em seu  artigo: 5° VI, nos diz que é “ ser inviolável a 

liberdade de consciência e de crença, assegurando o livre exercício dos cultos 

religiosos e garantindo, na forma da lei, a proteção aos locais de culto e as suas 

liturgias”. Assim quaisquer atos dolosos, ao patrimônio litúrgico, material e imóvel é 

uma acometida contra os direitos dos cidadãos brasileiros. Todavia, mesmo sob as 

asas paternalistas Lei, que abarca também os patrimônios religiosos, tantos as 

perseguições religiosas como a destruições de templos de matrizes africanas se 

intensificaram em grande escala.  

O combate contra a má religião, aqui caracterizadas pelas religiões afro-

brasileiras, passou a ser encarado como uma guerra santa, e destruir quais quer 

vestígios dessas culturas e religiosidades passou a fazer parte, principalmente, do 

imaginário cristão pentecostal e neopentecostal, que vem crescendo e assumindo 

um papel emblemático no cenário social, econômico e principalmente político no 

Brasil.  

Segundo os dados do IBGE de 2010, os evangélicos representam 22,2% da 

população brasileira, ou seja, 42,3 milhões de pessoas, um aumento de 6,8% em 

uma década, diante do recuo do catolicismo, que passou, no mesmo período, de 

73,6% para 64,6% da população. Grande parte desses evangélicos estão 

concentrados dentro das maiores Igrejas evangélicas do Brasil que são, pela 

ordem, Assembleia de Deus, Igreja Batista e Congregação Cristã. Porém, as 

agressões verbais acontecem, principalmente, por parte das igrejas eletrônica que 

desde os princípios da década de 1990 já vinham ocupando os veículos de 

comunicação de massa, expresso na época pelo rádio e televisão.  

Segundo Refkalefsky (2012:33), 

No Brasil, a grande presença da Igreja Universal nos meios de 
comunicação – em especial após a compra da Rede Record de 
televisão, em 1989 – provoca em muitos a impressão de que ela 
seja a maior oganização evangélica do país, ou de que sua 
estratégia de crescimento seja a mais bem-sucedida.(...) A 
expansão das Igrejas brasileiras no exterior segue as mesmas 

estratégias ligadas ao seu crescimento dentro do país. O caminho 

mais visível é aquele que envolve alto investimento midiático e a 
construção de megatemplos. O uso intensivo da mídia – 
especialmente o rádio e a TV – e a importância dada às instalações 
físicas demandam grande volume de capital, bem como uma 
estrutura de comando rigidamente centralizada.  

 

As inserções das igrejas pentecostais e neopentecostais sobre as 

concorrências sobre os meios de comunicação, seja  rádio ou televisão, e  vem 



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

47 
 

proporcionando um alargamento nas múltiplas formas de perpetuações da 

intolerância religiosa e, encurtando cada vez mais as fronteiras religiosas. Uma vez 

que se apropriam e reelaboram os elementos e símbolos das religiões afro-

brasileiras nutridas, em seu cultos, pelo imaginário não positivo sobre as culturas 

africanas vem dando cada vez mais proporcionando um combate espiritual entre a 

boa e má religião.  

Oro (2006:320), caracteriza as igrejas eletrônicas através de dois processos, 

são eles,  

 “religiofágia”, em que ela se apropria e reelabora elementos de 
crenças de outras igrejas e religiões, mormente das afrobrasileiras 
(candomblé, umbanda, quimbanda, macumba); e sua 

“exacerbação” desses elementos de crenças e das práticas 
ritualísticas tomadas dessas organizações religiosas. Juntas, ambas 
vão revelar a “face macumbeira” da Iurd, que aparece sobretudo 
em determinados rituais, como nas Sessões Espirituais de 
Descarrego, em que se observa que, quanto mais ela constrói um 
discurso e procede a uma ritualística de oposição às religiões afro-
brasileiras, paradoxalmente mais delas se aproxima e se assemelha. 

 

De tal modo, alimentada pelo crescente combate religioso, esses tipos de 

apropriação, indevida, vem ocasionando um crescente número de casos de 

intolerância religiosa no Brasil. O desconhecimento das culturas afro-brasileiras e 

africanas alicerçado pela fomentação do ódio religioso, racismo e xenofobia. 

Entretanto a promulgação da Lei 10.639, de 9 de janeiro de 2003, vem 

proporcionando um alargamento nas fronteiras educacionais ao introduzir, em 

todas as instâncias de ensino, a obrigatoriedade do ensino das História e Culturas 

afro-brasileiras e africanas.  

Diz a Lei;  

 Art. 1o A Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar 

acrescida dos seguintes arts. 26-A, 79-A e 79-B: 
"Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, 
oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e 

Cultura Afro-Brasileira. 
§ 1o O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo 
incluirá o estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos 
negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o negro na formação 
da sociedade nacional, resgatando a contribuição do povo negro nas 

áreas social, econômica e política pertinentes à História do Brasil. 

§ 2o Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira 
serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em 
especial nas áreas de Educação Artística e de Literatura e História 
Brasileiras. 

 

 Mesmo sendo obrigatória, com a possibilidade de multa se constatada o não 

cumprimento da Lei, a inclusão dessas competências ainda não são uma 

possibilidade de conhecimento para muitos alunos e alunas nos centros 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm#art26a


RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

48 
 

educacionais públicas e privadas no Brasil. É de extrema importância a 

incorporação da Lei 10.639 nos centro de ensino, entretanto salientamos que essa 

medida é uma forma paliativa de camuflar as desigualdades raciais e 

desmerecimentos das cultuas negras africanas no pais.   

A falta de diálogo e equidade, mesmo dentro das instâncias de ensino, 

também tangenciam as franjas da intolerância. Assim, também, como a omissão do 

Estado.  A intolerância faz/é parte de um mal muito maior, o da intolerância 

etnorracial, que está atrelada diretamente às diferenças indenitárias individuais e 

coletivas, referidas a si e ideias – pré-concebidas –  de etnia, “raça”, “cor”, gênero, 

crenças, aparência, origem etc. (ROCHA, 2011). 

Portanto, podemos perceber que o racismo e a intolerância são 

experimentados de maneiras diferente pelo seus aptos e praticante a partir da cor 

de suas peles. Uma pessoa branca , adepta ou praticante das religiões afro-

brasileiras, experimenta diante de um ato, em que é a vítima,  de agressão devido 

a sua opção religiosa, a intolerância, o preconceito e o desprezo, já uma pessoa 

negra adepta ou praticante das religiões afro-brasileiras.  

Experimenta diante de um ato, em que é a vítima,  de agressão devido a 

sua opção religiosa, o racismo a intolerância, o preconceito e o desprezo, pois o 

racismo religioso – experimentadas no ambientes escolar, de trabalho e de 

vizinhanças –  está diretamente ligado  à cor da pele e identidade religiosa das 

pessoas.  De tal maneira que, durante boa parte das histórias religiosas brasileiras 

as religiões de matrizes africanas eram denominadas Religiões dos Negro, por estar 

associado à cor, negra, e ao continente africano.  

A invisibilidade social das religiões afro-brasileiras desmerece todos os 

protagonismos de sacerdotes, sacerdotisas e praticantes dessas religiões.  

Realidade essa, que passou a tomar outros contornos após os casos de intolerância, 

registrados pelo jornal Extra através da matéria ‘ O tráfico remove até fé’ em 2008, 

no Morro do Dendê5, o que demonstrou uma nítida e perigosa união em o tráfico de 

entorpecentes e alguns seguimentos cristãos.  

Em resposta a esse, e a outras centenas de casos de intolerância, no dia 21 

de setembro do mesmo ano, milhares pessoas, adeptos religiosos, leigos e 

simpatizantes, sairiam às ruas; e sobre a orla de Copacabana, na cidade do Rio de 

Janeiro; caminharam juntas em prol da Liberdade Religiosa no Brasil e pelo fim da 

                                                           
5 Em 16 de março de 2008, o Jornal Extra1, através das matérias da sua série jornalística “O tráfico 

remove até a fé” denunciou as arbitrariedades cometidas contra religiosos de matriz africana (que não 

podem sequer utilizar turbantes e colares rituais) expulsos pelo traficante Fernandinho Guarabu no Morro 

do Dendê, na época chefe do tráfico, localizado na Ilha do Governador - no interior da Baía de Guanabara 

- no Estado do Rio de Janeiro. 



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

49 
 

intolerância religiosa. Nascia, assim, um dos eventos tradicionais (HOBSBAWM & 

RANGER, 1984) mais significativos para História: o reconhecimento histórico das 

religiões de matrizes africanas no Brasil, “A Caminhadas pela Liberdade Religiosa” e 

contra a “intolerância religiosa”, rompendo com um passado de interpretações 

simplistas, marginalizadas e um profundo desconhecimento sobre a força e a união 

desses grupos.  

Em grande maioria, estas pessoas eram adeptas das religiões de matrizes 

africanas, principalmente umbanda e ao candomblé, que historicamente foram 

marginalizados, perseguidos, presos e torturados em prol de uma verdade única 

sobre os princípios religiosos e políticos – os quais estavam em curso para 

construção da nação do país.  

O evento promovido pelos religiosos não foi – e não é – um fato destituído 

de um contexto histórico antecedente: as conexões sócio históricas de seus 

surgimentos vislumbra um leve e suave passeio histórico sobre contextualização da 

formação da sociedade brasileira; desde o encontro, em solo brasileiro, das 

culturas, religiões e religiosidades africanas – trazidas com os negros escravizados 

–  com a religião cristã católica no período monárquico e posteriormente os 

períodos imperial e republicano; ora exercida pela união visível e invisível entre a 

cristã católica, ora exercida pela união visível e invisível das Igrejas cristãs 

evangélicas pentecostais e neopentecostais. 

 

Referencias 

 

ASSIS, Angelo Adriano Faria de. O fim de um monopólio. In_ Revista de 

História da Biblioteca Nacional, Rio de Janeiro, ano 8, nº 87, dez.2012 p.24-26 

Fanon, Frantz. Pele negra, máscaras brancas; tradução de Renato da 

Silveira - Salvador : EDUFBA, 2008. 

KI-ZERBO, Joseph. História da África Negra. Lisboa: Europa América, 

1982, vol. I. 

BRASIL. Ministério da Educação. Lei nº 10.639, de 9 de Janeiro de 2003. 

2003. Disponível 

em:<http://www6.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=236171>. 

OBIECHINA, E. 1978. Culture, Tradition and Society In the West 

African Novel. Cambridge, CUP. 

OPOKU, Kofi Asare. A religião na África durante a época colonial. In: 

História geral da África, VII: África sob dominação colonial, 1880-1935 / 

editado por Albert Adu Boahen. – 2.ed. rev. – Brasília : UNESCO, 2010. 



RJHR X: 19 (2017) – Ivanir dos Santos 

 

50 
 

ORO, Ari Pedro. O neopentecostalismo macumbeiro. In_ REVISTA USP, São 

Paulo, n.68, p. 319-332, dezembro/fevereiro 2005-2006 

______________BEM Daniel F. de. A discriminação contra as religiões afro-

brasileiras: ontem e hoje. In: Ciênc. Let, Porto Alegre, n. 44, p. 301-318, jul./dez. 

2008. 

SANTOS,C.A.I.et al. (Org) Intolerância religiosa no Brasil: Relatório e 

Balanços. Rio de Janeiro: Kliné, 2016 

SCOTT, James. Formas Cotidianas de Resistencia Camponesa. In: Raízes, 

(tradução de Marilda A. de Meneze e Lemuel Guerra) Vol. 21, Nº 01, jan.–

jun./2002. 


