
RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

1 
 

Religiões Comparadas: Produções originais ou interações culturais? 

 

André Barroso 
SEEDUC-RJ 

http://lattes.cnpq.br/0466146822739635 
Ana Carolina Caldeira Alonso:  

IC-UNIRIO 
http://lattes.cnpq.br/1703066374940127 

 

 

Resumo 

Este artigo pretende mostrar a interface de dois modelos religiosos no século I da Era 
Cristã, a saber: a religião romana e o “cristianismo”. Esta análise comparada, feita a 
quatro mãos, não poderá deixar frisar a cultura helenista como um importante marco de 
influência direta. Isto será esboçado a partir dos padrões míticos e nos modelos 
imagético. 
 

Palavras-chave 

Cristianismo – Judaísmo - Interações Culturais - Império Romano – Religião. 

 

Abstract 

This article wants to present the interface of two religion models in the first century of 
the Christ age, know: the roman religion and the “christianism”. This comparation 
analysis, it made by four hands, can’t leave to frizzle the helenistic culture as an 
important mark of the direct influence. This will be slight since of the mythics standard 
and image models. 
 
Keywords 
Christianism – Judaism - Cultural interations - Roman Empire - Religion. 

 

 

I. A ótica da comparação 

 

 Nosso objetivo é traçar, através de uma perspectiva comparada, um viés 

interpretativo que leve em conta a aproximação entre as características que formam o 

conjunto de religiões politeístas, que se convencionou chamar religião romana, presentes 

durante o Império Romano e o surgimento e ascensão, no seio desse mesmo império, de 

uma religião monoteísta o cristianismo.  

 O cristianismo, por sua vez, surge de uma facção dentre tantas existentes no 

interior do judaísmo, e sua denominação como o conhecemos hoje não ocorreu de forma 

homogênea, nem tampouco automática. Isso decorreu de tensões com grupos e regiões 

específicas, como é comum em qualquer grupo dissidente. 

 Assim, tentaremos apresentar em duas mãos uma possibilidade de análise de 

práticas religiosas em regiões distintas do oriente próximo por volta do primeiro século. 

http://lattes.cnpq.br/0466146822739635
http://lattes.cnpq.br/1703066374940127


RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

2 
 

Tais análises possibilitar-nos-ão desconstruir um vício comum no ocidente cristão, que é 

olhar o cristianismo como original e base para todas as demais culturas e práticas 

religiosas. Desta feita, pessoas comuns e mesmo com certo nível de conhecimento 

acabam imputando ao cristianismo uma idade um tanto quanto maior do que este 

realmente possuí. 

 Aproveitamos para explicar que o trabalho que fundamenta esta nossa escolha 

compõe um projeto que tem como finalidade ser um grande laboratório científico 

historiográfico, congregando, em um mesmo espaço de estudo, pesquisadores das mais 

diversas áreas do conhecimento, referimo-nos aqui ao trabalho de Detienne (2004: 11), 

“Comparar o Incomparável”. Nosso trabalho é construir objetos comuns observados a 

partir da metodologia comparada.  

 Pelo fato de possibilitar, ou melhor, buscar o diálogo com outras disciplinas, como 

a sociologia, a antropologia, a arqueologia, a filosofia, a psicologia etc. Devemos 

considerar que essa postura metodológica é a que cria melhores espaços de observação 

no estudo histórico das religiões, como afirma (Cardoso, 2005: 203) 

 

“... Mais do que no passado, impõe-se hoje com freqüência a análise 
interdisciplinar ou transdisciplinar nos assuntos da História das 
Religiões e da Religiosidade.”  
 

 Estaremos estabelecendo uma pesquisa histórica sobre grupos sociais que unem 

aspectos históricos, sociais e religiosos, de forma que estes não sejam possíveis de 

serem analisados de forma separada. O problema está na tradição cristã que durante 

séculos pensou e ensinou que os eventos que formam seu arcabouço dogmático são 

verdades absolutas sem possibilidade de diálogo nem questionamentos. Tentaremos 

assim, julgar os referidos programas teológicos, retirando deles aquilo que eles podem 

oferecer sobre a história, sem que isso se transforme em uma tentativa de forçar do 

texto para atender as nossas necessidades. A Teologia, nessa pesquisa, compõe um 

estudo transdisciplinar, onde informações advindas da Arqueologia e da História possam 

ser usadas comparativamente com os programas teológicos. Mas a comparação está no 

fato de colocar paralelamente perspectivas religiosa-culturais distintas com o objetivo de 

observar pontos comuns de influência de umas sobre as outras. 

 Reconstruir este ambiente do “cristianismo antigo”, sem levar em conta a 

transdisciplinaridade seria tarefa, senão impossível, mas com certeza, bastante limitada. 

Não relacionar Sociologia, História, Arqueologia e Teologia, e aqui só cito algumas 

disciplinas, tornaria o trabalho inviável do ponto de vista da construção de um 

conhecimento o mais próximo possível do recorte histórico proposto. Se levarmos em 

conta o silêncio sobre Jesus e seu movimento entre meados da década de 30 até início 

da década de 50, tal pesquisa estaria fracassada antes mesmo de ser iniciada (Crossan, 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

3 
 

2004: 190-195). Assim, a comparação se apresenta como uma metodologia sem a qual 

nada disso seria possível. 

 

 

BONNER, C. (1950) 

 

 O que deve nos chamar atenção nestas imagens é o fato de a figura masculina 

que deveria representar a paternidade, está ausente, porém esta ausência deve nos 

remeter a uma forte presença que é o pai que é Deus. Assim, a mensagem subliminar já 

está contida na imagem. A paternidade aqui é divina, não dando espaço para críticas, ou 

a elas respondendo contundentemente, se tomarmos por base a teoria de Malina sobre 

as sociedades de baixo contexto. É significante a observação do professor André 

Chevitarese sobre o assunto. 

 

“Os cristãos, entre os séculos III e IV, estabeleceram um modelo 
iconográfico padrão na forma de representar Maria / Menino Jesus 
(figuras 1 e 2). Este esquema, onde a mãe leva a criança à altura do 
peito ou a coloca sentada nos seus joelhos, tem atravessado tempos 
e espaços diferentes, fazendo-se presentes nas mais distintas 
culturas cristãs ocidentais e orientais, no geral, e na brasileira, no 
particular”. 

(Chevitarese, 2004: 82) 

 
 O risco que corremos quando observamos o cristianismo como se estabeleceu no 

ocidente, é de considerarmos uma religião pura, que se manteve intocável na sua relação 

com os mundos helênico, romano e porque não citar o africano quando da história 

atlântica. E nesse campo de discussão, não faltarão vozes em defesa dessa pseudo-

pureza. Além do fato de que a arte não pode ser vista numa aureola de neutralidade, 

antes o artista está conectado com a realidade que deseja representar. 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

4 
 

 Poderíamos fazer alguns questionamentos acerca da pseudo-pureza, sem, 

contudo, querer desconstruir a fé legítima de pessoas piedosas: levando-se em conta que 

o cristianismo se manteve ileso nos processos de contato com outras culturas, inclusive 

com o politeísmo, como explicar os violentos embates dentro da estrutura, com seus 

respectivos cismas e a quantidade sem conta de documentos escritos com a finalidade de 

normatizar uma “ortodoxia” em detrimento da heterodoxia?1 

 Considero como ponto fundamental de toque entre cristianismo e politeísmo, seja 

este helênico ou romano, o fato de figuras importantes serem considerados filhos de uma 

relação de um Deus com uma humana. Desta relação surge alguém que tem a missão de 

ser o salvador, o pacificador, como é o caso de Dionísio que nasce da relação entre Zeus 

e Sêmela. Ela, por sua vez, será resgatada do hades pelo próprio filho, ação repetida 

pelo Cristo que desce aos infernos para resgatar os justos. Para citar um caso romano 

temos Otávio declarado Augusto em 27 a.C. Foi considerado o salvador chegando a ser 

considerado senhor do tempo, como aquele que traz a boa nova (Evangelho), o dia do 

seu aniversário passou a ser o ano novo, assim chamado por ter nascido de uma 

fecundação divina em uma serva do templo. (Crossan, 2004: 21-27). 

 Quando se representa algo numa obra de arte esta deve ser olhada sob uma ótica 

de que o autor, ou artista vive em um tempo e espaço definidos por uma série de 

relações. Para entender o que falamos, basta fixarmos o olhar atento às obras do mestre 

Aleijadinho, nos doze profetas de expostos e Congonhas-MG, seus rostos representam os 

inconfidentes e o próprio Aleijadinho se retrata em um dos profetas. Isso mostra que o 

artista é uma figura profundamente conectada com seu tempo, ainda que não quisesse, 

pois, o homem é também fruto do meio. 

 Nosso objetivo não é desqualificar este ou aquele relato, é tão somente mostrar 

ao público e à academia que não existe cultura viva que seja neutra, sempre e em todo 

lugar onde culturas se encontram estas formam uma realidade nova, haja assimilação ou 

acomodação, essas não permanecem como antes. Nossa comparação tem por 

particularidade a transdisciplinaridade entre História, Arqueologia e Teologia. Com isso, 

torna-se possível compreender melhor esta interação a que me refiro acima, pois, a 

Arqueologia, História e a teologia nos permitem primeiro reconstruir sociedades e 

culturas antigas, resgatando materiais que podem ser postos lado a lado com achados de 

outra cultura e assim estabelecer alguma relação possível ou não. E, em segundo lugar, 

a história nos possibilitará analisar documentação e extraírmos desta, presenças comuns 

e ausências igualmente comuns. 

 

                                                 
1 Igualmente ruim terminologia utilizada para dizer o que é certo ou errado no que tange as verdades da igreja. 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

5 
 

 

 

 O fato ocorrido acima, representado nas duas imagens gravadas em vasos gregos 

representa o nascimento de Dionísio com Sêmele, sua mãe, deitada numa espécie de 

rede, Hermes carregando a criança Dionísio, mais a frente Iris, Erotes, Zeus e Afrodite 

sentados. 

 É importante notar a quantidade de nascimentos divinos na mitologia e romana, a 

esta cultura, não se pode ignorar o fato de ter havido interações culturais, na região da 

Galiléia e outras localidades do império Romano e Helenista. 

 

 

BONNER, C. (1950) 

 Observemos duas imagens antigas, porém de culturas diferente e tempos também 

diferentes, a partir das quais inferimos a possibilidade de interações culturais. 

(Chevitarese,Cornelli e Selvatici, 2006) 

 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

6 
 

 O fato de estas figuras míticas serem concebidas por deuses, e sobre elas serem 

contadas histórias de suas infâncias fazem estas interações culturais nos parecerem mais 

próprias do que podemos imaginar. Dionísio que é atraído pelos titãs com brinquedos e 

objetos religiosos e as narrativas da infância de Jesus que é perdido pelos seus pais e 

aparece no templo dialogando com os doutores da lei, nos mostra uma interface entre 

cristianismo e paganismo que nossos olhos não estão acostumados a enxergar. 

 

II. Do Oriente ao Ocidente 

 

A religião romana, enquanto oficial, consistia numa importante fonte de coesão 

social; por ser de caráter publico (o culto era realizado em espaços comunais urbanos e 

visava o conjunto da população), sedimentava a solidariedade entre a comunidade 

(Mendes e Silva, 2006). É preciso, no entanto, ressaltar a importância da desvinculação 

da idéia de que o politeísmo formava uma religião romana uma, ou seja, que esta seria, 

na realidade, essencialmente, fragmentada em relação à concepção de religião, no 

sentido imputado pela modernidade2, que só iria surgir como resposta aos escritores 

cristão no período do Baixo Império levando os recém definidos “pagãos” a se colocarem 

dentro da atmosfera de disputas religiosas. 

É importante remontarmos ao período do início da expansão romana, ainda sob a 

república. Precisando ainda mais as balizas temporais podemos falar da Segunda Guerra 

Púnica (218 a.C.). Esse período foi marcado por um intenso fluxo populacional o que 

provocou, conseqüentemente, um ambiente de trocas culturais entre povos nativos (que 

em grande parte constituíam-se de etnias orientais) e os romanos, dentro do cenário 

mediterrânico (Parente, 1998). Regiões como a Ásia Menor, a Síria e o Egito foram alvos 

dessa expansão territorial romana, o quê resultou em um aumento do número de 

divindades estrangeiras. 

Se a civilização helênica era filha do Oriente, podemos dizer que a civilização 

romana era, de fato, um produto do mundo grego. Para isso, basta termos em mente a 

importância da educação grega, que permeava através da língua, de certos costumes, da 

arte, da arquitetura e da religião, sendo essa última a que nos cabe nesse encontro. Isso 

demonstra a força da herança de outros povos dentro da cultura imperialista romana. 

Indubitavelmente, o conceito de romanização clarifica a discussão proporcionando 

melhor compreensão da importância da aproximação entre as religiões, no contexto das 

trocas culturais inerentes a expansão romana, já mencionada. Para isso, devemos ter em 

mente a romanização como um produto do imperialismo romano sem, no entanto, 

                                                 
2 O sentido de religião na modernidade como uma doutrina ortodoxa e coerente 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

7 
 

esquecermos que essa funcionava como um processo relacional entre os padrões 

romanos e a cultura provincial (Cardoso e Fontes, 2005). O imperialismo seria, para Said 

(1995). 

“(...)um conjunto de experiências, com a presença tanto do dominante quanto do 

dominado dentro da cultura”. 

As interpretações tradicionais da historiografia buscaram definir as novas religiões 

recém chegadas à Roma como “religiões orientais”, termo criado por Franz Cumont no 

inicio do século XX. Para Cumont essas religiões deveriam ser entendidas como um 

grupo proveniente do Oriente que partilhariam certas características. No entanto, as 

novas interpretações têm se empenhado no esforço de desconstruir a imagem 

“padronizada” atribuída a esses cultos que, certamente, diferiam tanto em seus locais de 

origem quanto nos elementos que os constituíam. Dessa maneira, o culto que penetrava 

a urbs e quê seria então praticado, era substancialmente diferente de seu ancestral 

oriental.(Beard, 1998) 

No tocante a chegada dos cultos orientais em Roma, podemos mencionar como 

veículo de penetração na sociedade romana, a importância dos escravos, que segundo 

Robert Turcan, mantiveram-se fiéis a suas crenças nativas, tanto quanto os romanos 

eram em relação a seus próprios deuses. Além disso, podemos citar as frentes militares, 

nas quais as legiões passavam tempo razoável, até mesmo fora do território, o quê, 

conseqüentemente, proporcionava circulação cultural entre os romanos e culturas 

diversas. Da mesma maneira os comerciantes facilitavam o fluxo cultural dentro do 

império. (Turcan, 1996 :15) 

Paralelamente às vicissitudes desses cultos no período imperial, o contexto da Pax 

Romana unida à extensão da Civitas (a cidadania romana) por Caracala aos habitantes 

provinciais do Império favoreceu as interações culturais entre as diversas partes do 

Império. Demonstrando assim, uma mudança de postura em relação a períodos 

anteriores, como quando, por exemplo, no inicio do século II d.C., Juvenal fazia 

referências “xenofóbicas”, nas palavras de Turcan, às religiões de mistério. (Idem: 10) 

Uma certa revisão do contexto no qual foi empregado o conceito é possível, na 

medida em que a idéia de tolerância, inerente ao termo “xenofobia”, tem sua origem, de 

fato, na época moderna, e não se aplica a Antiguidade. 

 

 

III. A religiosidade romana: Práticas e rituais 

 

Ao pensarmos na figura do Pater familias que simbolizava não só uma religião, 

como também um direito privado, baseada na figura do senhor absoluto da “casa” 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

8 
 

(Chatêlet, 1985), contrapomos o status público geralmente carregado pela religião 

romana. O quê interessa ser ressaltado aqui é que podemos remontar, e até mesmo 

precisar, essa transição ao inicio da expansão imperialista romana. Percebendo clara 

utilização da religião como meio político e até mesmo de inserção social e manutenção 

das ordens sociais. 

Ou seja, podemos dizer ser estratégico o caráter da adaptação e sincretismo das 

divindades estrangeiras no panteão romano, ocorrendo nesse momento a “publicização” 

da religião romana. A partir desse ponto o reconhecimento das divindades estrangeiras, 

sua conseqüente inserção na religião e, até certo ponto, o “controle” e manutenção das 

práticas de cultos e cerimônias, passa a ser domínio publico, do que seria o Estado 

romano, o que, de certa maneira, institucionalizava a religião romana como sendo 

essencialmente pública. 

Para Radcliffe-Brown (1973: 202), a religião funcionaria como um elemento 

aglutinador. Poderíamos dizer, sobre o risco de generalização, que a importância da 

institucionalização desses cultos e a perpetuação de cerimônias que ocorriam de forma 

periódica seriam, numa sociedade antiga, uma espécie de “rede” que vincularia os 

indivíduos, sendo importante não apenas social, mas também econômica e politicamente. 

Tal formulação pode ser incorporada a nossa argumentação, se tivermos em 

mente, o fato de que a religião romana, desenvolveu-se de forma a valorizar os rituais e 

sua perfeita execução em harmonia com os desejos divinos, e não, necessariamente, 

com deuses e mitos em si. (Beltrão, 2003)  

Em outras palavras, os ritos eram importantes não apenas relativamente às 

querelas cotidianas como, por exemplo, a abundância das colheitas, como também 

eram responsáveis por um fortalecimento da integração e solidariedade social, 

reproduzidas, no caso especifico romano, pelo o que era de domínio público, ou o 

Estado romano.  

Nesse sentido, ressalta Peter Burke, a afirmação de Malinowski de que “a história 

fictícia [o mito] desempenha a função de justificar alguma instituição no presente e, 

desse modo, manter sua existência”. (Burke, 2003) Os ritos estavam assim, 

relacionados aos dogmas e não com o mito que os inspira.  

Ao pensarmos a história da figuração dos deuses e seus respectivos 

desenvolvimentos nas sociedades, encontramos uma formulação teórica para a questão 

romana de dinâmica com relação a seus deuses. Para o filólogo alemão Hermann 

Usener, teorizando sobre idéias religiosas, cada esfera da vida cotidiana do romano 

possuía seu “deus especial”.  

De fato, vários relatos mostram a devoção romana a vários deuses, voltando-se 

eles a diferentes deidades para diferentes problemas. Um seguidor de Isis, por exemplo, 

poderia facilmente procurar abrigo espiritual em outros deuses. Aqui novamente 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

9 
 

encontramos referência à importância da realização precisa de regras e rituais de 

invocação (Cassirer, 1992: 29). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bibliografia: 

 

ANDRADE, M.M. (2004). Público, privado e contextos funerários. In Phonix. Rio de 

Janeiro: LHIA-UFRJ. 10: 229-245. 

BARROSO. A.L.S. (2008). O Filho da Prostituição: tensões violentas no interior do 

judaísmo no I século. Rio de Janeiro UFRJ (Dissertação de Mestrado). 

BEARD, M. NORTH, J. PRICE, S. (1988) Religions of Rome. Cambridge: Cambridge 

University Press. vol. 1 

BOARDMAN, J. (1989) Athenian red figure vases: the Classical Period. New York: Thames 

& Hudson. 

BONNER, C. (1950) Studies in Magical Amulets, Chiefly Greco-Egiptian. Ann Arbor: The 

University of Michigan Press. 

BURKE, P.(org). (1991) A Escrita da História: novas perspectivas. São Paulo: UNESP. 

________. (2000) História e Teoria Social. São Paulo: Editora UNESP. 

BOURDIEU, P. (2007) A Economia das Trocas Simbólicas. São Paulo: Perspectiva. 

BROWN, R. E. (2005) O Nascimento do Messias. Comentário das Narrativas da Infância 

nos Evangelhos de Mateus e Lucas. São Paulo: Paulinas. 

BULTMANN, R. (2004) Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Teológica. 

__________. (2003)  Jesus Cristo e Mitologia. São Paulo: Novo Século. 

CARDOSO, C. F. (1994). Sete olhares sobre a Antigüidade. Brasília: Editora UnB. 

__________. FONTES, V. (2005) Apresentação. Tempo. Niterói, v. 9, n. 18. 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

10 
 

____________. VAIFAS, R. MAUAD, A. M. (1997) Domínios da História: ensaios de teoria 

e metodologia. Rio de Janeiro: Campos.   

CHEVITARESE, A. L. (2004) O Uso do Modelo Iconográfico de Tipo Universal (Mãe / Filho) 

pelos Cristãos: Maria, Menino Jesus e a Ilegalidade Física do Filho de Deus, in: 

Estudos de Religião 26, 81-91. 

__________. CORNELLI. G. SELVATICI. M. (2006) Jesus de Nazaré : Uma outra História. 

São Paulo: FAPESP/Annablume. 

__________. CORNELLI. G. (2007) Judaísmo, Cristianismo e Helenismo: Ensaios acerca 

das Interações Culturais no Mediterrâneo antigo. São Paulo: FAPESP/Annablumer. 

CORNELLI, G. (2003) Homens divinos: entre religião e filosofia: para uma história 

comparada do termo no mundo antigo. In Estudos de Religião. São Bernardo: 

UMESP. 

CROSSAN. J. D. (2004) O Nascimento do Cristianismo. O que Aconteceu nos Anos que se 

seguiram à Execução de Jesus. São Paulo: Paulinas. 

____________. (2007) Em Busca de Paulo. São paulo: Paulinas 

____________. (2207) Em Busca de Jesus. São paulo: Paulinas. 

CUMONT, F. (1956) Oriental religions in Roman paganism. Toronto: General Publishing 

Company. 

DETIENNE, M. (2004) Comparar o Incomparável. São Paulo: Idéias e Letras. 

ELIADE, M. (2002) O Sagrado e o Profano: A essência das religiões. Lisboa: Edição livros 

do Brasil Lisboa. 

FEENEY, D. (2005) Religion in Roman Historiography and Epic. USA, Princeton/Stanford: 

Working Papers in Classics. 

FIORENZA, E.S. (1994) Mujer y ministério em El cristianismo primitivo. In Selecciones de  

Teologia. São Paulo: Loyola. Nº 132. Vol 32. Out/dez. 327-337. 

FLUSER, D. (1996).O Judaísmo e as Origens do Cristianismo. Rio de Janeiro: Imago, 

2000. 

GUERRA, L. BARROSO, A. (2006) Influência Pagã na Teoria e na Prática. In: História 

Viva. São Paulo: Duetto Editorial.P. 22-23. 

GIBBON, E. (1989) Declínio e queda do Império Romano. São Paulo: Companhia das 

Letras. 

HALL, S. (2005) A Identidade Cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP & A. 

HORSLEY, R. (2000) Arqueologia, História e Sociedade na Galiléia. Contexto Social de 

Jesus e dos Rabis. São Paulo: Paulus. 

___________. (1989). Sociology and the Jesus Movement. New York: Crossroad. 

JEREMIAS, J. (1983) Jerusalém no Tempo de Jesus: pesquisa de história econômica e 

social no período neotestamentário. São Paulo: Paulus. 

LESSA. F. S. (2004) O Feminino em Atenas. Rio de Janeiro: Editora Mauad. 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

11 
 

KOESTER, H. (2005). Introdução ao Novo Testamento I: história, cultura e religião do 

período helenístico. São Paulo: Paulus. 

_________. (2005). Introdução ao Novo Testamento II: história, cultura e religião do 

período helenístico. São Paulo: Paulus. 

MALINA. E. (2004) O Evangelho Social de Jesus. O Reino de Deus em Perspectiva 

Mediterrânea. São Paulo: Paulus. 

MACK, B. L. (1994). O Livro de Q: o Evangelho Perdido. Rio de Janeiro: Imago. 

MATTINGLY, D. J. (1997) (Ed.) Dialogues in Roman Imperialism. In:  Journal of Roman 

Archaeology, 23. Portsmouth: Owbow book. p. 51. 

MCGRATH, J.F. (2007) Was Jesus Illegitimate? The evidence of his social interactions. In: 

Journal for the Study Historical Jesus. London, Thousand Oaks, CA and New Delhi, 

Vol. 5.1, p. 81-100. 

MATTINGLY, D. J. (1997) (Ed.) Dialogues in Roman Imperialism. In:  Journal of Roman 

Archaeology, 23. Portsmouth: Owbow book.  

MÍGUEZ, N (1998). Cristianismos originários extrapalestinos (35-138 d.C.). In RIBLA. 

Petrópolis/São Leopoldo: Vozes/Sinodal. Nº 28. 85-121. 

MILLER, R. J.(2003) Born Divine: The births of Jesus e other sons of God. California: 

Polebridge Press. 

NEUSNER, J.CHILTON, B. (1997) The intelectual foundations of Christian and Jewish 

discourse: The philosophy of religious argument. London; New York: Routledge. 

OTZEN, B. (2003). O Judaísmo na Antigüidade. A história política e as correntes 

religiosas de Alexandre Magno até o imperador Adriano. São Paulo: Paulinas. 

REICK, I. (1974). The New Testament . London: C. Black 

REIMER, I.R. (1995). Cristianismos originários (30-70 d.C.). In RIBLA. Petrópolis/São 

Leopoldo: Vozes/Sinodal. Nº 22. 45-59. 

__________. (1995).  Lembrar, Transmitir, Agir: mulheres nos inícios do cristianismo. 

In: Revista de Interpretação Bíblica Latino-americana. Petrópolis; Vozes. Nº 22. 45-

59. 

RGERS. S. C.  (1975). female forms of power and the myth of male dominace: a model 

of female/mele interaction in peasant society. in: American Ethnologist, 2: 727-

756. 

SAID, E. W. (1995) Cultura e Imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras. 

SALDARINI, A. J. (2000) A Comunidade Judaico-Cristã de Mateus. Coleção Bíblia e 

História. São Paulo: Paulinas. 

_________. (1988) Pharisees, Scribas and Sadducees in Palestine Society: a sociological 

approach. Wilmington, Delaware: Michael Glazier. 

_________. (s/d) The Gospel of Matthew and jewish-Cristian Conflits. In Levini, Lee. (ed) 

The Galilee in late Antiquity. New york: The Jewish Teological seminary of America. 



RJHR 2:1 (2009)  – André Barroso e Ana Carolina Caldeira Alonso 
 

12 
 

SANTOS, R. M. dos. (2006) Pluralidade e Conflito. As Revoltas Judaicas e a Ideologia do 

Poder. Uma História Comparada das Guerras Judaicas entre os séculos II a.E.C. e I 

E.C. Rio de Janeiro: UFRJ. 

SCHEID, J. (2003) An introduction to Roman religion. Bloomington: Indiana University 

Press. 

SCHWEITZER, A. (2005) A Busca do Jesus Histórico: Um estudo crítico de seu progresso. 

De Reimarus à Wrede. São Paulo: Paulus/Fonte Editorial. 

SCOTT, J. (1991) A História das Mulheres. In: BURKE. P. A Escrita da História. São Paulo: 

UNESP. 

STARK, Rodney. (1996). The rise of chritianity: a sociologist reconsiders history. 

Princeton:, NJ: Priceton Univ. Pres. 

TURCAN, R. (1996) The Cults of the Roman Empire. Massachusetts: Blackwell Publishers. 

VERMES, G. (1990). Jesus, o Judeu: uma leitura dos evangelhos feita por um historiador. 

São Paulo: Loyola. 

________. (1996). Jesus e o Mundo do Judaísmo. São Paulo: Loyola. 

WEBSTER, J. & COOPER, N. (1996) Roman imperialism: post-colonial perspectives.  

Leicester: Leicester Archaeology Monographs 3. 

 

 

 

 

 


	I. A ótica da comparação
	III. A religiosidade romana: Práticas e rituais



