
RJHR 2:1 (2009)  – Antonio Carlos Higino da Silva 
 
 

1 
 

Os processos hermenêuticos na Tradição na Joanina 

 
Antonio Carlos Higino da Silva 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 
http://lattes.cnpq.br/7688414808630436 

Resumo 

Neste trabalho buscamos compreender como a tradição desenvolvida pelo apóstolo 
João Evangelista constituiu-se, entre as demais, em uma alternativa à fé cristã. A 
peculiaridade e especificidade desta tradição a colocou em destaque, entre os 
escritos neotestamentários. E é por isso que nos voltamos a esta vertente a fim de 
entender como sua composição, seu ideal messiânico e os procedimentos 
hermenêuticos influenciaram seu complexo processo de construção e ruptura. 
Sendo assim, os messianismos do tempo de Jesus nos servirão como tema para 
que possamos esquadrinhar este processo. 
 
Palavras-chaves 
Composição – Messianismo – Verbo - Cristianismo - Hermenêutica. 

 

Abstract 

In this study we sought to understand how the tradition developed by the apostle 
John Evangelist was formed, among others, in an alternative to the Christian faith. 
The particularity and specificity of this tradition has given it emphasis, among the 
writings neotestamentários. And that is why we turn to this aspect in order to 
understand how their composition, their messianic ideal and hermeneutic 
procedures influence its complex process of construction and collapse. Thus, the 
messianism of the time of Jesus serve as the theme for us to sift this.  
 
Keywords 
Composition – Messianism – Word – Christianism - Hermeneutics. 
 

No florescer do cristianismo, as perspectivas cristológicas acerca da missão 

de Jesus fomentaram entre os primeiros grupos cristãos de nossa era, disputas em 

torno da maneira que melhor representaria, fidedignamente, a continuidade de sua 

missão ao fim de sua existência humana. Seus apóstolos e discípulos tornaram-se 

os principais porta-vozes de sua mensagem. E as esperanças messiânicas inerentes 

ao judaísmo, que serão analisadas neste trabalho, compuseram um verdadeiro 

mosaico nos textos neotestamentários. Pois através da crença no Paráclito, enviado 

para ajudá-los em sua tarefa de evangelização, deram diversificadas formas a sua 

fé remetendo as esperanças messiânicas à outra categoria: a Preexistência. 

Neste trabalho buscamos compreender como a tradição desenvolvida pelo 

apóstolo João Evangelista constituiu-se, entre as demais, em uma alternativa à fé 

cristã. A peculiaridade e especificidade desta tradição a colocou em destaque, entre 

os escritos neotestamentários. E é por isso que nos voltamos a esta vertente a fim 

de entender como sua composição, seu ideal messiânico e os procedimentos 

hermenêuticos influenciaram seu complexo processo de construção e ruptura. 

http://lattes.cnpq.br/7688414808630436


2 
 

 
 

Sendo assim, os messianismos do tempo de Jesus nos servirão como tema para 

que possamos esquadrinhar este processo. 

Para reconstituir a composição da comunidade joanina tomaremos por base 

um enfoque muito fértil nos estudos científicos da tradição joanina. Este enfoque 

sugere “que o quarto evangelho deve ser lido em diferentes níveis, de modo que 

ele nos narre, tanto a história de Jesus, quanto a da comunidade que cria nele.” 

(BROWN, 1999, pg 15). Nesta perspectiva os evangelhos apresentam o Jesus de 

cada evangelista, que indiretamente nos remete a vida da comunidade no tempo 

em que foi escrito, e revelam-nos também o ponto de vista cristológico do 

evangelista.  

O intuito é trazer à tona a constituição deste grupo entendendo que sua 

instituição doutrinária não se dá sem o estabelecimento de claras disputas de poder 

as quais se expressam no campo da idéias. Sendo assim, buscaremos compreender 

como a composição da comunidade está relacionada às suas escolhas ideológicas. 

 

A comunidade Joanina 

 

A atual redação do Evangelho de João apresenta controvérsias que não são 

novidades para os estudiosos da escrituras bíblicas. Podem ser encontrado no 

estilo, no conteúdo, na perspectiva teológica e nos aspectos redacionais. Para a 

tradição joanina, por exemplo, desde o início do século XX podemos citar nomes 

que procuraram elaborar teorias para resolver estes desencontros: Eduard 

Schwartz (1907 e 1908), J. Wellhausen (1908), Fr. Spitta (1910), J.H. Bernard 

(1929), Bultmann (1941), W. Wilkens (1958), R. Schnackenburg (1965), Raymond 

E. Brown (1966), Robert T. Fortna (1970). (M.-É. BOISMARD ET A. LAMOUILLE, 

1977, Tome III, pg 9-10). 

Através dos anos estas teorias se desenvolveram propondo autores, fontes e 

redações para o evangelho que conhecemos hoje. Por vezes apontam dois ou três 

autores com um redator final. Quanto às fontes, inicialmente, acreditavam em um 

evangelho primitivo (A) que teria sofrido revisões (B), mas houve também aqueles 

que propuseram três fontes: sinais, revelação e paixão/ressurreição. 

Esta maneira de tratar as escrituras nos remete a pensá-las em camadas, ou 

seja, que o evangelho que conhecemos hoje sofreu através do tempo adequações. 

Para melhor compreender estas camadas redacionais e as possíveis motivações 

destas adequações apresentaremos duas sinopses do Evangelho de João. Uma que 

utiliza a metodologia das camadas redacionais e outra que analisa a redação final. 



3 
 

 
 

Estas duas sinopses foram escolhidas para que ao cotejá-las suas 

similaridades, diferenças ou complementaridade possam nos conduzir da melhor 

maneira a importantes aspectos da tradição joanina. 

Primeiramente vejamos a obra de Raymond Brown A Comunidade do 

Discípulo Amado que faz sua análise a partir da redação final do Evangelho e das 

Cartas joaninas procurando reconstituir a eclesiologia joanina. Brown reconstitui a 

vida da comunidade em quatro fases: Pré-evangelica, Evangélica, Epistolar e o 

período da Dissolução. 

 

PRIMEIRA FASE: ANTES DA ESCRITA DO EVANGELHO (Composição) 

 

 Nesta fase o autor apresenta sua teoria sobre a composição da comunidade 

antes da escrita do evangelho. Esta seria composta por um grupo de cristologia 

baixa, ou seja, que não implicava divindade a Jesus, pois teriam sido originalmente 

seguidores de João Batista. O outro grupo possuiria uma cristologia alta implicando 

na divindade a Jesus, possivelmente judeus helenistas que converteram 

samaritanos. E por fim a entrada de numerosos gentios. 

 O autor procura apresentar o grupo de cristologia baixa como o originário da 

comunidade através da interpretação de Jo 1, 35-51 rejeitando assim 

reconstituições que colocavam na origem judeus helenistas, gentios e cristãos 

gnósticos. No trecho interpretado os discípulos escolhidos por Jesus referem-lhe 

títulos como: Mestre, Rabi e Filho de Deus. Mas nenhum deles lhe confere 

divindade apenas subentendem promessas messiânicas.  

 O grupo de cristologia alta que seria o segundo na composição da 

comunidade é identificado pelo autor a partir do segundo e terceiro capítulos. 

Nestes capítulos encontramos: primeiro a purificação do templo de Jerusalém que é 

colocada no final do ministério de Jesus nos sinópticos e, depois, o dialogo com 

Nicodemos rico em dicotomias: céu/ terra, luz/trevas. Estes fatos representariam, 

para Brown, a ruptura deste grupo com Jerusalém e a influência da cultura 

helenista sobre os mesmos, respectivamente.  

Estes seriam possivelmente os judeus helenistas de At 6-8 que converteram 

samaritanos e que teriam assimilado alguns elementos do pensamento samaritano, 

inclusive uma cristologia que não era centralizada num Messias davídico. Pois os 

samaritanos esperavam um Taheb, um mestre e revelador. 

 

Muito forte também na teologia samaritana era a ênfase em 
Moisés, de tal modo que às vezes o Taheb era visto como a 



4 
 

 
 

figura de um Moisés que tinha voltado. Pensava-se que 
Moisés tinha visto Deus e depois desceria para revelar ao 
povo o que Deus tinha dito. (BROWN, 1999: 46)  

 

A medida que esta teologia foi se elevando Jesus foi tomando o papel de Moisés.  

Se Jesus foi interpretado segundo esta maneira de ver. Então 
a pregação joanina teria haurido de tal Moisés material que 
depois corrigiria: não foi Moisés mas Jesus que viu Deus e 
depois desceu à terra para falar do que ouvira (3,13 e 31; 
5,20; 6,46; 7,16). (BROWN, 1999, pg 46) 

 
 Esta leitura faz dos samaritanos o terceiro grupo na composição da 

comunidade. O interessante é destacar que em João a conversão deles se dá ainda 

durante o ministério de Jesus. Em Jo 4,4-42 na passagem de Jesus pela Samaria 

Ele converte muitos samaritanos. Ao Contrário de Mt 10, 5 onde proíbe a entrada 

na Samaria e de Lucas onde os samaritanos se mostram hostis a Jesus (9, 52-55). 

De acordo com Atos somente depois da Ressurreição é que o cristianismo foi levado 

para Samaria (8, 1-25). 

No entanto, como os versículos Jo 4,21-22 apontam uma neutralidade do 

culto em relação à Samaria e a Jerusalém, no diálogo de Jesus com a samaritana, o 

autor pressupõe que o grupo que teria convertido os samaritanos constava de 

judeus de opinião contrária ao templo. 

 Por fim os gentios podem ser detectados através de explicações parentéticas 

que o evangelho possui para explicar termos como Mestre e Rabi e também em 

trechos como 12, 20-23 que atestam a chegada de estrangeiros e mesmo a citação 

de Isaías que explica a rejeição por parte dos judeus (12,40). Ver também: At 28, 

25-28 e Mt 13, 13-15). 

 

SEGUNDA FASE: QUANDO O EVANGELHO FOI ESCRITO 

 

 A primeira fase pressuposta pelo autor compreende, basicamente, a 

formação dos grupos que compõem a comunidade. Período que pode ter durado 

uns 30 anos (50 a 80). O evangelho teria sido escrito nos anos 90 e.c., ou seja, dez 

anos depois. Identificados os grupos que compõem a comunidade até a passagem 

pela Samaria é possível analisar, a partir daí, a relação da comunidade com os 

estranhos. Sendo assim o autor identifica seis grupos presente no evangelho. 

 Três grupos de não crentes: Mundo (14-17), Judeus (5-12) e seguidores de 

João Batista (3, 22-26). 



5 
 

 
 

 Três grupos de outros cristãos: Criptocristãos (12, 42-43), Cristão de fé 

inadequada (6, 60-66 eucaristia/7, 3-5 parentes de Jesus/8,31ss descendentes de 

Abraão/10,2 mercenários) e Cristãos apostólicos (6, 68-69). 

 

 

 

 

TERCEIRA FASE: QUANDO FORAM ESCRITA AS EPISTOLAS? (Lutas internas) 

 

 Nesta fase o autor analisa a comunidade através das epístolas joaninas. 

Descreve de forma resumida as razões de porque datá-las depois do evangelho, 

sua autoria e conteúdo.  

 A segunda e a terceira carta foram escritas por alguém que se intitulou 

“presbítero” e resumem-se em orientações para outra igreja. 

 Já a primeira carta é mais um tratado para defender a comunidade de um 

grupo que se afastou e está fazendo a obra do Demônio (2,19). Seus principais 

erros teriam sido não reconhecer a encarnação de Cristo (4,2-3), não guardar os 

mandamentos e pretender estar livres da culpa do pecado (1;6 e 8; 2,4). Não 

mostravam amor aos irmãos (2,9-11; 3,10-24; 4, 7-21). 

 Para Brown as três epístolas foram escritas pela mesma pessoa a quem 

chama autor ou presbítero, pois elas amarram os mesmo pontos doutrinais 

tornando provável que todas tenham vindo da mesma fase da história da 

comunidade joanina. Existe também uma tese popular que pressupõe que o redator 

de Prólogo e do capítulo 21 do evangelho seria o redator das cartas. 

 Com relação à cronologia, Brown admite que haja quem defenda sua escrita 

antes do evangelho, mas ele prefere situá-las depois do evangelho e antes dos 

escritos de Inácio de Antioquia (Evangelho 90/Epistolas 100/ Inácio 110). Desta 

forma Inácio teria proporcionado, na sua luta contra cristãos judeus e docetas no 

início do segundo século, um mistura nos padrões encontrados na alta cristologia e 

naquela encontrada nos sinópticos. 

 Quanto à situação vivida nas cartas há três aspectos pressupostos: 

desenvolvimento em diferentes igrejas, o papel de doutrinação desempenhado pela 

escola joanina e a divisão que ocorreu entre o autor e os separatistas. 

 As principais áreas de debate seriam: Cristologia, Ética, Escatologia e 

Pneumatologia. 

 

QUARTA FASE: DISSOLUÇÃO JOANINA. 



6 
 

 
 

 

 Nesta fase o autor conclui e aponta a absorção de cada parte da comunidade 

pelos segmentos ortodoxos e heterodoxos (Gnósticos, Docetas e Montanistas) do 

século II. A partir desta fase os grupos opositores no interior da tradição joanina 

proporcionaram desenvolvimentos teológicos diferentes que ecoaram no segundo 

século de nossa era. 

  A outra sinopse do evangelho de João que apresentaremos aqui se 

desenvolve de maneira mais minuciosa. Ela é um dos três tomos da obra intitulada 

Synopse des Quatre Évangile. É no terceiro tomo, L’Évangile de Jean, que achamos 

o trabalho desenvolvido por M.-É. Boismard e A. Loumille. A perspectiva destes 

autores não se limita a interpretar a redação final do evangelho como na sinopse 

anteriormente apresentada. Seus autores apresentam as prováveis camadas do 

evangelho que conhecemos hoje identificando a autoria, local de composição, a 

datação e o conteúdo de cada camada. 

 A camada mais antiga, chamada de Documento C (Doc. C), já seria um 

evangelho completo indo do ministério de João Batista até a aparição do Cristo 

ressuscitado. Sem grandes discursos e contendo apenas cinco milagres de Jesus 

teria sido escrito na Palestina. E foi fortemente influenciado pelo pensamento 

samaritano. 

 Ainda na Palestina um autor compôs uma primeira redação baseando-se no 

Doc. C. Ele teria conservado a ordem da camada mais antiga, mas ajuntou, entre 

outras: a narrativa da vocação de André e de Pedro, dois milagre tomados da 

tradição sinóptica, alguns discursos de Jesus. A esta nova redação chamaram João 

II-A. 

 Ao se estabelecer na Ásia Menor, provavelmente em Éfeso, o mesmo autor 

da primeira redação encontrou dificuldades referentes à hostilidade de judeo-

cristãos. Por isso resolveu escrever uma segunda redação: João II-B. Composta de 

material de João II-A e dos sinópticos. 

C’est lui qui introduisit le cadre des Fêtes juives dans lequel 
se déroule la vie de Jésus, donnant la primauté à la fête de 
Pâque au détriment de celle des Tentes, la seule que était 
mentionnée dans le Document C; il fut alors forcé de 
bouleverser dans une assez large mesure l’ordre des sections 
en provenance de Jean II-A (et donc aussi du Document C). 
Dans cette nouvelle rédaction, Jean II subit l’influence des 
lettre de Paul, des écrits de Lc (évangile et Actes), des textes 
de Qumrân; la parenté avec les épîtres joanniques est 
évidente. (BOISMARD e LOUMILLE, 1977, Tome III, pg 11)1. 

                                                           
1 É ele que introduz o quadro de Festas judias no qual se desenrola a vida de Jesus, dando 
primazia a Festa da Páscoa em detrimento da Festa das Tendas, a única que é mencionada no 



7 
 

 
 

 

 Por fim um terceiro autor, João III, inseriu em João II-B os textos paralelos 

de João II-A e alguns proveniente de uma coletânea joanina. Este autor inverteu a 

ordem dos capítulos 5 e 6 e introduziu um certo numero de glosas a fim de retomar 

a escatologia herdada de Daniel. Ele se esforçou para atenuar as tendências 

antijudaicas de João II-A e João II-B. 

 Este tipo de estudo parece ser meramente especulativo quando não 

vinculado aos rigorosos critérios da crítica textual e literária. Por isso, em nosso 

trabalho focaremos na crítica literária a fim de compreender como adições, 

dubletes, deslocamentos de texto e critérios teológicos estiveram intimamente 

ligados ao ambiente do próprio texto. De maneira que não se deve entender tais 

adaptações como simples manipulação de uma verdade original, mas como um 

complexo processo de transformação de uma tradição oral em escrita. 

 Esta sinopse volta-se para este processo de transformação procurando 

relacionar a produção da escrita ao contexto da comunidade. Com uma análise 

orientada pelos princípios da crítica literária que propõe uma caracterização da 

comunidade através de camadas do Evangelho podemos conhecer um pouco mais 

deste processo de adequação da comunidade. Dentre as características indicadas 

pelos autores desta sinopse focalizaremos naquelas intimamente relacionadas ao 

tema da preexistência de Jesus a fim de compreender suas conseqüências no 

período da ruptura da comunidade.  

Tomaremos a camada inicial e arrolaremos as transformações que 

interessam ao nosso estudo identificando as renovações adotadas pela narrativa. 

 

O DOCUMENTO C2 se dividiria em cinco partes, as quatro primeiras 

corresponderiam às regiões onde se desenvolveram o ministério de Jesus: Samaria, 

Galiléia, Jerusalém e Betânia. E na última estaria a narrativa da paixão e 

ressurreição de Cristo. Vejamos alguns pontos importantes desta camada: 

 

SAMARIA 

 

                                                                                                                                                                          
Documento C, Ele foi então forçado a inverter em grande medida na ordem das seções 
proveniente de João II-A (e, por conseguinte também do Documento C). Nesta nova redação, 
João II sofreu influencia das Cartas de Paulo, dos escritos de Lucas (evangelho e Atos), dos 
textos de Qumrãn; o parentesco com as epístolas joaninas é evidente. (Tradução minha) 
2 O texto na íntegra pode ser encontrado em: M.-É. BOISMARD ET A. LAMOUILLE. 
1977. Synopse des quatre évangile Tome III L’évangile de Jean, pg 16-19. 



8 
 

 
 

 João Batista em Enom - O evangelho começaria apresentando o Batista, ou 

seja, seu inicio seria em 3,23.25 seguido de 1,19ss. Se hoje 3,23 parece fora de 

contexto seria justamente porque este trecho já foi o inicio do evangelho de forma 

análoga a Mc 1, 4-5. No entanto, neste caso João Batista é colocado na região de 

Siquém (Enon e Salim), no coração da Samaria dando independência a esta 

tradição se comparada aos sinópticos que o coloca a margem do Jordão. 

 Vocação de Filipe e Natanael – Esta seqüência é estreitamente ligada ao 

testemunho do Batista em 1,19ss, pois Jesus é anunciado como o Profeta 

semelhante a Moisés, anunciado em Dt 18,18, e que o Batista nega ser. Destaca-se 

que as expectativas messiânicas dos samaritanos estão centradas neste Profeta. 

Outra tradição samaritana em 1,43ss apresenta Jesus como rei de Israel, herdeiro 

do patriarca José. Diferente da linha de sucessão patriarcal davídica apresentada 

nos sinópticos. 

 Jesus e o diálogo com a Samaritana – Este seria o episódio seqüencial ao 

anterior, pois estariam ligados pela posição geográfica. A fonte Jacó não é longe de 

Enon onde estava o Batista. Mas estão próximos também pela teologia que coloca o 

Batista na Samaria para que os samaritanos estejam prontos ao anúncio de Jesus. 

Como ocorre depois do diálogo com a samaritana. E, assim como na vocação de 

Natanael, é dada uma importância especial ao patriarca José como ancestral dos 

samaritanos em 4,5. 

 

GALILÉIA 

 

 Dos cinco milagres encontrados na camada mais antiga, o Doc. C, três foram 

realizados na Galiléia: A transformação da águas em vinho nas bodas de Canã, seu 

primeiro milagre, a cura do filho do funcionário real em Cafarnaum (acreditava-se 

que Jesus teria realizado este milagre à distância) e a pesca milagrosa no lago de 

Tiberíades. Este último milagre encontra-se no epílogo do evangelho. Mas a 

tradição evangélica em geral conclui que a pesca milagrosa é primitivamente uma 

manifestação de Jesus como Messias, ao início de seu ministério, e não uma 

aparição do Cristo ressuscitado. Sendo assim, é Lucas que guarda o contexto 

primitivo deste episódio. 

“Ce(tte) troisième (fois) fut manifeste Jésus...” La parenté 
avec les formules qui terminent les récits de Cana (2 11a) et 
de Capharnaüm (4 54a) est indéniable, surtout si l’on se 
réfère au texte grec qui a partout le neutre: “ce premier... ce 
deuxième.. ce troisième..." Nous sommes donc en prèsence 
d’un troisième «signe» accompli par Jésus durant les débuts 
de son ministère, miracle qui, dans la source de Jn (pour 



9 
 

 
 

nous, le Document C), suivait plus ou moins immédiatement 
le «premier» et le «deuxième», les noces de Cana et la 
guèrison du fils du fonctionnaire royal de Capharnaüm. En Jn 
21,14 la deuxième partie du verset aurait été ajoutée lorsque 
la pêche miraculeuse fut présentée come une apparition du 
Christ ressuscité. (BOISMARD e LAMOUILLE, 1977, Tome III, 
pg 21)3. 

 

Este número de milagres pode guardar outra ligação com Moisés, pois conforme Ex 

4,1-9 este também devia fazer três milagres para ser reconhecido pelos Hebreus 

com o enviado de Deus. Desta forma os três milagres de Jesus realizados no início 

de seu ministério, ainda restrito a Galiléia como nos sinópticos, marcariam o 

reconhecimento de Jesus pelos judeus. 

 No entanto, para ser reconhecido é importante que Jesus se manifeste em 

Jerusalém o que aponta como seqüência aos milagres da Galiléia o trecho de Jo 7, 

1-10 onde foram misturados dois textos primitivos. Um dos textos primitivos 

encerraria a passagem pela Galiléia com os irmãos de Jesus o convidando a subir 

para Jerusalém a fim de manifestar suas obras ao mundo, mas Ele diz que “ainda 

não é seu tempo” e fica. No outro texto primitivo Jesus começa sua caminhada por 

Jerusalém subindo para a festa das Tendas. Como base para tal suposição os 

autores da sinopse utilizam a contradição dos versículos 2,23/4,45b/5,1 com 7,3-4 

que tratam da fama de Jesus em Jerusalém. 

 

JERUSALÉM 

 

 Esta seria a terceira parte do Doc. C onde Jesus sobe para a festa das 

Tendas que é uma festa agrícola, uma comemoração da colheita. Para agradecer a 

Deus os produtos dos campos. É durante esta festa que Jesus entra em Jerusalém, 

expulsa os vendilhões do Templo, o Gregos pedem para ver Jesus e Ele cura um 

cego de nascença no sábado (Jo 5,1). 

 

BETÂNIA 

 
                                                           
3 “Esta foi a terceira manifestação de Jesus...” O parentesco com as fórmulas que terminam as 
redações de Canã (2, 11a) e de Cafarnaum (4, 54a)  é inegável, sobretudo se nos referimos ao 
texto grego que tem em todas as manifestações: “este é o  primeiro ... este é o segundo ... este 
é o terceiro...” Estamos, então, em presença de um sinal realizado por Jesus durante o início 
de seu ministério, milagre que, na fonte de João (para nós, o Documento C), seguia mais ou 
menos imediatamente o primeiro e o segundo, as núpcias de Canã e cura milagre do filho do 
funcionário rela de Cafarnaum. Em Jo 21,14 a segunda parte do verso teria sido juntada 
quando a pesca milagrosa foi apresentada como uma aparição do Cristo ressuscitado. 
(Tradução minha) 



10 
 

 
 

 A quarta parte do Doc. C se passa em Betânia, próximo de Jerusalém. Neste 

local ocorre a ressurreição de Lázaro, a unção de Jesus com perfume, o lava-pés, o 

anúncio do seu retorno e, enfim, chega à hora do Filho do Homem. 

 

 

 

 

PAIXÃO E RESSURREIÇÃO 

 

 A quinta é ultima parte é composta pela paixão e ressurreição de Jesus. Nele 

temos a descrição da prisão de Jesus, a negação de Pedro, o comparecimento 

diante de Anás, o comparecimento diante de Pilatos, a morte de Jesus, a retirada 

do corpo de Jesus da cruz, a ida das mulheres e de Pedro ao túmulo, aparição a 

Maria Madalena e a aparição aos discípulos. 

 Segundo a sinopse de Boismard e Loumille esta seria a composição mais 

antiga do Evangelho de João que serviu de base a redações posteriores. Eles 

datam-na aproximadamente no ano 50 e.c. (BOISMARD e LAMOUILLE, 1977, Tome 

III pg 67), ou seja, bem distante da data proposta para a redação final em 90 e.c.  

 

O que podemos extrair a partir das informações apresentadas nestas 

sinopses? Entendemos, primeiramente, que cada uma delas se propõe perspectivas 

diferentes de análises. A primeira se desenvolve a partir da redação final do 

evangelho interpretando-a preocupando-se em explicar as fases da comunidade até 

seu estado final. Por isso tem caráter explicativo e conclusivo. A segunda apresenta 

o evangelho em camadas de maneira que cada uma delas represente um momento 

do desenvolvimento da comunidade e do ambiente do texto. No entanto, não tem 

por objetivo estabelecer de forma conclusiva aspectos inerentes a comunidade. Se 

de um lado o estudo de Raymond Brown nos abastece de informações sobre a 

comunidade de João, por outro em L’évangile de Jean encontramos um estudo 

focado em restabelecer a composição textual do evangelho. 

Através destas diferenças pretendemos resguardar nosso estudo de qualquer 

parcialidade teológica e relacionar os desenvolvimentos das camadas redacionais ao 

da comunidade. Esta seria uma forma de sintetizar as características fundamentais 

de cada sinopse. 

 

Composição e Messianismo. 

 



11 
 

 
 

Composição - Comparar a composição apresentada para cada comunidade 

nestas sinopses é o primeiro passo para compreender aspectos específicos da 

tradição joanina. A sugestão de Brown em 4 segmentos (os ex-discípulos de João 

Batista, judeus helenistas, samaritanos e gentios) confronta-se, em parte, com o 

texto do Doc. C. 

Dentre os 4 segmentos “os ex-discípulos de João Batista” são colocados na 

origem da comunidade. Pois, na redação final do Evangelho de João os primeiros 

discípulos convocados por Jesus são André, Pedro, Filipe e Natanael. Nesta versão 

apenas os dois primeiros são apresentados como seguidores de João Batista e eles 

seriam os fundadores da comunidade. No entanto, no Doc. C encontramos apenas a 

convocação de Filipe e Natanael, pois a vocação de André e Pedro seria um 

acréscimo redacional de João II-A que completa o Doc. C. com parte de Mateus e 

Marcos. 

Sendo assim, os discípulos que remeteriam a uma tradição sinóptica não 

estariam na suposta origem de Raymond Brown. Lembramos também que somente 

em João, André e Pedro, são apresentados com seguidores de João Batista. 

Outro ponto relevante é que a conversão dos samaritanos atribuída aos 

judeus helenistas, conforme encontramos em Atos dos Apóstolos e na sinopse de 

Raymond Brown, não são encontrados no Doc. C fazendo dos samaritanos os 

primeiros seguidores de Jesus. 

Neste contexto, a tradição sinóptica centrada na Judéia sofre um 

deslocamento, pois a tradição joanina coloca suas bases na Samaria que é 

assumida como referência principal na composição inicial da comunidade. Por isso, 

João Batista está na Samaria e não à beira do Jordão sendo questionado se ele é o 

Profeta. E na convocação dos primeiros apóstolos Jesus é anunciado como rei de 

Israel em oposição a Judá, pois ele é descendente do patriarca José filho de Jacó, 

ancestral dos samaritanos em oposição à linhagem davídica. José também é citado 

com o mesmo valor para identificar a região que Jesus dialoga com a samaritana, 

ou seja, perto da região que Jacó havia dado a seu filho José (Jo 4,5b). 

É possível que em 90 e.c., no período da redação final do evangelho a 

comunidade possuísse uma composição bem mais complexa do que na época do 

Doc. C, como descreve Brown, mas precisamos considerar o que representa a 

colocação da origem desta tradição no seio da Samaria diferentemente do que é 

proposto em A Comunidade do Discípulo Amado. 

No quesito composição temos uma nova configuração ao confrontar as duas 

sinopses. Pois em sua origem temos presente elementos que apontam uma base 

samaritana para a tradição joanina. Isto não impede que outros grupos tenham 



12 
 

 
 

entrado na composição da comunidade posteriormente como propõe Brown, mas 

rompe com uma tradição hegemônica que normalmente remete os samaritanos a 

marginalidade. Desta forma, entendemos que as redações posteriores vão 

gradativamente se afastando desta origem à medida que novos grupos vão se 

integrando a comunidade. 

A redação final do evangelho é a expressão de um período de convivência de 

diversificadas tradições. A partir da origem desenvolveu se um processo de 

incorporação de novos grupos que podem ser identificado nas novas camadas 

redacionais. O limite desta convivência é expresso por 1 Jo 2,194. Mas o que levou 

a cisão da comunidade? Entendida a proposta de composição voltamo-nos ao item 

que pode esclarecer a questão levantada. 

 

Messianismo - No evangelho de João são atribuídos a Jesus os seguintes 

títulos: Profeta, Messias, Rei, Filho do Homem, Sabedoria de Deus, Palavra de Deus 

e Filho de Deus. Estas nomenclaturas não surgiram ao acaso, pois estavam ligadas 

ao vasto contexto de expectativas de libertação do povo judeu. Por isso, a partir 

delas buscaremos compreender que tipo de relação pode ser estabelecido entre as 

expectativas messiânicas e os termos utilizados no evangelho. Consecutivamente, 

buscaremos remetê-las as camadas redacionais. 

Segundo Donizete Scardelai em Movimentos Messiânicos no Tempo de Jesus 

vários paradigmas de libertação judaica se desenvolveram a partir da revolta 

macabaica de 165 a.e.c. E para analisar este processo ele delineia três títulos-

chaves “como matrizes sobre os quais os critérios para a condição messiânica serão 

investigados no contexto da Terra de Israel em luta por liberdade.” (1998, pg 6), 

ou seja, o desejo de restabelecer a independência política e religiosa do povo 

hebreu teve como uma de suas conseqüências o desenvolvimento de esperanças 

messiânicas. 

Filho de Davi, Filho de José e um redentor Profeta são os títulos-chaves que 

orientaram Scardelai como referência para a compreensão das diversas 

expectativas messiânicas no recorte temporal que vai das Guerras Macabaicas até 

as revoltas de 135 e.c. Para o autor este recorte é muito sugestivo por representar 

um período repleto de conturbações sociais, batalhas militares, tentativas de 

libertação nacional feitas por movimentos populares.  

                                                           
4 Eles saíram do nosso meio, mas não eram dos nossos. Se tivessem sido dos 
nossos, teriam permanecido conosco. Mas era preciso que se manifestasse que nem 
todos eram dos nossos. (Bíblia de Jerusalém) 



13 
 

 
 

Os antecedentes conceituais sobre os quais repousam estes títulos-chaves 

colocam as origens destes messianismos na hermenêutica bíblica (Tanach) que se 

desenvolveu através da literatura apocalíptica judaica do período pós-macabaico e 

da ideologia monárquica. Somente após a destruição do segundo templo “os 

rabinos foram, contudo muito prudentes e discretos para não valorizar 

excessivamente os aspectos da apocalíptica”. (SCARDELAI, 1998, pg 26). A força 

da ideologia monárquica foi, então, alavancada pela literatura apocalíptica gerando 

crenças na manifestação de um redentor. Por isso, somente 

Depois da destruição do Templo, o judaísmo rabínico tornou-
se a plataforma central do que chamamos judaísmo 
normativo, garantindo inclusive a própria sobrevivência da 
nação judaica na diáspora pelos séculos afora até tempo 
presente. Gradualmente, o desenvolvimento das idéias 
messiânicas foram adquirindo uma composição mais 
consistente e uniforme, sem que com isso seu conteúdo 
fosse absolutamente esgotado em normas dogmáticas. 
(SCARDELAI,1998, pg 36-37). 

 

Desta forma a tradição rabínica garantia a tradição dos antigos enquanto impedia 

sua excessiva fragmentação. Pois para impedir a prática de abusos hermenêuticos 

e interpretativos à tradição rabínica propôs que seria preciso “pôr um cerco em 

torno da Torah” segundo a Mishna Abôt, 1,1 (apud SCARDELAI, 1998, pg 38). Mas 

este quadro só pôde ser estabelecido no pós setenta, pois antes havia uma 

irrestrita autonomia na relação do judeu com a Torah, como veremos no caso do 

cristianismo. 

 A análise etimológica do termo Messias contribui para que possamos 

compreender como a literatura apocalíptica (pós-bíblica) desenvolveu novos rumos 

da salvação escatológica. 

  

Os critérios para determinar as referências messiânicas estão 
condicionados aos fundamentos da exegese bíblica que, 
interpolando o sentido literal bíblico de “ungido” (messias), 
pode fornecer uma literatura alternativa inteiramente nova. 
Por este processo é que foi possível extrair do texto bíblico 
original um sentido que não está explícito. Embora tenha-se 
constituído numa doutrina tão relevante, principalmente para 
a fé cristã, o termo “ungido” (e por extensão messias) não 
significa nome pessoal, e muito menos termo teológico 
quando empregado no original hebraico. A designação bíblica 
de messias é o hebraico Mashiach (ungido), ou o aramaico 
Mashicha, como é comumente usada. Somente mais tarde 
tornou-se modelo de esperança judaica através dos textos 
talmúdicos. O sentido posterior de “messias” fora então 
alterado, dado à passagem para a terminologia grega 
“Christos”. Inicialmente usado pra descrever a função de 



14 
 

 
 

todo aquele “ungido com óleo”, Mashiach tornou-se título 
honorífico para se referir àqueles que eram escolhidos. 
Ademais as quarentas passagens da Escritura em que 
aparece o termo “messias”, sem interpolação do sentido 
salvador, preservam todo seu sentido original de “ungido”. 
Como condição exegética é mister ultrapassar esse sentido 
original da palavra bíblica “mashiach” (ungido) a fim de só 
então compreender o amplo horizonte e o alcance das 
interpolações sofridas, vinculadas à doutrina posterior do 
messias. (SCARDELAI, 1998, pg 46) 
 

 A partir destes antecedentes conceituais (exegese bíblica + ideologia 

monárquica) atrelado ao contexto socio-histórico do recorte temporal pós-

macabaico Scardelai estabelece os três títulos-chaves citados acima enfatizando a 

perspectiva do messianismo do Filho de Davi “que no tempo de Jesus definia 

grande parte das proclamações messiânicas”. (1998, pg 20). O breve período de 

independência sob os Macabeus deu força à idéia do messias filho de Davi que 

resolveria os problemas de natureza política trazendo novamente a paz. 

Retratou-se um ser humano pertencente ao reino restaurado 
no ‘aqui’ do reino terreno. Além dos mandamentos a que o 
messias estava sujeito a obedecer em toda sua integridade, 
como qualquer filho de Israel deveria fazê-lo, a maioria do 
povo e os sábios judeus acreditavam que o agente de Deus 
não detinha poderes divinos exclusivos. O cumprimento da 
redenção de Israel através de um agente divino estava, por 
isso, fortemente ligado à tão sonhada restauração do reino 
nacional davídico. (SCARDELAI, 1998, pg 57) 

 

 A ênfase na perspectiva davídica faz com que os demais títulos-chaves (Filho 

de José e Profeta) ganhem um tom coadjuvante nesta investigação. Pois o Filho de 

José é apresentado como um predecessor do Filho de Davi e o Profeta como uma 

ramificação popular do messianismo judaico o qual teria se originado na Galiléia. 

Este último seria marcado pela presença de figuras carismáticas não vinculadas a 

linhagem davídica. Desta forma Moisés e Elias foram suas principais referências. 

Apresentamos estes paradigmas elaborados por Scardelai a fim de analisar 

os títulos que foram atribuídos a Jesus no Evangelho de João. No entanto, 

reelaboramos parte dos antecedentes conceituais que serviram de base à 

elaboração dos três títulos. Pois entendemos que o processo hermenêutico que 

possibilitou o desenvolvimento destes messianismos pode ser muito mais antigo do 

que o período pós-macabaico e pode remeter a uma autonomia diante das 

perspectivas de um messianismo davídico5. 

                                                           
5 Existe uma proposta na qual os samaritanos, direta ou indiretamente, transmitiram a ideologia 
do Filho de José segundo J. A. Montgomery (apud, SCARDELAI, 1998, pg 67, nota 4). 



15 
 

 
 

Como uma corrente expressiva e legítima da antiga 
esperança judaica, a crença no filho de José, pode ter 
existido bem antes dos episódios históricos que o 
projetaram, por volta dos sécs. II e III da era cristã. Existem 
provas através da literatura judaica. Em acréscimo à 
complexidade do tema, o professor D. Flusser escreveu que 
‘A crença no messias filho de Davi e no messias filho de José 
já existia desde a época de Judas Macabeu, em cujo período 
foi composta a Visão dos Setentas Pastores, do livro de 
Enoque’. JUD. FL., p. 424, nota 124. (apud SCARDELAI, 
1998, pg. 67, nota 1) 
 

 Esta reelaboração conceitual tem por referência o cisma presente na 

literatura rabínica antiga entre o Filho de Davi e o Filho de José indicando, 

sobretudo que Moisés também seria um protótipo de messias (KLAUSNER, 1955 

apud SCARDELAI, 1998, pg. 24, nota 7).Sendo assim, a colocação da base da 

tradição joanina na Samaria através da comparação das sinopses de Brown e 

Boismard feita no tópico anterior ligaria a comunidade joanina a perspectiva 

messiânica do Filho de José confirmando os aspectos destacados no Doc. C.. Afinal 

os samaritanos esperavam um Taheb. 

Em suma, a partir dos títulos-chaves retomamos os títulos que encontramos 

em João (Profeta, Messias, Rei, Filho do Homem, Sabedoria de Deus, Palavra de 

Deus e Filho de Deus). No entanto, entendemos que há um cisma entre os título 

“Filho de Davi” E “Filho de José” que corresponderiam a perspectivas de 

diversificadas parcelas do povo hebreu. 

Sendo assim, identificamos, segundo Boismard6, o desenvolvimento 

hermenêutico baseado na interpretação bíblica na tradição joanina. Enquanto uns já 

podem ser encontrados desde a camada mais antiga (Doc. C.) sofrendo adequações 

ao longo das redações de João II-A, João II-B e João III. Outros, embora também 

interpretem o texto bíblico, só podem ser encontrados nas redações tardias de João 

II-A e João II-B. 

Segundo o autor, estão presentes na camada mais antiga (Doc. C.) os 

títulos: Profeta, Rei e Filho do Homem. Estes seriam interpretações de Dt 18, 18; 

Ez 37, 24 e Dn 7, 13-14, respectivamente7. 

                                                           
6 Ver M.-É. BOISMARD ET A. LAMOUILLE. 1977. Synopse des quatre évangile Tome III 
L’évangile de Jean, pg 48-53 
7 Para facilitação do estudo transcrevo da Bíblia de Jerusalém os trechos citados: 1) Dt 18,18 – 
“Vou suscitar para eles um profeta como tu, do meio dos seus irmãos. Colocarei as minhas 
palavras em sua boca e ele lhes comunicará tudo o que eu lhe ordenar. Messias”. 2) Ez 37,24 - 
“O meu servo Davi será rei sobre eles, e haverá um só pastor para todos, e andarão de acordo 
com minhas normas e guardarão os meus estatutos e os praticarão.Rei”. 3) Dn 7, 13-14 – “Eu 
continuava, nas minhas visões noturnas, quando notei, vindo sobre as nuvens do céu, um 
como o Filho de Homem. Ele adiantou-se até ao Ancião e foi introduzido á sua presença; A ele 



16 
 

 
 

A interpretação de Dt 18,18 faz de Jesus o Profeta, o novo Moisés. 

Encontramos este tipo de exegese no encontro de Filipe e Natanael quando o 

primeiro diz: “aquele que Moisés escreveu na Lei” (1,45), quando o Batista recusa 

este título (1,21) e Jesus confirma esta qualidade fazendo revelações a Natanael 

(1,48) e a Samaritana (4,16-18). Nos três milagres realizados na Galiléia teríamos 

um paralelo com Ex 4, 1-9 onde Moisés deveria realizar três sinais a fim de que os 

Hebreus acreditassem que ele era o enviado de Deus. 

Mas o evangelho não permaneceu em sua camada mais antiga (Doc. C.) ele 

seguiu se adequando ao contexto do judaísmo de seu tempo. A redação de João II-

A, ainda na Palestina por volta de 60-65 procura atenuar a característica 

samaritana do tema mostrando que o Profeta é também o (Messias) Cristo que 

esperavam os Judeus (BOISMARD e LOUMILLE, 1977, tome III, pg 68). E em 7, 40-

41a a multidão faz uma dupla profissão de fé: “Aquele é verdadeiramente o 

Profeta” e “Aquele é o Cristo”. João II-A coloca em paralelo a afirmação de André e 

Filipe: “Nós encontramos o Messias” (1,41) e “Aquele que Moisés escreveu na Lei” 

(1,45) 

 Em João II-B escrito na Ásia Menor, ou seja, fora da Palestina por volta do 

ano 90 e.c. (BOISMARD e LOUMILLE, 1977, tome III, pg 68) abandona-se este 

paralelismo e o título de Profeta dá lugar ao de Cristo. João II-B deixa pensar que a 

Samaritana esperava a vinda do Messias (4,25.29). E em 10,24 torna uma questão 

essencial para os Judeus: saber se Jesus é o Cristo. Nesta redação é possível 

perceber as dificuldades do pós 70 enfrentadas pelos judeus cristãos deste período, 

pois o redator lembra o decreto de exclusão da Sinagoga colocado contra aqueles 

que reconhecessem Jesus como o Cristo (9,22). 

 A interpretação de Ez 37,24 na camada mais antiga (Jo 1,31; 1, 49 e 12, 

13) buscaria reunificar as regiões da Samaria e da Judéia sob o reinado de Jesus. 

Um rei para os dois povos, Judá e Israel (Samaria). No entanto, é possível que o 

autor do Doc. C visse a possibilidade da reunificação destes dois reinos inimigos, 

não em proveito de Judá e da linhagem davídica, mas de Israel. Pois Jesus não é 

designado como o filho de Davi (Mc 10,47-48; Mt 15, 22; Lc 1, 27.32), mas como 

filho de José. Este José seria o patriarca ancestral que formou o reino de Israel e 

que os samaritanos consideravam como o rei de Israel. 

 Em João II-A o tema é tratado sob uma perspectiva menos samaritana, pois 

ele toma o cuidado de indicar que o reino de Jesus “não é deste mundo” (18,36). E 

                                                                                                                                                                          
foi outorgado o poder, a honra e o reino, e todos os povos, nações e línguas o serviram. Seu 
império é império eterno que jamais passará, e seu reino jamais será destruído. Filho do 
Homem”. 



17 
 

 
 

João II-B desenvolve o tema do novo Moisés acentuando a referência a Davi, pois 

Jo 11, 50-51; 12, 26; 13 36-37 seriam interpretações de 2Sm 17,3; 15, 21; 15, 

19ss. 

 O Filho do Homem encontrado em Dn 7, 13-14 é perseguido e humilhado, 

pois ele vai receber a investidura real. Estas características são remetidas a Jesus, 

na camada mais antiga, que será humilhado e elevado a direita de Deus a fim de 

que possa ser investido da realeza (12, 23; 12 32). Neste caso o Filho do Homem 

está em estreita ligação com o título de Rei. 

 Em João II-A o Filho do Homem está ligado a um aspecto da missão de 

Jesus: abolir o pecado que é a cegueira dos homens e o desconhecimento de Deus 

(9, 2-3.34-37). João II-A conhecia o tema da subida apenas como uma forma de 

elevação (3, 14). Notar-se-á que 9,36 e 3 14-16 são os únicos textos do Novo 

Testamento onde se demanda crer no Filho do Homem. 

 João II-B retoma este tema (8, 28; 12, 23 e 13,31), porém ele o fundi com 

o segundo. Neste sentido se o Filho do Homem pode subir ao céu é porque ele 

desceu de lá (3, 13; 6, 62). Em 3, 13, o Filho do homem se identifica com o novo 

Moisés que vai procurar no céu a revelação da palavra de Deus. 

 João-III reinsere no evangelho o tema clássico do Filho do Homem vindo 

julgar os homens após sua ressurreição, ao fim dos tempos (5, 27-29). 

 Estes são os títulos que, por meio da análise em camadas, encontramos 

desde a mais antiga até a mais recente redação. As adequações que encontramos 

vão paulatinamente transferindo a base da tradição da Samaria para a Judéia. O 

Profeta vai ganhando as configurações do Messias (Cristo) que era esperado pelos 

judeus de Jerusalém. O Rei que unificaria as duas regiões em proveito de Israel 

(Samaria) no Doc. C. apresenta oscilações, pois em João II-A seu reino ganha 

feitios extraterrenos, transcendentais e em João II-B se acentua a referência a 

Davi. E o Filho do Homem que se baseia na interpretação do apocalíptico livro de 

Daniel perde seu caráter de investidura real tomando proporções maiores como 

aquele que perdoa, cura e julga. 

Em especial a exegese joanina fundamentada no livro de Daniel alavanca o 

messianismo político de Jesus atribuindo-lhe novos aspectos. No entanto, estes 

aspectos apenas representariam uma fase de transição até a ruptura do 

Cristianismo com o Judaísmo. Pois a ruptura definitiva pode ser identificada a partir 

da exegese joanina que atribui a Preexistência ao messianismo de Jesus. A 

interpretação de Daniel está a meio caminho desta preexistência. 

Esta nova categoria do messianismo de Jesus é encontrada apenas nas 

redações posteriores. O Doc. C. não remete a este tipo de interpretação. Os títulos 



18 
 

 
 

Sabedoria de Deus. Palavra de Deus e Filho de Deus são encontrados apenas em 

João II-A e João II-B. Os títulos analisados até aqui permitem-nos dizer que a 

diferente tradição joanina a partir de uma raiz diferenciada se afastou 

gradativamente de suas expectativas originais. Este procedimento diluiu seu 

sentido inicial de maneira que pôde abarcar novas esperanças.  

Enquanto o messianismo representou uma alternativa de libertação do poder 

romano conseguiu-se congregar mais grupos entorno desta expectativa. Mas após 

a destruição do Templo ao fim da guerra de 66-70 limitaram-se as interpretações 

acerca deste messianismo. Porém o contexto histórico do judaísmo farisaico 

rabínico pós 70 (Período da última redação) não permitiu que esta nova categoria 

do messianismo conferisse o mesmo grau de coesão aos grupos que compunham a 

comunidade. 

Por isso, a Preexistência surge como símbolo de medo e esperança ao 

mesmo tempo para grupos diferentes. Pois para aqueles que a temiam ela 

representava a possibilidade de fragmentação do poder constituído. E para aqueles 

que ansiavam por novos dias ela representava a esperança de um novo começo. 

Não cabe neste artigo discorrer sobre esta nova categoria messiânica, mas 

entendemos que ela foi um ponto crucial na vida da comunidade. Pois possibilitou o 

desenvolvimento de novas bases hermenêuticas que deram suporte a duas 

importantes rupturas ocorridas na comunidade: a primeira com o judaísmo e a 

segunda no interior da própria comunidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFIA. 

OBRAS DE REFERENCIA. 

 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 4ª impressão, 2006. 

 

DOCUMENTAÇÃO. 

Evangelho de João, Carta de João, in BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 

4ª impressão, 2006. 

10.3 TRABALHOS ESPECÍFICOS. 

 

BOISMARD, M-É e LAMOUILLE, A., 1977. Synopse des quatre évangile, Tome 

III, L’évangile de Jean, Paris, Éditions du Cerf. 

 

BROWN, R. E.1999. A Comunidade do Discípulo Amado, São Paulo: Paulus, 4ª 

ed.. 

CHEVITARESE, A. L. & CORNELLI, G., Judaísmo, Cristianismo, Helenismo, São 

Paulo: Otonni, 2003. 

EHRMAN, B. D. 2006. O que Jesus disse? O que Jesus não disse, Quem 

mudou a bíblia e o por quê,  Rio de Janeiro: Prestígio. 

 

EUSÉBIO. 2000. História Eclesiástica, São Paulo: Paulus. 

 

FREYNE, S. 1998. A Galiléia, Jesus e os Evangelhos, Rio de Janeiro: Vozes. 

 

HORLEY, R. A. 2000. Arqueologia, História e Sociedade na Galiléia, São Paulo: 

Paulus. 

 

IRINEU. 1995 Contra as Heresias, São Paulo: Paulus. 



20 
 

 
 

 

LAYTON, B. 2002. Escrituras Gnósticas, São Paulo: Loyola. 

 

__________ 2002.História, Religião, Verdade, Rio de Janeiro: (NEA) Núcleo de 

Estudos da Antigüidade – UERJ. 

 

LOHSE, E. 2000. Contexto e Ambiente do Novo Testamento, São Paulo: Ed. 

Paulinas. 

 

MEIER, J. P. 1992. Um judeu Marginal: Repesando o Jesus Histórico, vol 1, 

Rio de Janeiro: Imago, 3ª ed. 

 

PAGELS, E. 2002. Os Evangelhos Gnósticos, Porto: Via Optima. 

 

____________ 1992. Adão, Eva e a Serpente, Rio de Janeiro: Rocco. 

 

___________ 2003, Além de toda Crença: O Evangelho Secreto de Tomé, Rio 

de Janeiro: Objetiva. 

 

ROBINSON, J. M. 2006. A Biblioteca de Nag Hammadi, São Paulo: Madras, 

2006. 

 

SCARDELAI, D. 1998. Movimentos Messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e 

outros messias, São Paulo: Paulus. 

 

VASCONCELOS, P. L. 2002. O caminho é estreito: Idas e vindas na incorporação 

(de parte) da tradição joanina ao cânon do Novo Testamento. Revista de 

Interpretação Bíblica Latino-Americana, nº 42/43, Ed. Vozes, pg 121-144. 




