RJHR 2:1 (2009) — Antonio Carlos Higino da Silva

Os processos hermenéuticos na Tradigdo na Joanina

Antonio Carlos Higino da Silva

Universidade Federal do Rio de Janeiro
http://lattes.cnpq.br/7688414808630436

Resumo

Neste trabalho buscamos compreender como a tradicdo desenvolvida pelo apostolo
Jodo Evangelista constituiu-se, entre as demais, em uma alternativa a fé cristd. A
peculiaridade e especificidade desta tradicdo a colocou em destaque, entre os
escritos neotestamentarios. E € por isso que nos voltamos a esta vertente a fim de
entender como sua composicdo, seu ideal messidnico e os procedimentos
hermenéuticos influenciaram seu complexo processo de construcdo e ruptura.
Sendo assim, os messianismos do tempo de Jesus nos servirao como tema para
gue possamos esquadrinhar este processo.

Palavras-chaves
Composicdo — Messianismo - Verbo - Cristianismo - Hermenéutica.

Abstract

In this study we sought to understand how the tradition developed by the apostle
John Evangelist was formed, among others, in an alternative to the Christian faith.
The particularity and specificity of this tradition has given it emphasis, among the
writings neotestamentarios. And that is why we turn to this aspect in order to
understand how their composition, their messianic ideal and hermeneutic
procedures influence its complex process of construction and collapse. Thus, the
messianism of the time of Jesus serve as the theme for us to sift this.

Keywords
Composition — Messianism — Word — Christianism - Hermeneutics.

No florescer do cristianismo, as perspectivas cristoldgicas acerca da missao
de Jesus fomentaram entre os primeiros grupos cristdos de nossa era, disputas em
torno da maneira que melhor representaria, fidedignamente, a continuidade de sua
missdo ao fim de sua existéncia humana. Seus apdstolos e discipulos tornaram-se
os principais porta-vozes de sua mensagem. E as esperancas messidnicas inerentes
ao judaismo, que serdao analisadas neste trabalho, compuseram um verdadeiro
mosaico nos textos neotestamentarios. Pois através da crenga no Paraclito, enviado
para ajuda-los em sua tarefa de evangelizacdo, deram diversificadas formas a sua
fé remetendo as esperancas messianicas a outra categoria: a Preexisténcia.

Neste trabalho buscamos compreender como a tradicdao desenvolvida pelo
apostolo Jodo Evangelista constituiu-se, entre as demais, em uma alternativa a fé
crista. A peculiaridade e especificidade desta tradicdo a colocou em destaque, entre
os escritos neotestamentarios. E é por isso que nos voltamos a esta vertente a fim
de entender como sua composicdo, seu ideal messianico e os procedimentos

hermenéuticos influenciaram seu complexo processo de construgdo e ruptura.


http://lattes.cnpq.br/7688414808630436

Sendo assim, os messianismos do tempo de Jesus nos servirao como tema para
que possamos esquadrinhar este processo.

Para reconstituir a composicao da comunidade joanina tomaremos por base
um enfoque muito fértil nos estudos cientificos da tradicdo joanina. Este enfoque
sugere “que o quarto evangelho deve ser lido em diferentes niveis, de modo que
ele nos narre, tanto a histéria de Jesus, quanto a da comunidade que cria nele.”
(BROWN, 1999, pg 15). Nesta perspectiva os evangelhos apresentam o Jesus de
cada evangelista, que indiretamente nos remete a vida da comunidade no tempo
em que foi escrito, e revelam-nos também o ponto de vista cristoldégico do
evangelista.

O intuito é trazer a tona a constituicdo deste grupo entendendo que sua
instituicdo doutrinaria ndo se da sem o estabelecimento de claras disputas de poder
as quais se expressam no campo da idéias. Sendo assim, buscaremos compreender

como a composi¢do da comunidade esta relacionada as suas escolhas ideoldgicas.
A comunidade Joanina

A atual redacdo do Evangelho de Jodo apresenta controvérsias que nao sao
novidades para os estudiosos da escrituras biblicas. Podem ser encontrado no
estilo, no conteldo, na perspectiva teoldgica e nos aspectos redacionais. Para a
tradicdo joanina, por exemplo, desde o inicio do século XX podemos citar nomes
que procuraram elaborar teorias para resolver estes desencontros: Eduard
Schwartz (1907 e 1908), J. Wellhausen (1908), Fr. Spitta (1910), J.H. Bernard
(1929), Bultmann (1941), W. Wilkens (1958), R. Schnackenburg (1965), Raymond
E. Brown (1966), Robert T. Fortna (1970). (M.-E. BOISMARD ET A. LAMOUILLE,
1977, Tome III, pg 9-10).

Através dos anos estas teorias se desenvolveram propondo autores, fontes e
redagdes para o evangelho que conhecemos hoje. Por vezes apontam dois ou trés
autores com um redator final. Quanto as fontes, inicialmente, acreditavam em um
evangelho primitivo (A) que teria sofrido revisdes (B), mas houve também aqueles
que propuseram trés fontes: sinais, revelacdo e paixdo/ressurreigao.

Esta maneira de tratar as escrituras nos remete a pensa-las em camadas, ou
seja, que o evangelho que conhecemos hoje sofreu através do tempo adequacées.
Para melhor compreender estas camadas redacionais e as possiveis motivacoes
destas adequacdes apresentaremos duas sinopses do Evangelho de Jodo. Uma que

utiliza a metodologia das camadas redacionais e outra que analisa a redacdo final.



Estas duas sinopses foram escolhidas para que ao coteja-las suas
similaridades, diferengas ou complementaridade possam nos conduzir da melhor
maneira a importantes aspectos da tradigao joanina.

Primeiramente vejamos a obra de Raymond Brown A Comunidade do
Discipulo Amado que faz sua analise a partir da redacdo final do Evangelho e das
Cartas joaninas procurando reconstituir a eclesiologia joanina. Brown reconstitui a
vida da comunidade em quatro fases: Pré-evangelica, Evangélica, Epistolar e o

periodo da Dissolugao.

PRIMEIRA FASE: ANTES DA ESCRITA DO EVANGELHO (Composigao)

Nesta fase o autor apresenta sua teoria sobre a composicao da comunidade
antes da escrita do evangelho. Esta seria composta por um grupo de cristologia
baixa, ou seja, que ndo implicava divindade a Jesus, pois teriam sido originalmente
seguidores de Jodo Batista. O outro grupo possuiria uma cristologia alta implicando
na divindade a Jesus, possivelmente judeus helenistas que converteram
samaritanos. E por fim a entrada de numerosos gentios.

O autor procura apresentar o grupo de cristologia baixa como o originario da
comunidade através da interpretacdo de Jo 1, 35-51 rejeitando assim
reconstituicdes que colocavam na origem judeus helenistas, gentios e cristdos
gnosticos. No trecho interpretado os discipulos escolhidos por Jesus referem-lhe
titulos como: Mestre, Rabi e Filho de Deus. Mas nenhum deles |he confere
divindade apenas subentendem promessas messianicas.

O grupo de cristologia alta que seria o segundo na composicao da
comunidade é identificado pelo autor a partir do segundo e terceiro capitulos.
Nestes capitulos encontramos: primeiro a purificacdo do templo de Jerusalém que é
colocada no final do ministério de Jesus nos sindpticos e, depois, o dialogo com
Nicodemos rico em dicotomias: céu/ terra, luz/trevas. Estes fatos representariam,
para Brown, a ruptura deste grupo com Jerusalém e a influéncia da cultura
helenista sobre os mesmos, respectivamente.

Estes seriam possivelmente os judeus helenistas de At 6-8 que converteram
samaritanos e que teriam assimilado alguns elementos do pensamento samaritano,
inclusive uma cristologia que ndo era centralizada num Messias davidico. Pois os

samaritanos esperavam um Taheb, um mestre e revelador.

Muito forte também na teologia samaritana era a énfase em
Moisés, de tal modo que as vezes o Taheb era visto como a



figura de um Moisés que tinha voltado. Pensava-se que
Moisés tinha visto Deus e depois desceria para revelar ao
povo o que Deus tinha dito. (BROWN, 1999: 46)

A medida que esta teologia foi se elevando Jesus foi tomando o papel de Moisés.
Se Jesus foi interpretado segundo esta maneira de ver. Entao
a pregacao joanina teria haurido de tal Moisés material que
depois corrigiria: ndo foi Moisés mas Jesus que viu Deus e
depois desceu a terra para falar do que ouvira (3,13 e 31;
5,20; 6,46; 7,16). (BROWN, 1999, pg 46)

Esta leitura faz dos samaritanos o terceiro grupo na composicao da
comunidade. O interessante é destacar que em Jodo a conversdo deles se da ainda
durante o ministério de Jesus. Em Jo 4,4-42 na passagem de Jesus pela Samaria
Ele converte muitos samaritanos. Ao Contrario de Mt 10, 5 onde proibe a entrada
na Samaria e de Lucas onde os samaritanos se mostram hostis a Jesus (9, 52-55).
De acordo com Atos somente depois da Ressurreicdo é que o cristianismo foi levado
para Samaria (8, 1-25).

No entanto, como os versiculos Jo 4,21-22 apontam uma neutralidade do
culto em relagdo a Samaria e a Jerusalém, no didlogo de Jesus com a samaritana, o
autor pressupde que o grupo que teria convertido os samaritanos constava de
judeus de opinido contraria ao templo.

Por fim os gentios podem ser detectados através de explicagbes parentéticas
que o evangelho possui para explicar termos como Mestre e Rabi e também em
trechos como 12, 20-23 que atestam a chegada de estrangeiros e mesmo a citagao
de Isaias que explica a rejeicdo por parte dos judeus (12,40). Ver também: At 28,
25-28 e Mt 13, 13-15).

SEGUNDA FASE: QUANDO O EVANGELHO FOI ESCRITO

A primeira fase pressuposta pelo autor compreende, basicamente, a
formacdo dos grupos que compdem a comunidade. Periodo que pode ter durado
uns 30 anos (50 a 80). O evangelho teria sido escrito nos anos 90 e.c., ou seja, dez
anos depois. Identificados os grupos que compéem a comunidade até a passagem
pela Samaria é possivel analisar, a partir dai, a relagdo da comunidade com os
estranhos. Sendo assim o autor identifica seis grupos presente no evangelho.

Trés grupos de ndo crentes: Mundo (14-17), Judeus (5-12) e seguidores de
Jodo Batista (3, 22-26).



Trés grupos de outros cristdos: Criptocristdaos (12, 42-43), Cristdo de fé
inadequada (6, 60-66 eucaristia/7, 3-5 parentes de Jesus/8,31ss descendentes de

Abrado/10,2 mercenarios) e Cristdos apostdlicos (6, 68-69).

TERCEIRA FASE: QUANDO FORAM ESCRITA AS EPISTOLAS? (Lutas internas)

Nesta fase o autor analisa a comunidade através das epistolas joaninas.
Descreve de forma resumida as razdes de porque data-las depois do evangelho,
sua autoria e conteudo.

A segunda e a terceira carta foram escritas por alguém que se intitulou
“presbitero” e resumem-se em orientagdes para outra igreja.

Ja a primeira carta € mais um tratado para defender a comunidade de um
grupo que se afastou e estd fazendo a obra do Demonio (2,19). Seus principais
erros teriam sido nao reconhecer a encarnagdao de Cristo (4,2-3), ndao guardar os
mandamentos e pretender estar livres da culpa do pecado (1;6 e 8; 2,4). Nao
mostravam amor aos irmaos (2,9-11; 3,10-24; 4, 7-21).

Para Brown as trés epistolas foram escritas pela mesma pessoa a quem
chama autor ou presbitero, pois elas amarram os mesmo pontos doutrinais
tornando provavel que todas tenham vindo da mesma fase da historia da
comunidade joanina. Existe também uma tese popular que pressupde que o redator
de Prologo e do capitulo 21 do evangelho seria o redator das cartas.

Com relacdo a cronologia, Brown admite que haja quem defenda sua escrita
antes do evangelho, mas ele prefere situa-las depois do evangelho e antes dos
escritos de Inacio de Antioquia (Evangelho 90/Epistolas 100/ Inacio 110). Desta
forma Inacio teria proporcionado, na sua luta contra cristdos judeus e docetas no
inicio do segundo século, um mistura nos padrées encontrados na alta cristologia e
naquela encontrada nos sinopticos.

Quanto a situacdo vivida nas cartas ha trés aspectos pressupostos:
desenvolvimento em diferentes igrejas, o papel de doutrinacdo desempenhado pela
escola joanina e a divisdo que ocorreu entre o autor e os separatistas.

As principais areas de debate seriam: Cristologia, Etica, Escatologia e

Pneumatologia.

QUARTA FASE: DISSOLUGCAO JOANINA.



Nesta fase o autor conclui e aponta a absorgao de cada parte da comunidade
pelos segmentos ortodoxos e heterodoxos (Gnésticos, Docetas e Montanistas) do
século II. A partir desta fase os grupos opositores no interior da tradicdo joanina
proporcionaram desenvolvimentos teoldgicos diferentes que ecoaram no segundo
século de nossa era.

A outra sinopse do evangelho de Jodo que apresentaremos aqui se
desenvolve de maneira mais minuciosa. Ela € um dos trés tomos da obra intitulada
Synopse des Quatre Evangile. E no terceiro tomo, L’Evangile de Jean, que achamos
o trabalho desenvolvido por M.-E. Boismard e A. Loumille. A perspectiva destes
autores nao se limita a interpretar a redagao final do evangelho como na sinopse
anteriormente apresentada. Seus autores apresentam as provaveis camadas do
evangelho que conhecemos hoje identificando a autoria, local de composicao, a
datagdo e o conteldo de cada camada.

A camada mais antiga, chamada de Documento C (Doc. C), ja seria um
evangelho completo indo do ministério de Jodo Batista até a aparicdao do Cristo
ressuscitado. Sem grandes discursos e contendo apenas cinco milagres de Jesus
teria sido escrito na Palestina. E foi fortemente influenciado pelo pensamento
samaritano.

Ainda na Palestina um autor compds uma primeira redacdo baseando-se no
Doc. C. Ele teria conservado a ordem da camada mais antiga, mas ajuntou, entre
outras: a narrativa da vocagao de André e de Pedro, dois milagre tomados da
tradicdo sindptica, alguns discursos de Jesus. A esta nova redacdo chamaram Jodo
II-A.

Ao se estabelecer na Asia Menor, provavelmente em Efeso, 0 mesmo autor
da primeira redacdo encontrou dificuldades referentes a hostilidade de judeo-
cristdos. Por isso resolveu escrever uma segunda redacdo: Jodo II-B. Composta de
material de Jodo II-A e dos sindpticos.

C’est lui qui introduisit le cadre des Fétes juives dans lequel
se déroule la vie de Jésus, donnant la primauté a la féte de
Paque au détriment de celle des Tentes, la seule que était
mentionnée dans le Document C; il fut alors forcé de
bouleverser dans une assez large mesure |‘ordre des sections
en provenance de Jean II-A (et donc aussi du Document C).
Dans cette nouvelle rédaction, Jean II subit l'influence des
lettre de Paul, des écrits de Lc (évangile et Actes), des textes
de Qumran; la parenté avec les épitres joanniques est
évidente. (BOISMARD e LOUMILLE, 1977, Tome III, pg 11)%.

'E ele que introduz o quadro de Festas judias no qual se desenrola a vida de Jesus, dando
primazia a Festa da Pascoa em detrimento da Festa das Tendas, a Unica que € mencionada no



Por fim um terceiro autor, Jodo III, inseriu em Jodo II-B os textos paralelos
de Jodo II-A e alguns proveniente de uma coletdnea joanina. Este autor inverteu a
ordem dos capitulos 5 e 6 e introduziu um certo numero de glosas a fim de retomar
a escatologia herdada de Daniel. Ele se esforcou para atenuar as tendéncias
antijudaicas de Joao II-A e Joao II-B.

Este tipo de estudo parece ser meramente especulativo quando nao
vinculado aos rigorosos critérios da critica textual e literaria. Por isso, em nosso
trabalho focaremos na critica literaria a fim de compreender como adigoes,
dubletes, deslocamentos de texto e critérios teoldgicos estiveram intimamente
ligados ao ambiente do préprio texto. De maneira que ndo se deve entender tais
adaptacbes como simples manipulagdao de uma verdade original, mas como um
complexo processo de transformacao de uma tradicao oral em escrita.

Esta sinopse volta-se para este processo de transformagao procurando
relacionar a producdo da escrita ao contexto da comunidade. Com uma analise
orientada pelos principios da critica literaria que propde uma caracterizacdo da
comunidade através de camadas do Evangelho podemos conhecer um pouco mais
deste processo de adequacdo da comunidade. Dentre as caracteristicas indicadas
pelos autores desta sinopse focalizaremos naquelas intimamente relacionadas ao
tema da preexisténcia de Jesus a fim de compreender suas conseqiiéncias no
periodo da ruptura da comunidade.

Tomaremos a camada inicial e arrolaremos as transformagbes que

interessam ao nosso estudo identificando as renovagdes adotadas pela narrativa.

O DOCUMENTO C? se dividiria em cinco partes, as quatro primeiras
corresponderiam as regides onde se desenvolveram o ministério de Jesus: Samaria,
Galiléia, Jerusalém e Betania. E na Ultima estaria a narrativa da paixdao e

ressurreicao de Cristo. Vejamos alguns pontos importantes desta camada:

SAMARIA

Documento C, Ele foi entdo forcado a inverter em grande medida na ordem das secdes
proveniente de Jo&o II-A (e, por conseguinte também do Documento C). Nesta nova redagéo,
Jodo Il sofreu influencia das Cartas de Paulo, dos escritos de Lucas (evangelho e Atos), dos
textos de Qumran; o parentesco com as epistolas joaninas € evidente. (Tradug&o minha)

2 O texto na integra pode ser encontrado em: M.-E. BOISMARD ET A. LAMOUILLE.
1977. Synopse des quatre évangile Tome III L’évangile de Jean, pg 16-19.



Jodo Batista em Enom - O evangelho comecaria apresentando o Batista, ou
seja, seu inicio seria em 3,23.25 seguido de 1,19ss. Se hoje 3,23 parece fora de
contexto seria justamente porque este trecho ja foi o inicio do evangelho de forma
analoga a Mc 1, 4-5. No entanto, neste caso Jodo Batista é colocado na regido de
Siquém (Enon e Salim), no coracdo da Samaria dando independéncia a esta
tradicdo se comparada aos sinopticos que o coloca a margem do Jorddo.

Vocagdo de Filipe e Natanael - Esta seqliéncia é estreitamente ligada ao
testemunho do Batista em 1,19ss, pois Jesus é anunciado como o Profeta
semelhante a Moisés, anunciado em Dt 18,18, e que o Batista nega ser. Destaca-se
que as expectativas messidnicas dos samaritanos estdo centradas neste Profeta.
Outra tradicdo samaritana em 1,43ss apresenta Jesus como rei de Israel, herdeiro
do patriarca José. Diferente da linha de sucessdo patriarcal davidica apresentada
nos sindpticos.

Jesus e o didlogo com a Samaritana - Este seria o episddio seqliencial ao
anterior, pois estariam ligados pela posicdao geografica. A fonte Jaco nao é longe de
Enon onde estava o Batista. Mas estdo préoximos também pela teologia que coloca o
Batista na Samaria para que os samaritanos estejam prontos ao andncio de Jesus.
Como ocorre depois do didlogo com a samaritana. E, assim como na vocacdao de
Natanael, é dada uma importancia especial ao patriarca José como ancestral dos

samaritanos em 4,5.

GALILEIA

Dos cinco milagres encontrados na camada mais antiga, o Doc. C, trés foram
realizados na Galiléia: A transformagao da aguas em vinho nas bodas de Can3, seu
primeiro milagre, a cura do filho do funcionario real em Cafarnaum (acreditava-se
gue Jesus teria realizado este milagre a distancia) e a pesca milagrosa no lago de
Tiberiades. Este ultimo milagre encontra-se no epilogo do evangelho. Mas a
tradicdo evangélica em geral conclui que a pesca milagrosa é primitivamente uma
manifestacdo de Jesus como Messias, ao inicio de seu ministério, e ndo uma
aparicdo do Cristo ressuscitado. Sendo assim, é Lucas que guarda o contexto
primitivo deste episddio.

“Ce(tte) troisieme (fois) fut manifeste Jésus...” La parenté
avec les formules qui terminent les récits de Cana (2 11a) et
de Capharnaim (4 54a) est indéniable, surtout si lI'on se
référe au texte grec qui a partout le neutre: “ce premier... ce
deuxieme.. ce troisieme..." Nous sommes donc en presence
d’un troisieme «signe» accompli par Jésus durant les débuts
de son ministére, miracle qui, dans la source de Jn (pour



nous, le Document C), suivait plus ou moins immédiatement
le «premier»> et le «deuxiéme», les noces de Cana et la
guérison du fils du fonctionnaire royal de Capharnaim. En Jn
21,14 la deuxiéme partie du verset aurait été ajoutée lorsque
la péche miraculeuse fut présentée come une apparition du
Christ 3ressuscité. (BOISMARD e LAMOUILLE, 1977, Tome III,
pg 21)°.

Este niumero de milagres pode guardar outra ligacdo com Moisés, pois conforme Ex
4,1-9 este também devia fazer trés milagres para ser reconhecido pelos Hebreus
com o enviado de Deus. Desta forma os trés milagres de Jesus realizados no inicio
de seu ministério, ainda restrito a Galiléia como nos sindpticos, marcariam o
reconhecimento de Jesus pelos judeus.

No entanto, para ser reconhecido é importante que Jesus se manifeste em
Jerusalém o que aponta como seqliéncia aos milagres da Galiléia o trecho de Jo 7,
1-10 onde foram misturados dois textos primitivos. Um dos textos primitivos
encerraria a passagem pela Galiléia com os irmaos de Jesus o convidando a subir
para Jerusalém a fim de manifestar suas obras ao mundo, mas Ele diz que “ainda
nao é seu tempo” e fica. No outro texto primitivo Jesus comeca sua caminhada por
Jerusalém subindo para a festa das Tendas. Como base para tal suposicao os
autores da sinopse utilizam a contradi¢cdo dos versiculos 2,23/4,45b/5,1 com 7,3-4

gue tratam da fama de Jesus em Jerusalém.
JERUSALEM

Esta seria a terceira parte do Doc. C onde Jesus sobe para a festa das
Tendas que é uma festa agricola, uma comemoragdo da colheita. Para agradecer a
Deus os produtos dos campos. E durante esta festa que Jesus entra em Jerusalém,
expulsa os vendilhdes do Templo, o Gregos pedem para ver Jesus e Ele cura um

cego de nascenca no sabado (Jo 5,1).

BETANIA

3 “Esta foi a terceira manifestacédo de Jesus...” O parentesco com as férmulas que terminam as

redagbes de Cana (2, 11a) e de Cafarnaum (4, 54a) é inegavel, sobretudo se nos referimos ao
texto grego que tem em todas as manifestacdes: “este € o primeiro ... este € 0 segundo ... este
€ o terceiro...” Estamos, entdo, em presenca de um sinal realizado por Jesus durante o inicio
de seu ministério, milagre que, na fonte de Jodo (para nés, o Documento C), seguia mais ou
menos imediatamente o primeiro e o segundo, as nupcias de Cana e cura milagre do filho do
funcionario rela de Cafarnaum. Em Jo 21,14 a segunda parte do verso teria sido juntada
quando a pesca milagrosa foi apresentada como uma aparicdo do Cristo ressuscitado.
(Tradugédo minha)



10

A guarta parte do Doc. C se passa em Betania, proximo de Jerusalém. Neste
local ocorre a ressurreicao de Lazaro, a ungao de Jesus com perfume, o lava-pés, o

anuncio do seu retorno e, enfim, chega a hora do Filho do Homem.

PAIXAO E RESSURREICAO

A quinta é ultima parte é composta pela paixdo e ressurreicdo de Jesus. Nele
temos a descricao da prisdao de Jesus, a negacao de Pedro, o comparecimento
diante de Andas, o comparecimento diante de Pilatos, a morte de Jesus, a retirada
do corpo de Jesus da cruz, a ida das mulheres e de Pedro ao tumulo, aparicédo a
Maria Madalena e a aparicdo aos discipulos.

Segundo a sinopse de Boismard e Loumille esta seria a composicao mais
antiga do Evangelho de Jodo que serviu de base a redacdOes posteriores. Eles
datam-na aproximadamente no ano 50 e.c. (BOISMARD e LAMOUILLE, 1977, Tome

III pg 67), ou seja, bem distante da data proposta para a redacdao final em 90 e.c.

O que podemos extrair a partir das informagOes apresentadas nestas
sinopses? Entendemos, primeiramente, que cada uma delas se prop0e perspectivas
diferentes de analises. A primeira se desenvolve a partir da redacao final do
evangelho interpretando-a preocupando-se em explicar as fases da comunidade até
seu estado final. Por isso tem carater explicativo e conclusivo. A segunda apresenta
o evangelho em camadas de maneira que cada uma delas represente um momento
do desenvolvimento da comunidade e do ambiente do texto. No entanto, ndo tem
por objetivo estabelecer de forma conclusiva aspectos inerentes a comunidade. Se
de um lado o estudo de Raymond Brown nos abastece de informacdes sobre a
comunidade de Jodo, por outro em L’évangile de Jean encontramos um estudo
focado em restabelecer a composicao textual do evangelho.

Através destas diferengas pretendemos resguardar nosso estudo de qualquer
parcialidade teoldgica e relacionar os desenvolvimentos das camadas redacionais ao
da comunidade. Esta seria uma forma de sintetizar as caracteristicas fundamentais

de cada sinopse.

Composicao e Messianismo.



11

Composicao - Comparar a composicao apresentada para cada comunidade
nestas sinopses é o primeiro passo para compreender aspectos especificos da
tradicdo joanina. A sugestdo de Brown em 4 segmentos (os ex-discipulos de Jodo
Batista, judeus helenistas, samaritanos e gentios) confronta-se, em parte, com o
texto do Doc. C.

Dentre os 4 segmentos “os ex-discipulos de Jodo Batista” sdao colocados na
origem da comunidade. Pois, na redacao final do Evangelho de Jodao os primeiros
discipulos convocados por Jesus sdo André, Pedro, Filipe e Natanael. Nesta versdo
apenas os dois primeiros sao apresentados como seguidores de Jodao Batista e eles
seriam os fundadores da comunidade. No entanto, no Doc. C encontramos apenas a
convocacao de Filipe e Natanael, pois a vocacdo de André e Pedro seria um
acréscimo redacional de Jodo II-A que completa o Doc. C. com parte de Mateus e
Marcos.

Sendo assim, os discipulos que remeteriam a uma tradicdo sindptica nao
estariam na suposta origem de Raymond Brown. Lembramos também que somente
em Jodo, André e Pedro, sdo apresentados com seguidores de Jodo Batista.

Outro ponto relevante é que a conversdo dos samaritanos atribuida aos
judeus helenistas, conforme encontramos em Atos dos Apostolos e na sinopse de
Raymond Brown, ndao sdo encontrados no Doc. C fazendo dos samaritanos os
primeiros seguidores de Jesus.

Neste contexto, a tradicdo sindptica centrada na Judéia sofre um
deslocamento, pois a tradicdo joanina coloca suas bases na Samaria que é
assumida como referéncia principal na composicdo inicial da comunidade. Por isso,
Jodo Batista estd na Samaria e ndao a beira do Jordao sendo questionado se ele é o
Profeta. E na convocagao dos primeiros apostolos Jesus é anunciado como rei de
Israel em oposicdo a Juda, pois ele é descendente do patriarca José filho de Jacd,
ancestral dos samaritanos em oposicao a linhagem davidica. José também é citado
com o mesmo valor para identificar a regido que Jesus dialoga com a samaritana,
ou seja, perto da regido que Jaco havia dado a seu filho José (Jo 4,5b).

E possivel que em 90 e.c., no periodo da redacdo final do evangelho a
comunidade possuisse uma composicdo bem mais complexa do que na época do
Doc. C, como descreve Brown, mas precisamos considerar o que representa a
colocacdo da origem desta tradigdo no seio da Samaria diferentemente do que é
proposto em A Comunidade do Discipulo Amado.

No quesito composicdo temos uma nova configuracdao ao confrontar as duas
sinopses. Pois em sua origem temos presente elementos que apontam uma base

samaritana para a tradicdo joanina. Isto ndo impede que outros grupos tenham



12

entrado na composicao da comunidade posteriormente como propde Brown, mas
rompe com uma tradicdo hegemonica que normalmente remete os samaritanos a
marginalidade. Desta forma, entendemos que as redagdes posteriores vao
gradativamente se afastando desta origem a medida que novos grupos vao se
integrando a comunidade.

A redacdo final do evangelho é a expressdao de um periodo de convivéncia de
diversificadas tradicdes. A partir da origem desenvolveu se um processo de
incorporacao de novos grupos que podem ser identificado nas novas camadas
redacionais. O limite desta convivéncia é expresso por 1 Jo 2,19% Mas o que levou
a cisao da comunidade? Entendida a proposta de composicdo voltamo-nos ao item

que pode esclarecer a questdo levantada.

Messianismo - No evangelho de Jodo sdo atribuidos a Jesus os seguintes
titulos: Profeta, Messias, Rei, Filho do Homem, Sabedoria de Deus, Palavra de Deus
e Filho de Deus. Estas nomenclaturas nao surgiram ao acaso, pois estavam ligadas
ao vasto contexto de expectativas de libertacao do povo judeu. Por isso, a partir
delas buscaremos compreender que tipo de relacao pode ser estabelecido entre as
expectativas messianicas e os termos utilizados no evangelho. Consecutivamente,
buscaremos remeté-las as camadas redacionais.

Segundo Donizete Scardelai em Movimentos Messidnicos no Tempo de Jesus
varios paradigmas de libertacdo judaica se desenvolveram a partir da revolta
macabaica de 165 a.e.c. E para analisar este processo ele delineia trés titulos-
chaves “como matrizes sobre os quais os critérios para a condicdo messianica serao
investigados no contexto da Terra de Israel em luta por liberdade.” (1998, pg 6),
ou seja, o desejo de restabelecer a independéncia politica e religiosa do povo
hebreu teve como uma de suas conseqléncias o desenvolvimento de esperancgas
messianicas.

Filho de Davi, Filho de José e um redentor Profeta sdo os titulos-chaves que
orientaram Scardelai como referéncia para a compreensdo das diversas
expectativas messidnicas no recorte temporal que vai das Guerras Macabaicas até
as revoltas de 135 e.c. Para o autor este recorte € muito sugestivo por representar
um periodo repleto de conturbacGes sociais, batalhas militares, tentativas de

libertacdao nacional feitas por movimentos populares.

* Eles sairam do nosso meio, mas ndo eram dos nossos. Se tivessem sido dos
nossos, teriam permanecido conosco. Mas era preciso que se manifestasse que nem
todos eram dos nossos. (Biblia de Jerusalém)



13

Os antecedentes conceituais sobre os quais repousam estes titulos-chaves
colocam as origens destes messianismos na hermenéutica biblica (Tanach) que se
desenvolveu através da literatura apocaliptica judaica do periodo pds-macabaico e
da ideologia monarquica. Somente apds a destruicdo do segundo templo “os
rabinos foram, contudo muito prudentes e discretos para nao valorizar
excessivamente os aspectos da apocaliptica”. (SCARDELAI, 1998, pg 26). A forga
da ideologia monarquica foi, entdo, alavancada pela literatura apocaliptica gerando
crengas na manifestagdao de um redentor. Por isso, somente

Depois da destruicdo do Templo, o judaismo rabinico tornou-
se a plataforma central do que chamamos judaismo
normativo, garantindo inclusive a propria sobrevivéncia da
nacao judaica na didspora pelos séculos afora até tempo
presente. Gradualmente, o desenvolvimento das idéias
messianicas foram adquirindo uma composicdo mais
consistente e uniforme, sem que com isso seu conteludo
fosse absolutamente esgotado em normas dogmaticas.
(SCARDELAI, 1998, pg 36-37).

Desta forma a tradicdo rabinica garantia a tradicdo dos antigos enquanto impedia
sua excessiva fragmentacdo. Pois para impedir a pratica de abusos hermenéuticos
e interpretativos a tradicdo rabinica prop6s que seria preciso “por um cerco em
torno da Torah” segundo a Mishna Abot, 1,1 (apud SCARDELAI, 1998, pg 38). Mas
este quadro sé pbdde ser estabelecido no pods setenta, pois antes havia uma
irrestrita autonomia na relagao do judeu com a Torah, como veremos no caso do
cristianismo.

A analise etimoldgica do termo Messias contribui para que possamos
compreender como a literatura apocaliptica (pds-biblica) desenvolveu novos rumos

da salvacgao escatoldgica.

Os critérios para determinar as referéncias messianicas estdo
condicionados aos fundamentos da exegese biblica que,
interpolando o sentido literal biblico de “ungido” (messias),
pode fornecer uma literatura alternativa inteiramente nova.
Por este processo é que foi possivel extrair do texto biblico
original um sentido que ndo estd explicito. Embora tenha-se
constituido numa doutrina tao relevante, principalmente para
a fé cristd, o termo “ungido” (e por extensdo messias) nao
significa nome pessoal, € muito menos termo teoldgico
quando empregado no original hebraico. A designacdo biblica
de messias é o hebraico Mashiach (ungido), ou o aramaico
Mashicha, como é comumente usada. Somente mais tarde
tornou-se modelo de esperanga judaica através dos textos
talmuldicos. O sentido posterior de “messias” fora entdo
alterado, dado a passagem para a terminologia grega
“Christos”. Inicialmente usado pra descrever a funcao de



14

todo aquele “ungido com 6leo”, Mashiach tornou-se titulo
honorifico para se referir aqueles que eram escolhidos.
Ademais as quarentas passagens da Escritura em que
aparece o termo “messias”, sem interpolacao do sentido
salvador, preservam todo seu sentido original de “ungido”.
Como condigdo exegética é mister ultrapassar esse sentido
original da palavra biblica “mashiach” (ungido) a fim de so
entdo compreender o amplo horizonte e o alcance das
interpolagdes sofridas, vinculadas a doutrina posterior do
messias. (SCARDELAI, 1998, pg 46)

A partir destes antecedentes conceituais (exegese biblica + ideologia
monarquica) atrelado ao contexto socio-histérico do recorte temporal pds-
macabaico Scardelai estabelece os trés titulos-chaves citados acima enfatizando a
perspectiva do messianismo do Filho de Davi “que no tempo de Jesus definia
grande parte das proclamagdes messianicas”. (1998, pg 20). O breve periodo de
independéncia sob os Macabeus deu forca a idéia do messias filho de Davi que
resolveria os problemas de natureza politica trazendo novamente a paz.

Retratou-se um ser humano pertencente ao reino restaurado
no ‘aqui’ do reino terreno. Além dos mandamentos a que o
messias estava sujeito a obedecer em toda sua integridade,
como qualquer filho de Israel deveria fazé-lo, a maioria do
povo e os sabios judeus acreditavam que o agente de Deus
ndo detinha poderes divinos exclusivos. O cumprimento da
redencdo de Israel através de um agente divino estava, por
isso, fortemente ligado a tdo sonhada restauracdo do reino
nacional davidico. (SCARDELAI, 1998, pg 57)

A énfase na perspectiva davidica faz com que os demais titulos-chaves (Filho
de José e Profeta) ganhem um tom coadjuvante nesta investigacdo. Pois o Filho de
José é apresentado como um predecessor do Filho de Davi e o Profeta como uma
ramificacdo popular do messianismo judaico o qual teria se originado na Galiléia.
Este ultimo seria marcado pela presenca de figuras carismaticas ndo vinculadas a
linhagem davidica. Desta forma Moisés e Elias foram suas principais referéncias.

Apresentamos estes paradigmas elaborados por Scardelai a fim de analisar
os titulos que foram atribuidos a Jesus no Evangelho de Jodo. No entanto,
reelaboramos parte dos antecedentes conceituais que serviram de base a
elaboracdo dos trés titulos. Pois entendemos que o processo hermenéutico que
possibilitou o desenvolvimento destes messianismos pode ser muito mais antigo do
gue o periodo pds-macabaico e pode remeter a uma autonomia diante das

perspectivas de um messianismo davidico’.

> Existe uma proposta na qual os samaritanos, direta ou indiretamente, transmitiram a ideologia
do Filho de José segundo J. A. Montgomery (apud, SCARDELAI, 1998, pg 67, nota 4).



15

Como uma corrente expressiva e legitima da antiga
esperancga judaica, a crenca no filho de José, pode ter
existido bem antes dos episddios histéricos que o
projetaram, por volta dos sécs. II e III da era crista. Existem
provas através da literatura judaica. Em acréscimo a
complexidade do tema, o professor D. Flusser escreveu que
‘A crenga no messias filho de Davi e no messias filho de José
ja existia desde a época de Judas Macabeu, em cujo periodo
foi composta a Visdo dos Setentas Pastores, do livro de
Enogue’. JUD. FL., p. 424, nota 124. (apud SCARDELAI,
1998, pg. 67, nota 1)

Esta reelaboragdo conceitual tem por referéncia o cisma presente na
literatura rabinica antiga entre o Filho de Davi e o Filho de José indicando,
sobretudo que Moisés também seria um protdtipo de messias (KLAUSNER, 1955
apud SCARDELAI, 1998, pg. 24, nota 7).Sendo assim, a colocacao da base da
tradicdo joanina na Samaria através da comparacdo das sinopses de Brown e
Boismard feita no tdépico anterior ligaria a comunidade joanina a perspectiva
messianica do Filho de José confirmando os aspectos destacados no Doc. C.. Afinal
0s samaritanos esperavam um Taheb.

Em suma, a partir dos titulos-chaves retomamos os titulos que encontramos
em Jodo (Profeta, Messias, Rei, Filho do Homem, Sabedoria de Deus, Palavra de
Deus e Filho de Deus). No entanto, entendemos que ha um cisma entre os titulo
“Filho de Davi” E “Filho de José” que corresponderiam a perspectivas de
diversificadas parcelas do povo hebreu.

Sendo assim, identificamos, segundo Boismard®, o desenvolvimento
hermenéutico baseado na interpretacdo biblica na tradicdo joanina. Enquanto uns ja
podem ser encontrados desde a camada mais antiga (Doc. C.) sofrendo adequacdes
ao longo das redacbes de Jodo II-A, Jodo II-B e Jodo III. Outros, embora também
interpretem o texto biblico, sé podem ser encontrados nas redacées tardias de Joao
II-A e Jodo II-B.

Segundo o autor, estdo presentes na camada mais antiga (Doc. C.) os
titulos: Profeta, Rei e Filho do Homem. Estes seriam interpretacdes de Dt 18, 18;
Ez 37, 24 e Dn 7, 13-14, respectivamente’.

% Ver M.-E. BOISMARD ET A. LAMOUILLE. 1977. Synopse des quatre évangile Tome |lI
L’évangile de Jean, pg 48-53

7 Para facilitagéo do estudo transcrevo da Biblia de Jerusalém os trechos citados: 1) Dt 18,18 —
“Vou suscitar para eles um profeta como tu, do meio dos seus irmaos. Colocarei as minhas
palavras em sua boca e ele lhes comunicara tudo o que eu lhe ordenar. Messias”. 2) Ez 37,24 -
“O meu servo Davi sera rei sobre eles, e havera um soé pastor para todos, e andarao de acordo
com minhas normas e guardardo os meus estatutos e os praticardo.Rei”. 3) Dn 7, 13-14 — “Eu
continuava, nas minhas visbes noturnas, quando notei, vindo sobre as nuvens do céu, um
como o Filho de Homem. Ele adiantou-se até ao Ancido e foi introduzido & sua presenca; A ele



16

A interpretacdo de Dt 18,18 faz de Jesus o Profeta, o novo Moisés.
Encontramos este tipo de exegese no encontro de Filipe e Natanael quando o
primeiro diz: “aquele que Moisés escreveu na Lei” (1,45), quando o Batista recusa
este titulo (1,21) e Jesus confirma esta qualidade fazendo revelacGes a Natanael
(1,48) e a Samaritana (4,16-18). Nos trés milagres realizados na Galiléia teriamos
um paralelo com Ex 4, 1-9 onde Moisés deveria realizar trés sinais a fim de que os
Hebreus acreditassem que ele era o enviado de Deus.

Mas o evangelho nao permaneceu em sua camada mais antiga (Doc. C.) ele
seguiu se adequando ao contexto do judaismo de seu tempo. A redacgdao de Jodo II-
A, ainda na Palestina por volta de 60-65 procura atenuar a caracteristica
samaritana do tema mostrando que o Profeta é também o (Messias) Cristo que
esperavam os Judeus (BOISMARD e LOUMILLE, 1977, tome III, pg 68). E em 7, 40-
41a a multiddo faz uma dupla profissdo de fé: “Aquele é verdadeiramente o
Profeta” e “Aquele é o Cristo”. Jodo II-A coloca em paralelo a afirmacdo de André e
Filipe: “Nés encontramos o Messias” (1,41) e “Aquele que Moisés escreveu na Lei”
(1,45)

Em Jodo II-B escrito na Asia Menor, ou seja, fora da Palestina por volta do
ano 90 e.c. (BOISMARD e LOUMILLE, 1977, tome III, pg 68) abandona-se este
paralelismo e o titulo de Profeta da lugar ao de Cristo. Jodo II-B deixa pensar que a
Samaritana esperava a vinda do Messias (4,25.29). E em 10,24 torna uma questao
essencial para os Judeus: saber se Jesus é o Cristo. Nesta redagdo é possivel
perceber as dificuldades do pds 70 enfrentadas pelos judeus cristdos deste periodo,
pois o redator lembra o decreto de exclusdao da Sinagoga colocado contra aqueles
que reconhecessem Jesus como o Cristo (9,22).

A interpretacdao de Ez 37,24 na camada mais antiga (Jo 1,31; 1, 49 e 12,
13) buscaria reunificar as regides da Samaria e da Judéia sob o reinado de Jesus.
Um rei para os dois povos, Juda e Israel (Samaria). No entanto, é possivel que o
autor do Doc. C visse a possibilidade da reunificacdo destes dois reinos inimigos,
ndo em proveito de Juda e da linhagem davidica, mas de Israel. Pois Jesus nao é
designado como o filho de Davi (Mc 10,47-48; Mt 15, 22; Lc 1, 27.32), mas como
filho de José. Este José seria o patriarca ancestral que formou o reino de Israel e
que os samaritanos consideravam como o rei de Israel.

Em Jodo II-A o tema ¢é tratado sob uma perspectiva menos samaritana, pois

ele toma o cuidado de indicar que o reino de Jesus “ndo é deste mundo” (18,36). E

foi outorgado o poder, a honra e o reino, e todos os povos, nagdes e linguas o serviram. Seu
império & império eterno que jamais passara, e seu reino jamais sera destruido. Filho do
Homem”.



17

Joao II-B desenvolve o tema do novo Moisés acentuando a referéncia a Davi, pois
Jo 11, 50-51; 12, 26; 13 36-37 seriam interpretacdes de 2Sm 17,3; 15, 21; 15,
19ss.

O Filho do Homem encontrado em Dn 7, 13-14 é perseguido e humilhado,
pois ele vai receber a investidura real. Estas caracteristicas sao remetidas a Jesus,
na camada mais antiga, que sera humilhado e elevado a direita de Deus a fim de
que possa ser investido da realeza (12, 23; 12 32). Neste caso o Filho do Homem
estd em estreita ligagdo com o titulo de Rei.

Em Jodo II-A o Filho do Homem esta ligado a um aspecto da missdo de
Jesus: abolir o pecado que é a cegueira dos homens e o desconhecimento de Deus
(9, 2-3.34-37). Jodo II-A conhecia o tema da subida apenas como uma forma de
elevacdo (3, 14). Notar-se-a que 9,36 e 3 14-16 sdo os Unicos textos do Novo
Testamento onde se demanda crer no Filho do Homem.

Jodo II-B retoma este tema (8, 28; 12, 23 e 13,31), porém ele o fundi com
o segundo. Neste sentido se o Filho do Homem pode subir ao céu é porque ele
desceu de 1a (3, 13; 6, 62). Em 3, 13, o Filho do homem se identifica com o novo
Moisés que vai procurar no céu a revelacdo da palavra de Deus.

Jodo-III reinsere no evangelho o tema classico do Filho do Homem vindo
julgar os homens apds sua ressurreicao, ao fim dos tempos (5, 27-29).

Estes sdo os titulos que, por meio da andlise em camadas, encontramos
desde a mais antiga até a mais recente redacao. As adequagbes que encontramos
vao paulatinamente transferindo a base da tradicdo da Samaria para a Judéia. O
Profeta vai ganhando as configuragbes do Messias (Cristo) que era esperado pelos
judeus de Jerusalém. O Rei que unificaria as duas regides em proveito de Israel
(Samaria) no Doc. C. apresenta oscilacdes, pois em Jodo II-A seu reino ganha
feitios extraterrenos, transcendentais e em Jodo II-B se acentua a referéncia a
Davi. E o Filho do Homem que se baseia na interpretacdo do apocaliptico livro de
Daniel perde seu carater de investidura real tomando proporcGes maiores como
aquele que perdoa, cura e julga.

Em especial a exegese joanina fundamentada no livro de Danijel alavanca o
messianismo politico de Jesus atribuindo-lhe novos aspectos. No entanto, estes
aspectos apenas representariam uma fase de transigdo até a ruptura do
Cristianismo com o Judaismo. Pois a ruptura definitiva pode ser identificada a partir
da exegese joanina que atribui a Preexisténcia ao messianismo de Jesus. A
interpretacao de Daniel estd a meio caminho desta preexisténcia.

Esta nova categoria do messianismo de Jesus € encontrada apenas nas

redagOes posteriores. O Doc. C. ndo remete a este tipo de interpretagdo. Os titulos



18

Sabedoria de Deus. Palavra de Deus e Filho de Deus sdo encontrados apenas em
Jodo II-A e Jodo II-B. Os titulos analisados até aqui permitem-nos dizer que a
diferente tradicdao joanina a partir de uma raiz diferenciada se afastou
gradativamente de suas expectativas originais. Este procedimento diluiu seu
sentido inicial de maneira que p6de abarcar novas esperangas.

Enquanto o messianismo representou uma alternativa de libertagao do poder
romano conseguiu-se congregar mais grupos entorno desta expectativa. Mas apds
a destruicdo do Templo ao fim da guerra de 66-70 limitaram-se as interpretacdes
acerca deste messianismo. Porém o contexto histérico do judaismo farisaico
rabinico pds 70 (Periodo da ultima redacdo) ndo permitiu que esta nova categoria
do messianismo conferisse 0 mesmo grau de coesdo aos grupos que compunham a
comunidade.

Por isso, a Preexisténcia surge como simbolo de medo e esperanca ao
mesmo tempo para grupos diferentes. Pois para aqueles que a temiam ela
representava a possibilidade de fragmentacdo do poder constituido. E para aqueles
que ansiavam por novos dias ela representava a esperanga de um novo comego.

N3o cabe neste artigo discorrer sobre esta nova categoria messianica, mas
entendemos que ela foi um ponto crucial na vida da comunidade. Pois possibilitou o
desenvolvimento de novas bases hermenéuticas que deram suporte a duas
importantes rupturas ocorridas na comunidade: a primeira com o judaismo e a

segunda no interior da prépria comunidade.



BIBLIOGRAFIA.
OBRAS DE REFERENCIA.

BIBLIA DE JERUSALEM. S3o Paulo: Paulus, 4@ impressdo, 2006.

DOCUMENTACAO.
Evangelho de Jodo, Carta de Jodo, in BIBLIA DE JERUSALEM. S&o Paulo: Paulu
43 impressao, 2006.

10.3 TRABALHOS ESPECIFICOS.

BOISMARD, M-E e LAMOUILLE, A., 1977. Synopse des quatre évangile, Tome

III, L’évangile de Jean, Paris, Editions du Cerf.

BROWN, R. E.1999. A Comunidade do Discipulo Amado, S3o Paulo: Paulus, 42
ed..

CHEVITARESE, A. L. & CORNELLI, G., Judaismo, Cristianismo, Helenismo, Sao
Paulo: Otonni, 2003.

EHRMAN, B. D. 2006. O que Jesus disse? O que Jesus nao disse, Quem

mudou a biblia e o por qué&, Rio de Janeiro: Prestigio.
EUSEBIO. 2000. Histéria Eclesiastica, Sdo Paulo: Paulus.

FREYNE, S. 1998. A Galiléia, Jesus e os Evangelhos, Rio de Janeiro: Vozes.

19

S,

HORLEY, R. A. 2000. Arqueologia, Histéria e Sociedade na Galiléia, S3o Paulo:

Paulus.

IRINEU. 1995 Contra as Heresias, S3o Paulo: Paulus.



20

LAYTON, B. 2002. Escrituras Gnosticas, S3o Paulo: Loyola.

2002.Historia, Religido, Verdade, Rio de Janeiro: (NEA) Nucleo de
Estudos da Antigliidade — UERJ.

LOHSE, E. 2000. Contexto e Ambiente do Novo Testamento, S3o Paulo: Ed.

Paulinas.

MEIER, J. P. 1992. Um judeu Marginal: Repesando o Jesus Historico, vol 1,

Rio de Janeiro: Imago, 32 ed.

PAGELS, E. 2002. Os Evangelhos Gnésticos, Porto: Via Optima.

1992. Adao, Eva e a Serpente, Rio de Janeiro: Rocco.

2003, Além de toda Crenca: O Evangelho Secreto de Tomé, Rio

de Janeiro: Objetiva.

ROBINSON, J. M. 2006. A Biblioteca de Nag Hammadi, Sao Paulo: Madras,
2006.

SCARDELAI, D. 1998. Movimentos Messianicos no tempo de Jesus: Jesus e

outros messias, Sao Paulo: Paulus.

VASCONCELQS, P. L. 2002. O caminho é estreito: Idas e vindas na incorporacao
(de parte) da tradicdo joanina ao canon do Novo Testamento. Revista de

Interpretacdo Biblica Latino-Americana, n° 42/43, Ed. Vozes, pg 121-144,





