
RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

1 
 

A recepção da expressão Filho do Homem no Novo Testamento: “do Jesus histórico à 

expressão o Filho do Homem”. 

 

José Luis Izidoro 

Universidade Metodista de São Paulo (UMESP). 
http://lattes.cnpq.br/4642500737287289 

Mercedes Lopes 
Universidade Metodista de São Paulo (UMESP). 

http://lattes.cnpq.br/0480733591031604 
 

Resumo 

A diversidade de compreensão do Jesus Histórico se deve à própria 

pluralidade das experiências cristãs no contexto do cristianismo primitivo, 

considerando o ambiente político, sociocultural e as diversas tradições judaico-

cristãs, segundo as expectativas que se originavam nos respectivos espaços.  Assim, 

se originam leituras diversificadas para as concepções do Jesus histórico, no que 

concernem aos títulos messiânicos de Jesus de Nazaré. O Jesus Histórico assumiria 

de alguma forma algo das tradições associadas ao Filho do Homem ou isso seria 

resultado das elaborações cristológicas do cristianismo primitivo? 

 

Palavras-chaves 

Filho do Homem, Jesus histórico, cristianismo, judaísmo, tradição, recepção.  

 

Abstract 

The diversity of the understanding from the historic Jesus because of the 

proper plurality from the Christian experiences in the context of the primitive 

christianism,  according to the political, partner cultural environment and from the 

different Judaic Christians traditions according to the waiting for that originated in 

the respectives spaces. In this way originate different reading toward the conception 

from the historic Jesus in concerning to the messianic titles of the Jesus of Nazareth. 

The Historical Jesus it assumed of some form something them traditions associates 

to Son of the Man or if this is the result of the christological elaborations of the 

primitive christianity. 

 

Key words 

http://lattes.cnpq.br/4642500737287289
http://lattes.cnpq.br/0480733591031604


RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

2 
 

Son of the Man, Historic Jesus, christianism, Judaism, Tradition, Reception. 

 

Da história aos ditos de Jesus  

Existem algumas dificuldades em afirmar a historicidade dos atos e palavras 

de Jesus, considerando que não há um único escrito elaborado pelo próprio Jesus de 

Nazaré. Para John P. Méier, Jesus de Nazaré viveu aproximadamente trinta e cinco 

anos, na Palestina do século I. Em cada um destes anos ocorreram mudanças físicas 

e psicológicas. Mesmo antes de iniciar o seu ministério público, muitos de seus atos 

e palavras devem ter sido testemunhados por sua família e amigos, vizinhos e 

fregueses. Tais eventos deveriam ser conhecidos, na época, por quem se 

interessasse em saber, isto é, seus discípulos. Esses fatos poderiam ser registrados 

na ocasião por um investigador zeloso. No entanto, a vasta maioria desses atos e 

palavras, o registro razoavelmente completo do Jesus real, está irremediavelmente 

perdido para nós hoje. O Jesus real, mesmo no sentido de um registro 

razoavelmente completo de palavras e atos públicos é desconhecido e desconhecível 

(MEIER, 1992: 32).  

Também poderia ter acontecido alguma resignificação do conteúdo dos ditos e 

atos de Jesus de Nazaré a partir da forma e de mudanças lingüísticas, isto é, da 

oralidade entre a geração palestinense e a helenista, como cultura e linguagem. 

Geza Vermes afirma “que a forma linguisticamente autêntica do ensinamento de 

Jesus, com exceção de cerca de uma dúzia de palavras preservadas nos evangelhos, 

desapareceu rapidamente. Ao mesmo tempo, em conseqüência do sucesso da igreja 

primitiva no mundo gentio falante do grego, o conjunto das mensagens transmitidas 

pelos apóstolos – o Evangelho, as epístolas e o resto – foi registrado em grego, o 

que constitui a forma mais antiga que possuímos do Novo Testamento” (VERMES, 

2006: 11). 

Porém, segundo a proposta de John Dominic Crossan, “no cerne de qualquer 

cristianismo sempre existe – implícita ou explicitamente – uma dialética entre uma 

leitura histórica de Jesus e uma leitura teológica de Cristo. O próprio Novo 

Testamento contém uma grande quantidade de interpretações teológicas 

divergentes, sendo que cada uma aborda aspectos diferentes do Jesus histórico. 

Sempre haverá imagens divergentes do Jesus histórico, que sempre haverá cristos 

diferentes construídos a partir delas e, acima de tudo, mostra que a estrutura do 

cristianismo sempre será a seguinte: é assim que vemos o Jesus de então como o 

Cristo de agora” (CROSSAN, 1994: 461). Para Gerd Theissen e Annette Merz, o 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

3 
 

consenso é que depois da Páscoa, os cristãos disseram mais de Jesus do que o Jesus 

histórico sobre si mesmo. O Jesus histórico se tornou o Cristo querigmático, isto é, 

um salvador e redentor que foi proclamado (THEISSEN & MERZ, 2002: 539-540).  

 

A partir desse contexto, buscamos situar a expressão Filho do Homem, “que 

aparece 84 vezes no NT (69 nos evangelhos sinóticos, 12 em João, 1 vez nos Atos 

dos Apóstolos e 2 vezes no Apocalipse). Nos evangelhos, ela aparece sempre na 

boca de Jesus”1. A importância desta expressão no NT não tem origem unicamente 

no seu uso freqüente, mas pelo fato de ser este o único título que Jesus aplicou a si 

mesmo ou colocado em sua boca pelas comunidades cristãs.  

O polêmico título cristológico Filho do Homem, segundo Gerd Theissen e 

Annette Merz, “foi o único termo que Jesus relacionou explicitamente a si mesmo, o 

qual não é um título, mas uma expressão cotidiana” (THEISSEN & MERZ, 2002: 

588), onde a exaltação a Filho do Homem foi identificada com o crucificado e 

sofredor. Filho do Homem rebaixado e exaltado. Aqui, o homem é, de um lado, um 

ser celestial preexistente que desceu do céu (Jo 3,13); ao mesmo tempo, ele é como 

sofredor (Jo 3,14; 12,34) e glorificado (Jo 12,23) (THEISSEN & MERZ, 2002: 582-

584). Para Theissen e Merz, o “Filho do Homem atingiu sua soberania apenas pelo 

sofrimento e pela morte. Em Jesus todas as expectativas implícitas, evocadas ou 

explícitas foram crucificadas. Ele se tornou o Messias. Nele se cumpriram as 

expectativas messiânicas, embora de forma paradoxal pelo sofrimento e pela morte” 

(THEISSEN & MERZ, 2002: 589). 

Estaremos apresentando alguns comentários de alcance para essa reflexão, a 

partir de Adela Yarbro Collins, John Dominic Crossan, Oscar Cullmann, Gerd Theissen 

e Annette Merz. 

  

 

 

 

 

 

A influência de Daniel no Novo Testamento 

 

                                                 
1. Diccionario de la Biblia. Edición Castellana de Serafín de Ausejo,  Barcelona:Herder, 1964, p. 843. 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

4 
 

Delimitação do Tema: Dn 7  

Embora tenhamos encontrado outros mitos em Dn 7, optamos por investigar 

somente sobre a figura do filho de homem, por ser este um tema recorrente  no 

intertestamento e cuja recepção é importante nos textos canônicos dos cristianismos 

originários. 

 

a) Descrição do filho de homem no livro de Dn 7,13-14  

Na sua visão noturna, Daniel vê um como filho de homem, vindo sobre as 

nuvens do céu.  

 

“Eu continuava contemplando, nas minhas visões noturnas, 

quando notei, vindo sobre as nuvens do céu, um como filho de homem 

Ele adiantou-se até o Ancião e foi introduzido à sua presença. 

A ele foi outorgado o império, a honra e o reino,  

E todos os povos, nações e línguas o serviram. 

Seu império é um império eterno que jamais passará, 

E seu reino jamais será destruído”. 

 

b) O significado de um como filho de homem em Dn 7,13-14  

O significado deste personagem: um como filho de homem que vem sobre as 

nuvens não é claro, em Daniel 7, 13-14. O próprio autor do texto se encarrega de 

dar um significado mais adiante, na interpretação da visão ( v. 15-27). Daniel fica 

inquieto com a visão e pede a um dos presente que lhe dissesse a verdade a respeito 

de tudo aquilo que acabava de contemplar através da visão. Daniel recebe a 

explicação sobre os animais, mas quanto ao um como filho de homem, não volta a 

falar sobre ele, mas refere-se ao julgamento feito pelo Ancião em favor dos santos 

do Altíssimo. E chegou o tempo em que os santos entraram na posse do reino (Dn 

7,18). O v. 14, que dava o império ao um como filho de homem tem o seu 

contraponto no v. 22: o reino, o império e as grandezas dos reinos sob todos os céus 

serão entregues ao povo dos santos do Altíssimo. Seu império é um império eterno, 

e todos os impérios o servirão e lhe prestarão obediência (Dn 7,27).  

Textos posteriores retomaram a origem celestial do filho de homem, que 

deixa um sentido aberto na descrição do livro de Daniel.  

Segundo Adela Yarbro Collins, “a mais notável e importante influência de 

Daniel no Novo Testamento está no papel de Daniel 7,13 no desenvolvimento e 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

5 
 

transmissão da tradição do Filho do Homem. O livro de Daniel como um todo, 

especialmente os capítulos 7-12, serviu como um dos vários modelos para o autor da 

Revelação na formação daquele trabalho e conteúdo. Um número de termos, noções, 

temas, e motivos por todas as partes do Novo Testamento também manifesta a 

influencia de Daniel (COLLINS, 1993: 90). 

A tradição do Filho do Homem apresenta muitas polêmicas e tem sido, 

segundo a autora, “um dos maiores tópicos de controvérsia no estudo do Novo 

Testamento neste século. No tratamento do Filho do Homem na historia da 

interpretação judaica de Daniel, um dos temas mais importante tem sido se ali era 

um conceito de Filho do Homem no judaísmo primitivo independente do livro de 

Daniel. Mais recentemente, um número de escolas tem argumentado que, durante e 

prévio ao tempo de vida de Jesus, Filho do Homem não era um título nos círculos 

judaicos, que ali não era generalizado expectativa da vinda de um ser celestial 

chamado Filho do Homem” (COLLINS, 1993: 90). 

Adela Yarbro Collins, se referindo a muitas escolas, mostra a categorização do 

Filho do Homem nos evangelhos sinóticos, que se conforma em três grupos: “1. Os 

ditos Filho do Homem no futuro, um rol apocalíptico do Filho do Homem; 2. Os ditos 

que se referem ao sofrimento, morte, e ressurreição do Filho do Homem; 3. Os ditos 

que expressam a autoridade do Filho do Homem no presente (i.e., durante a vida 

pública de Jesus). Tais escolas concluem que os antigos ditos Filho do Homem são 

fundados entre o primeiro grupo. Porém, eles discordam, contudo, na origem desses 

ditos. Alguns argumentam que eles são falados em alguma forma pelo Jesus 

Histórico, ao passo que outros estão convencidos que eles são originados entre os 

seguidores de Jesus depois da ressurreição. Contudo, um número de escolas 

argumentam que os antigos ditos são fundados nos grupos dois e três” (COLLINS, 

1993: 90-91). 

Para Adela Collins, a “tese do Jesus Histórico aludido para a figura de homem 

em Daniel 7 tem sido desafiada em dois caminhos. Uma contra-hipóteses é que 

todas as alusões a Daniel 7,13 e todas as representações de Jesus como o Filho de 

Homem apocalíptico originou-se na primeira interpretação cristã da Escritura. O 

outro é, que os ditos do Filho do Homem que se refere a Jesus são baseados no uso 

de um idioma aramaico que não tinha nada a ver com a tradição apocalíptica” 

(COLLINS, 1993: 92). 

Adela Collins menciona a Perrin Norman (A Modern Pilgrimage) que apresenta 

o seguinte argumento: “o uso de Daniel 7,13 no Novo Testamento, pressupondo a 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

6 
 

ressurreição de Jesus, está baseado primeiramente em Marcos. Marcos 14, 62 

representa o produto final de um processo de interpretação cristã que combina duas 

tradições originalmente separadas: 1. A representação da ressurreição de Jesus 

como sua exaltação como Filho do Homem sentado à direita de Deus, e você verá o 

Filho do Homem sentado a mão direita do Poder; 2. a interpretação de Daniel 7, 13 

com uma profecia da parusía de Jesus, e vinha com as nuvens do céu” (COLLINS, 

1993: 92). Assim, segundo Adela Collins, “mesmo que esta análise especulativa 

deste dito particular esteja correto, ele não necessariamente seguiria todos os ditos 

apocalípticos do Filho do Homem que pressupõem a ressurreição de Jesus” 

(COLLINS, 1993: 92). 

Finalmente, em continuidade com o autor citado por Adela anteriormente, 

quanto a influência de Daniel no Novo Testamento, esta afirma que “se o uso da 

frase Filho do Homem por Jesus era alusivo a Daniel 7, 13, seus discípulos teriam 

sido encorajados a engajar-se na reflexão exegética. É provável que eles tivessem 

conhecimento da interpretação messiânica daquela figura como homem. Uma vez 

que Jesus foi identificado por eles como o Messias, era como um curto passo para o 

uso de Filho do Homem para querer dizer Messias (Cristo) ou, simplesmente Jesus. 

Uma vez que estas equações era feitas, não era de se surpreender que Cristo, Jesus, 

ou Senhor aparecesse no contexto onde alguém poderia esperar encontrar Filho do 

Homem” (COLLINS, 1993: 90). 

Quanto à influência de Daniel nos Evangelhos Sinóticos, Adela Collins, 

mencionando a Heinz E. Todt (Der Menschensohn), afirma que “os ditos de Filho do 

Homem eram constitutivos para a Cristologia da fonte Q” (COLLINS, 1993: 96). O 

consenso que Q é escatológico ou um documento apocalíptico, era desafiado quando 

“Heins Schurmann argumentava que os ditos apocalípticos do Filho do Homem 

representam um primeiro estagio da tradição que não estava longe do interesse do 

Editor de Q” (COLLINS, 1993: 96). Estudos cuidadosos dos ditos Filho do Homem e 

seus contextos em Q, mostram que os “ditos apocalípticos Filho do Homem são 

fundados praticamente em cada estagio da formação das tradições incluídas na fonte 

dos ditos” (COLLINS, 1993: 96). 

Segundo Adela Collins, na maior parte dos ditos Filho do Homem na Fonte dos 

Ditos Sinóticos, a origem do nome na interpretação de Daniel 7 é ainda aparente. Em 

Lucas 7, 34; 9, 58; 12, 10 e Mateus 11, 19; 8, 20; 12, 32, a frase é usada 

simplesmente como um dos vários caminhos de referencia a Jesus. Na maior parte 

em que os ditos, como um elo a Daniel 7, 13 é evidente, o contexto é do julgamento 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

7 
 

escatológico. Assim, o Filho do Homem em Q é a subida de Jesus que salvará 

fielmente seus seguidores e julgará o perverso no tempo de sua segunda vinda 

(COLLINS, 1993: 96-97). 

 

A quem se referia Jesus ao falar do Filho do Homem? 

 

Em uma análise, John Dominic Crossan (CROSSAN, 1994: 275) mostra que, 

as quatro visões de Daniel 7, 8, 9, 10-12 tinham a intenção de reconfortar os fiéis 

judeus, perseguidos entre 167 e 164 a.E.C. Detendo-se no texto de Dn 7, 9-14, este 

autor afirma que este é um julgamento apocalíptico do império grego/sírio de 

Antíoco IV Epífanes e que a expressão um como filho de homem não é um título. Ela 

é usada apenas para opor os três impérios, que seriam como um leão (...) como um 

urso (...) como um leopardo. Oposição entre animais selvagens das profundezas 

caóticas do mar e uma figura sobre-humana que é como um ser humano e vem das 

alturas do céu. Ao contrário dos habitantes das profundezas, que se parecem com 

animais, ele vem do alto e se parece com um homem. Para explicar-se, Crossan diz: 

“assim como o chauvinismo do inglês emprega as palavras man (homem) e mankind 

(humanidade) para descrever a humanidade em geral, o seu equivalente hebraico 

utiliza homem e filho de homem, principalmente num paralelismo poético, para 

descrever a raça humana” (CROSSAN, 1994: 275). 

Ao afirmar que o caráter não titular da expressão um como filho do homem 

em Dn 7,13 é reforçado pelo 1º de Enoque e 4º de Esdras, cita 1º de Enoque 46,1-

4: 

“Naquele lugar, vi Aquele a quem pertence o tempo antes do tempo. Sua 

cabeça era branca como a lã e com ele estava outro indivíduo, cujo rosto era como o 

de um ser humano (...) Perguntei (...) a um (...) dos anjos (...) “Quem é este?” (...) 

E ele me respondeu: “Este é o Filho do Homem, a quem pertence a virtude, em 

quem vive a virtude (...). Este Filho do Homem que viste é Aquele que expulsará os 

reis e os poderosos de seus assentos confortáveis e arrancará os fortes de seu trono" 

(CROSSAN, 1994: 276).  

Crossan chama a atenção para as maiúsculas usadas na tradução, que 

transformam num título algo que não passa de uma referência ou alusão. Não há 

nenhuma pressuposição de que o termo Filho do Homem tenha algum significado 

fora de uma alusão a Dn 7,13. Depois de introduzido em Enoque 46,1-4, todos os 

textos subseqüentes a respeito do Filho do Homem retomam esta passagem e 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

8 
 

contam com sua presença. Isto quer dizer que 1º de Enoque está em dependência 

direta a Dn 7,13, Embora tenha também outros títulos dentro do Livro das 

similitudes (parábolas) (1 de Enoque 37-71) (CROSSAN, 1994: 276-277). 

Se um como filho de homem não é utilizado como título nos textos judaicos 

que acabamos de citar, como teria ocorrido a estranha transição para o futuro do 

Filho do homem apocalíptico, usado nos textos cristãos (CROSSAN, 1994: 277)? 

Assim, John Dominic Crossan se interroga sobre a estranha transição 

(CROSSAN, 1994: 277) entre o sentido de Filho do Homem nos textos judaicos 

baseados em Dn 7,13 e nos escritos cristãos. Afirma que uma solução possível seria 

entender a expressão como um circunlóquio2 para o eu no aramaico da época de 

Jesus. Seria uma forma de se referir à própria pessoa do falante.  

Crossan afirma que se Jesus falava do Filho do Homem num sentido genérico 

ou indefinido, ele obviamente estaria se incluindo, mas se falava do Filho do Homem 

num sentido circunloquial estava se referindo apenas a si mesmo. Além disso, insiste 

em que o termo Filho do Homem não era conhecido como um título, nem no 

hebraico e nem no aramaico (CROSSAN, 1994: 278-280).  

Depois de analisar e comparar os textos judaicos sobre o Filho do Homem, 

Crossan os confronta com os textos neotestamentários onde o referido termo 

aparece, chegando à conclusão de que o Filho do Homem como Juiz Apocalíptico 

surgiu em um estágio bem antigo da tradição cristã. Afirma isso pela sua forma 

independente no Evangelho das Sentenças Q, no Evangelho dos Hebreus e em 

Marcos (CROSSAN, 1994: 291). Para demonstrar sua afirmação, Crossan apresenta 

um apêndice em seu livro O Jesus Histórico com um inventário de todas as 

sentenças sobre o Filho do Homem Apocalíptico (CROSSAN, 1994: 490-492). 

 

 

 

 

 

 

 

 

A origem e o alcance do termo o Filho do Homem no NT  

 
                                                 
2. Uma forma oblíqua do eu falante referir-se a si mesmo. 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

9 
 

Segundo Oscar Cullman, sem dúvida Jesus teria substituído intencionalmente 

o título Messias pelo de Filho do Homem (CULLMAN, 2001: 181). No entanto, os 

evangelistas não empregam este título quando querem expressar sua fé em Jesus. 

Isto pode indicar que já na época em que foram escritos os evangelhos a 

denominação messiânica mais considerada era Cristo, e que o fato de colocarem na 

boca de Jesus o título Filho do Homem pode ser uma prova de que reproduzem uma 

tradição já fixada, segundo a qual o próprio Jesus se auto-denominou desta maneira 

(CULLMAN, 2001: 182). Mas não seria a comunidade primitiva quem teria posto o 

termo na boca de Jesus, dando a este homem uma interpretação messiânica e 

convertendo esta expressão em título cristológico? 

Cullman argumenta que esta tese foi defendida por J. Wellhausen (Skizzen 

und Vorarbbeiten, VI, 1899, p. 187 ss), mas foi refutada por outros autores. Para 

analisar esta questão, Cullman parte de uma aproximação à literatura judaica tardia 

(Dn 7,13; 4º livro de Esdras e os capítulos 37-71 do livro etíope de Enoque), 

chegando à conclusão de que na época de Jesus este termo serviu para designar um 

Salvador Escatológico: é o título que ostentava um mediador especial a aparecer no 

fim dos tempos (CULLMAN, 2001: 183-184). Segundo Cullman, para entender 

melhor esta questão é necessário distinguir duas categorias de falas de Jesus: 

1ª) Aquelas em que se atribui o título de Filho do Homem, pensando em sua obra 

escatológica a ser realizada no futuro.  

2ª) Aquela em que o faz pensando em sua missão terrestre. 

A primeira corresponde à noção que encontramos em Daniel, no Apocalipse 

de Esdras e no livro de Enoque. É o título de majestade e designava, nos meios 

judeus, a máxima função escatológica. Ao dar-se este título (cf. Dn 7,13), Jesus tem 

consciência de representar em sua pessoa o remanescente de Israel e, por meio 

deste, a humanidade inteira (CULLMAN, 2001: 205). 

A segunda corresponde à sua concepção de haver-se inaugurado com sua 

pessoa o reino de Deus e que isto deveria acarretar conseqüências para esta auto-

aplicação do termo. Sua vinda significaria o começo do fim dos tempos (cf. Mt 11,4ss 

“Ide, e anunciai a João o que estais ouvindo e vendo...”). Desta maneira, durante 

sua encarnação terrena, Jesus pode se auto-designar como Filho do Homem, mesmo 

que não tenha descido à terra nas nuvens do céu (CULLMAN, 2001: 210). 

Quando Jesus aplica este título Filho do Homem à sua missão terrena, 

expressa não somente sua função como juiz escatológico, mas, também, sua 

humilhação, relacionando estreitamente o título uiós tou antrwópou com Ebed 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

10 
 

Iahweh. Estas duas idéias já existiam no judaísmo, porém, o realmente novo é a 

integração que Jesus faz dos dois títulos: 1) A majestade mais soberana 2) A 

humilhação mais profunda. Jesus teria, assim, resumido em sua consciência duas 

vocações aparentemente contraditórias, expressando sua unidade através de sua 

vida e de seus ensinamentos (CULLMAN, 2001: 212).  

 

Há uma cristologia explícita no Jesus histórico? 

 

Segundo Gerd Theissen e Annette Merz, a expressão enigmática Filho do 

Homem utilizada e empregada por Jesus para si próprio tem duplo caráter, isto é, 

pode ser uma expressão do dia-a-dia (linguagem cotidiana), que significa um 

homem; ou então poderá ser uma figura encarregada por Deus para julgar o mundo 

(linguagem visionária) (THEISSEN & MERZ, 2002: 568). 

 

Vejamos essas duas tradições lingüísticas por trás dos ditos sobre o Filho do 

Homem (THEISSEN & MERZ, 2002: 569): 

 

a. A expressão cotidiana filho do homem 

uiói tou antrwópou é traduzido do aramaico (bar-nãshã’), que encontra seu 

correspondente hebraico em (bem-‘ãdãm) e que poderá ter os seguintes 

significados: a). o homem em geral (sentido genérico), b). Algum homem (sentido 

indefinido) e raramente “eu”. 

 

b. A expressão “como um filho do homem” na linguagem visionária 

Para Theissen e Merz, nos apocalipses judaicos aparece uma figura celestial 

que é comparada com um filho do homem. Talvez não se trate de um título 

honorífico, porém pode ser uma comparação com uma figura soberana de juiz. 

Daniel 7 é o texto base e Enoque etíope 37-71, 4 Esdras 13 serão textos que se 

referem a Dn 7. Em Dn 7 (escrito entre 167-164 a.c): “trata-se, numa visão, da 

dominação dos poderes do mundo por Deus: um leão, um urso, uma pantera e um 

monstro que superam todos os outros. Esses animais simbolizam os poderes 

mundanos anti-divinos dos medas, persas, babilônicos e sírios. Eles são aniquilados 

por Deus e, em seguido o reinado é transferido para um ser que se parece com um 

filho do homem” (Dn 7,13s.) (THEISSEN & MERZ, 2002: 570). 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

11 
 

Em Enoque Etíope 37-71 e 4 Esdras 13, de acordo com Theissen e Merz, 

“trata-se de uma referencia retrospectiva a Dn 7, que falam de uma figura de juiz 

como homem ou filho do homem. O quarto livro de Esdras é do fim do século I d.C., 

mas a datação das parábolas do Enoque etíope (37-71) é controversa. Pelas 

similitudes com Qumran, poderíamos supor que foram compostos depois do N.T. São 

escritos judaicos e faltam aí traços especificamente cristãos. Enoque etíope 37ss. e 

4º Esdras 13 concordam em muitos aspectos – geralmente contra Dn 7, pelo que 

indica uma tradição comum. No entanto, segundo esses autores, a figura mediadora 

é comparada com um Filho do Homem, porém não como um título fixo de Filho do 

Homem. E assim continua a pergunta: Se os ditos de Jesus sobre o Filho do Homem 

devem ser entendidos mais em termos da tradição da linguagem cotidiana ou da 

tradição da linguagem visionária” (THEISSEN & MERZ, 2002: 571)? 

 

Os ditos sobre o Filho do Homem na tradição de Jesus: os registros (THEISSEN & 

MERZ, 2002: 572-576): 

 

a. Os ditos sobre o Filho do Homem atuante no presente 

Eles apresentam tendências diversas nas duas mais antigas fontes (Mc e Q): 

Ditos sobre a autoridade do Filho do Homem aparecem em Mc. Sua autoridade aí é 

para perdoar pecados (Mc 2,10) e para romper com o sábado (Mc 2,28). O filho do 

Homem que atua na terra está acima das normas e restrições gerais. A fonte dos 

ditos contém ditos sobre o papel marginal do filho do homem, isto é, diferentemente 

dos animais, o Filho do Homem não tem pátria (Mt 8,20), é criticado com glutão e 

bebedor de vinho (Mt 11,19) e insultado (Mt 12,32).  

Segundo os autores, é natural entender os ditos sobre o Filho do Homem 

atuante no presente em termos da tradição da linguagem cotidiana. 

 

b. Os ditos sobre o Filho do Homem atuante no futuro 

Estes poderão ser entendidos contra o pano de fundo da tradição da 

linguagem visionaria.  

São: 

Correlatos escatológicos: colocam o Filho do homem numa relação tipológica 

com a figura do passado. Por exemplo: O Filho do Homem é comparado a Jonas (Lc 

11,30). Seus dias são relacionados com os dias de catástrofes passadas: do tempo 

de Noé (Lc 17,26) e de Ló (Lc 17,24).  



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

12 
 

Uma máxima legal escatológica: “Mc 8,38 contrapõe enfaticamente o eu de 

Jesus ao Filho do Homem futuro, isto é, quem se envergonhar de mim e das minhas 

palavras, também o Filho do Homem se envergonhará dele.... Nota-se uma alusão a 

Dn 7,13: ‘o Filho do Homem vem na glória de seu Pai com seus anjos sagrados’. 

Declarações sobre ver futuramente o Filho do Homem: Jesus anuncia a seus 

juizes que eles verão o filho do Homem sentado à direita de Deus e vindo com as 

nuvens do céu (Mc 14,62). Nota-se uma referência direta a D, 7,13. Também no 

apocalipse sinótico de Mc 13,26, encontramos com muita força, a descrição do Filho 

do Homem, dentro da visão futura, com uma atualização de Dn 7,13s. 

c. Os ditos sobre o Filho do Homem sofredor  

Em diversas variantes aparecem tais ditos. Por um lado eles se referem ao 

Filho do Homem no ato de ser entregue (Mc 9,31; 14,41; Lc 24,7); por outro lado se 

referem ao seu sofrer (Mc 8,31; 9,21; Lc 17,25). A expressão Filho do Homem é 

apropriada para as profecias de sofrimento na medida em que o termo Filho do 

Homem sugere a noção de mortalidade (Is 51,12; Sl 146,3s.; Jô 25,6; IQS XI, 20; 

IQH IV, 30). Sendo que, posteriormente vai se desenvolver o emprego em profecias 

sobre o destino especial de Jesus. 

 

d. O Jesus histórico e a expressão Filho do Homem  

Aqui Theissen e Merz citam a C. Colpe (THEISSEN & MERZ, 2002: 575), que 

defende a autenticidade de ditos dos três grupos, isto é, do Filho do Homem 

presente, do Filho do Homem sofredor e do Filho do Homem atuante no futuro; 

porém com as ressalvas de que o titulo Filho do Homem infiltrou-se em profecias 

autênticas do sofrimento num estagio secundário. Para Colpe, a noção sinótica de 

Filho do Homem não pode ser derivada de Dn 7,13; as referências a Dn 7 foram 

introduzidas todas pela comunidade primitiva; a noção de Filho do Homem das 

parábolas de Enoque que permanecem restritas a um círculo esotérico; a do 4 Esdras 

permanece à idéia política do Messias. Aqui se torna visível uma quarta tradição, que 

é independente de Daniel, 4 Esdras e Enoque, e indica a variabilidade da expectativa 

do Filho do Homem no judaísmo. Quanto ao conteúdo, Jesus fala de si mesmo com 

Filho do Homem presente, ao mesmo tempo que fala de um Filho do Homem 

apocalíptico futuro como símbolo de sua consciência de consumação, isto é, ele 

salienta o caráter público e súbito da aparição do Filho do Homem (Mt 24,27.30.37; 

Lc 17,30), que garante justiça para o oprimido (Lc 18,8), julgará seus juizes (Lc 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

13 
 

22,69) e virá antes que os discípulos tenham alcançado todo o Israel com sua 

mensagem (Mt 10,23).  

Os autores citam, em contrapartida a C. Colpe, a Philipp Vielhauer (THEISSEN 

& MERZ, 2002: 576), que defende a inautenticidade de todos os ditos sobre o Filho 

do Homem. Isto é, Jesus defendeu uma escatologia puramente teocêntrica. Para 

Vielhauer, o Reino de Deus estava tão próximo, que entre ele e a vinda de Deus não 

restava espaço para uma figura intermediaria. 

 

Na concepção de Theissen e Merz, existem diferenciações entre diversos 

grupos de ditos sobre: 1º) O filho do homem atuante no presente; 2º) O filho do 

homem futuro e 3º) O filho do homem sofredor. Os três grupos são avaliados de 

maneira diferenciada. Destas três possibilidades, deixamos de lado O filho do homem 

sofredor. São autênticos os ditos sobre O filho do homem presente ou O filho do 

Homem futuro, ou ambos, como se pode verificar no gráfico que segue (THEISSEN & 

MERZ, 2002: 577): 

 A: Os ditos sobre“O filho 

do homem”presente 

B: Ditos sobre “O filho do homem” 

futuro  

A expressão O 

filho do homem 

 na linguagem 

cotidiana 

é autêntica, e do 

Filho do homem 

futuro é 

secundária 

 

A→B 

Ditos sobre o Filho do 

Homem terreno são 

 originais: a) Como 

 perífrase para eu (G. 

Vernes); b) No sentido 

 geral de declaração 

sobre o ser humano; 

c) Como combinação de 

uma perífrase para eu e o 

eu como ser humano (B. 

Lindars) 

Os ditos sobre o Filho do 

Homem futuro são  

interpretações pós-pascais: 

a) Como exegese escriturística 

de  

Dn 7,13 ss. (Em combinação 

com Sl 110,1; N. Perrin); 

b) Como transferência de uma 

noção geral do Filho do Homem  

apocalíptico para Jesus. 

Os ditos sobre o 

Filho do Homem 

apocalíptico são 

autênticos e os 

sobre o presente 

são secundários 

 

Ditos sobre o Filho do 

Homem presente foram 

criados apenas depois da 

Páscua: a) Pela 

compreensão errônea e 

pela reinterpretação de 

declarações gerais sobre o 

Jesus esperava uma figura de Juiz 

Apocalíptico diferente dele mesmo 

(Mc 8,38) ligando-se à expectativa 

de um mais forte por parte do 

Batista. Esse Filho do Homem 

futuro, celeste, pode ser 

concebido: a) Como figura 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

14 
 

A←B ser homem: só agora são 

entendidas 

messianicamente; b) Pela 

transferência do título 

futuro Filho do Homem 

para ditos sobre o Filho do 

Homem futuro que em 

parte eram novas 

criações. 

soberana exclusiva que contrasta 

como nos seres humanos; b) Como 

figura celeste que representa e 

simboliza o novo povo de Deus. 

 

Síntese: 

Jesus une a tradição da 

linguagem 

 cotidiana e a da 

linguagem visionária 

em seus ditos sobre o 

Filho do Homem:ambos 

os grupos contêm ditos 

autênticos. 

 

A + B 

Jesus falou tantos do Filho do Homem presente como do 

futuro. A relação entre as duas séries de declarações 

podem ser definidas: a) Como uma relação entre 

estágios: assim como o próprio Enoque é investido no 

papel do Filho do Homem (Enoque etíope 70-71), Jesus 

também esperou ser designado para ser Filho do Homem 

no reino iminente de Deus. Ele teve uma auto consciência 

(R. Otto); b) Como uma relação representativa. Assim 

como o semelhante ao homem em Dn 7 representa o 

povo de Deus no céu e, nas parábolas de Enoque a 

comunidade dos justos, Jesus também sabe que é (agora 

o único) representante do Filho do Homem celeste na 

terra (Mr 8,38; H. Merklin). 

 

 

Para Theissen e Merz (THEISSEN & MERZ, 2002: 578-579), “a associação da 

expressão Filho do Homem a Jesus pode ser derivada apenas da linguagem 

cotidiana. Jesus deve ter usado a expressão cotidiana de modo que ela pudesse se 

tornar seu título (para corrigir expectativas excessivas depositadas sobre ele). 

Assim, a expressão se tornou título cristológico porque Jesus a contrapôs a 

expectativas cristológicas, e assim, converteu-a em título de transcendência 

misterioso. Também, essa revalorização cristológica da expressão cotidiana Filho do 

Homem foi encorajada pelo fato de Jesus ter falado de um Filho do Homem futuro 

que se tornaria manifesto depois da virada escatológica. Segundo os autores, é mais 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

15 
 

provável que Jesus tenha falado do Filho do Homem presente como do futuro. Isto é, 

ele relacionou a tradição da linguagem cotidiana com a tradição da linguagem 

visionaria de um ser celeste semelhante ao homem. Em outras palavras: não um 

anjo, não um ser celestial, não um ser que era apenas como um homem, mas um 

homem concreto vai assumir seu papel no Reino de Deus que está irrompendo: o 

próprio Jesus. Ele é ao mesmo tempo homem presente e futuro. É uma analogia com 

a dupla escatologia do Reino de Deus”. 

 

 

Considerações 

 

Talvez devêssemos adotar uma postura mais conciliadora entre o anúncio e o 

anunciado, isto é o querigma nas comunidades cristãs primitivas e Jesus de Nazaré, 

não obstante a distância que o faz distinto nas diversas interpretações. John P. 

Meier, citando a Norman Perrin, apresenta um possível caminho para repensar o 

Jesus Histórico na perspectiva de considerar o nível histórico, historial e teológico. 

Isto é, “podemos reunir conhecimentos históricos descritivos sobre um indivíduo do 

passado remoto chamado Jesus de Nazaré; este é o nível do histórico. Podemos 

prosseguir, destacando e reservando os aspectos desse conhecimento histórico que 

seriam significativos para nós no presente; este é o nível historial (que poderá ser 

feito por judeus, budistas ou agnósticos). E o conhecimento de Jesus pela fé, como 

Senhor e Cristo. Este nível, aos olhos dos que crêem, é o único e exclusivo território 

de Jesus e, ao contrário do primeiro e do segundo, não pode ser aplicado a outras 

figuras da história antiga. Não podemos separar o Jesus histórico do Jesus historial. 

Um está profundamente entranhado no outro” (MEIER, 1992: 39-41).  

Assim, do anúncio estabelecido em um presente de Jesus de Nazaré se 

especula sua recepção nas mais diversas interpretações do querigma nas 

comunidades cristãs primitivas. É a imagem do Jesus do presente e sua atuação 

futura, numa perspectiva crística e messiânica.  Assim também, a linguagem 

cotidiana, que significa um homem e a linguagem visionária de uma figura enviada 

por Deus para o julgamento do mundo se adequam, a partir das diversas formas de 

recepções das tradições vetero-testamentárias, das literaturas judaicas e da 

viariedade de expectativas do Filho do Homem no judaísmo e nos ulteriores 

ambientes cristãos, possibilitando o forjar das expressões como Servo Sofredor, Filho 

do Homem, Filho de Deus, entre outros termos. Na construção das expressões 



RJHR 2:1 (2009)  – José Luis Izidoro e Mercedes Lopes 
 
 

16 
 

subjazem as tradições orais e escritas que re-interpretarão os fenômenos e 

ocorrências consideradas históricas de Jesus de Nazaré. Com essa aproximação 

(futuro – presente) inferimos, sem muita certeza, que o Jesus histórico poderia ter 

assumido em sua vida cotidiana a tradição do Filho do Homem, não como um título 

cristológico e sim como uma expressão do dia-a-dia, marcada pelo caráter 

escatológico de um messianismo emergencial, impregnada pelo seu contexto 

histórico, numa perspectiva de presente e futuro, como também influenciada pela 

recepção das diversas tradições judaica das grandes figuras messiânicas. 

 

Bibliografia 

Bíblia de Jerusalém. Nova edição, revista e ampliada. São Paulo: Paulus, 2002. 

2206p.  

COLLINS, John J. A Comentary on the Book of Daniel. With an essay, “The influence  

of Daniel on the New Testament”, by Adela Yarbro Collins. Edited by Frank Moore 

Cross. 1993 Augsburg Fortress, 500 p. 

CROSSAN, John Dominic. O Jesus Histórico: a vida de um camponês judeu do    

Mediterrâneo. Rio de Janeiro: Imago, 1994, 543 p. 

CULLMAN, Oscar. Cristologia do Novo Testamento. São Paulo: Ed. Líber, 2001, 440 

p. 

Diccionario de la Biblia. Edición Castellana de Serafín de Ausejo,  Barcelona:Herder, 

1964, 2126 p. 

MEIER, John P. Um Judeu Marginal: repensando o Jesus Histórico. Trad. Laura 

Rumchinsky. Rio de janeiro: Imago Ed., v. I, 1992. 488p 

THEISSEN, Gerd, MERZ, Annette. O Jesus Histórico: um Manual. São Paulo: Loyola, 

2002, 655 p. 

VERMES, Geza. As Várias Faces de Jesus. Trad. Renato Aguiar. Rio de janeiro/São 

Paulo: Record, 2006. 364p. 

 

 

 

 




