
RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

1 
 

O Convite para o Banquete: Uma Parábola Sobre Comensalidade e Relações de 
Poder. 

 
Lair Amaro dos Santos Faria 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 
http://lattes.cnpq.br/8136626937111109 

 
Resumo 
Uma série de estudos e observações antropológicas permite afirmar que a mesa em 
que se come e as relações que a cercam reproduzem, em escala micro, as rupturas 
e tensões da sociedade em escala macro. A chamada parábola do convite para o 
banquete, em sua apresentação conforme a narrativa de Lucas, se analisada em 
conjunto com as perícopes que a antecedem no mesmo capítulo, integra um 
complexo de ditos de Jesus que revela uma contestação aguda ao sistema de 
valores e às hierarquias implicadas nas formas com que a comensalidade era 
praticada no contexto da cultura mediterrânica. 
 
Palavras-chave 
Parábola – Comensalidade – Honra – Vergonha - Relações de Poder. 
 
Abstract 
A sequence of studies and anthropologic observations allow us to affirm that the 
table where people use to join to eat and the relations that surround this action 
reproduce, in a small scale, the breaking and the tensions of society in a bigger 
scale. The parable known as the invitation to the banquet, in its presentation 
according Luke’s Gospel, if analyzed in conjunction with the perícopes that happen 
before it in the same chapter, completes a complex of Jesus’ sayings that reveal a 
acute opposition against the system of values and hierarchies implied in the ways 
that the commensality was practiced in the context of Mediterranean culture. 
 
Keywords 
Parable – Food – Honor – Shame - Table Fellowship. 
 

 

 

Premissas fundamentais 

Em uma perspectiva antropológica, é justo afirmar: “diz-me como comes e 

eu te direi como vives; mostra-me a tua mesa e eu saberei como é a tua sociedade” 

(CROSSAN, 2007:137). Com isso em mente, pode-se perguntar: o arranjo das 

cadeiras em volta da mesa e a distribuição do alimento são livres ou 

regulamentados, iguais para todos ou hierarquicamente estabelecidos? Se 

hierárquicos, qual é a norma adotada? Assim, mostra-se crucial reconhecer que, da 

pré-história aos tempos presentes, a comensalidade ajuda a organizar as regras de 

identidade e de hierarquia sociais (CARNEIRO, 2005:72). Implica dizer, grupos no 

topo da escala social, por meio da mesa e de tudo o que a circunda, distinguem-se 

a si mesmos daqueles outros situados no lado de baixo da mesma escala. Há 

sociedades, por exemplo, em que as mulheres ou as crianças são excluídas da mesa 

comum. Em estabelecimentos militares, há refeitórios distintos para os oficiais e 

http://lattes.cnpq.br/8136626937111109


RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

2 
 

para o restante da corporação. 

A mesa também serve para tecer redes de relações assim como impor 

limites e fronteiras, sociais, políticas, religiosas, etc. Análises dos sentidos e das 

associações simbólicas complexas da comida e dos modos de comer abrem janelas 

para a compreensão da maneira como indivíduos constroem suas subjetividades e 

como vários tipos de fronteiras socioculturais são demarcadas. Nesse sentido, a 

alimentação ao mesmo tempo delineia e conecta (VALLIANATOS, RAINE, 

2008:356). Uma boa ilustração desse fato pode ser percebida ao considerarmos o 

que frequentemente acontece aos imigrantes que se vêem forçados a adaptar-se a 

novos modos de vida nos países para os quais transferem domicílio. À medida que 

ajustes e reformulações de conceitos tornam-se necessidades urgentes, muitos 

migrantes, no entanto, na esperança de preservar suas práticas e identidades 

culturais, vêem a comida consumida como elemento de recordação dos familiares e 

amigos deixados para trás. Migrantes da ilha grega de Kalymnos, ao alimentar-se, 

tinham sempre em mente que deviam “comer, a fim de se lembrar de Kalymnos” e 

não se esquecerem de sua pátria de origem. Para eles, havia as comidas que eles 

podiam comer e outras que ele deviam evitar. 

De acordo com S. W. Mintz, comer no McDonald's na China é sinal de 

mobilidade ascendente e de amor pelos filhos. Nesse país asiático, muitos clientes 

entendiam que estar no McDonald's tornava-se uma oportunidade de se identificar 

com o poder norte-americano. Assim, conforme um entrevistado, embora o Big Mac 

não tivesse um gosto muito bom, a experiência de comer um produto da rede 

mundial de fast food permitia-lhe imaginar-se num restaurante em Nova York. Por 

outro lado, na Coréia, as pessoas que defendem a cozinha coreana resistem à 

instalação de unidades da lanchonete mais famosa do mundo em seu país (MINTZ, 

2001:34). 

A identidade religiosa é, muitas vezes, uma identidade alimentar. Ser judeu 

ou muçulmano, por exemplo, exige, entre outras regras, abster-se de carne de 

porco. Como afirma o Rabi Roy Rosenberg, uma família judia encontra um modo de 

manter um vínculo com as gerações passadas e com os judeus que vivem em todas 

as partes do mundo através da observância das restrições dietéticas. Ainda que 

algumas pessoas afirmem que há fatores higiênicos por trás das leis dietéticas dos 

judeus, rabi Rosenberg contesta essa visão considerando que elas, “na verdade, 

servem para consagrar os judeus a serviço de Deus” (1992:175). Para os cristãos, 

não comer carne vermelha no período da chamada “Semana Santa” é um sinal 

distintivo de sua pertença a comunidade de crenças cristã. 

Uma segunda premissa fundamental diz respeito a um dos valores mais 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

3 
 

centrais que está na base do comportamento de homens (e mulheres) que nasciam 

e viviam na bacia mediterrânica e que moldava a forma com que eles (e elas) viam 

o mundo: o binômio honra e vergonha. Assim, do mais rico ao mais pobre, do 

imperador romano ao mais miserável dentre os escravos, honra e vergonha eram o 

centro em torno do qual as relações sociais giravam. 

Em sua definição mais básica, honra é o valor de uma pessoa aos seus 

próprios olhos acrescido do valor da pessoa aos olhos do seu grupo social (MALINA, 

1981:27). O par honra/vergonha faz parte do sistema de regras de conduta ou de 

regulamentos sociais comuns a todas as sociedades. Ambos seriam dois pólos da 

valorização social que implica a hierarquização dos indivíduos. Embora seja um par 

universal, Peristiany deixa claro que algumas sociedades se referem a esta forma de 

valorização mais constantemente que outras, com destaque para as sociedades da 

“área cultural mediterrânea” (ROHDEN, 2006:103). 

Em relação à guarda da honra, todo homem é responsável e árbitro das 

situações. Apenas os considerados incapazes (mulheres, doentes, idosos) têm 

direito a defensores. Aos outros, recusar-se a enfrentar pessoalmente uma ofensa 

pode também produzir desonra. Um homem é responsável pela sua honra apenas 

diante daqueles com quem compete conceitualmente. Só se sente ofendido e 

precisa responder aos insultos de quem considera um igual em honra (ROHDEN, 

2006:106). 

Um fator significativo nesse sistema de valores é que a obediência a 

alguém não é entendida como humilhante mas pensada em termos de uma lógica 

de reciprocidade e, portanto, legítima. Serviço e proteção fazem parte dessa lógica: 

o protetor ou patrono aumenta o seu prestígio ao aumentar o número de seus 

clientes e estes participam da glória do protetor (ROHDEN, 2006:107). Enfim, o 

sistema de valores fundamentado no binômio honra/vergonha constituiria a matriz 

de referências que compõe a hierarquia de valores que rege a vida coletiva, 

permitindo assim compreender a complexidade da relação entre indivíduo e 

sociedade. 

Assim, é justo afirmar que a mesa reproduz, em tamanho micro, as 

tensões e as relações expressas na sociedade como um todo.  

Essas duas premissas fundamentais lastreiam, de forma indiscutível, as 

narrativas neotestamentárias como um todo e é o seu desconhecimento que suscita 

leituras anacrônicas, que levam os textos a dizerem aquilo que eles não pensam, 

não pretendem e não afirmam. Por conseguinte, a assim chamada parábola do 

convite para o banquete contém todos os elementos até aqui discutidos 

brevemente. 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

4 
 

 

 

Estar à mesa na Antiguidade 

Em diversas culturas da antiguidade acreditava-se que a sociedade divina 

refletia algumas características da sociedade humana. Com efeito, segundo Francis 

Joannès, nas descrições dos banquetes em que as divindades participavam é que 

estes paralelos podem ser melhor estabelecidos (FLANDRIN e MONTANARI, 

1998:54). 

Vários textos preservados provenientes da Suméria, da Babilônia ou da 

Assíria do terceiro milênio a.E.C. mostram como a assembléia dos grandes deuses, 

nas quais eram tomadas decisões importantes, aconteciam durante um banquete. O 

banquete representa também uma das principais marcas da solidariedade que une 

o grupo das divindades e, em geral, é o deus mais velho ou mais bem colocado na 

hierarquia que organiza e faz os convites. Além de textos, pequenas placas de 

pedras ou de selos-cilindros, representando as assim chamadas “festas litúrgicas”, 

mostram comensais de ambos os sexos sentados, com uma taça na mão, cercados 

de criados e de músicos. 

Joannès assinala como acordos solenes que reunissem indivíduos e, 

sobretudo, grupos familiares, concretizavam-se pela realização de uma refeição em 

comum. Nos contratos de venda de bens imóveis, sobre os quais pesavam, muitas 

vezes, os direitos familiares de propriedade as refeições em comum celebravam a 

concretização do acertado entre as partes. Nesses casos, era o filho mais velho da 

casa que tinha o direito de, primeiro, apresentar aos convidados a água que eles 

lavavam as mãos e, em seguida, servir a comida e a bebida. 

Um documento de contabilidade babilônico do princípio do segundo milênio 

mostra que, durante um casamento, o pai da noiva encarregava-se de distrair seus 

convidados e os do noivo, até que este partisse com sua mulher, depois de terem 

recebido presentes, dentre os quais produtos alimentares consumidos durante a 

festa. Um dado interessante deste documento é que a cerimônia comportava, entre 

outras coisas, uma troca simbólica de iguarias dispostas em uma mesa-bandeja, 

que eram consumidas, uma após a outra, pelas famílias da noiva e do noivo, 

criando assim um laço suplementar entre eles. 

Como é muito comum, em se tratando da antiguidade, a documentação 

iconográfica e textual privilegia a esfera do poder real. Por essa razão, os 

pesquisadores se encontram relativamente bem informados sobre os banquetes, por 

exemplo, que o rei mesopotâmico organizava e sobre as suas razões de ser. À sua 

mesa, o soberano convidava grandes personagens do império, os chefes 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

5 
 

costumeiros, os reis vassalos e representantes dos soberanos vizinhos. 

As distinções sociais comandavam o próprio desenrolar do banquete, 

prossegue Joannès, à medida que o rei era servido antes de todo o mundo e, 

quando ele desejava honrar um dos seus convidados, ele mesmo apresentava o 

prato ao qual acabara de ser servido. Em geral, os comensais ficavam reunidos em 

grupos definidos com antecedência e correspondendo a seu estatuto, profissão ou, 

para embaixadores, seu país de origem. 

Avançando no tempo observamos que, no conjunto de valores elaborado 

pelo mundo greco-romano, o elemento que o homem civilizado acreditava servir 

para distingui-lo das feras e dos bárbaros era a comensalidade. Mais do que 

alimentar-se para saciar sua fome, o homem civilizado transformava o ato de comer 

em um momento de sociabilidade, em um ato carregado de forte conteúdo social e 

de grande poder de comunicação (MONTANARI,1988:108). 

O banquete era o sinal, por excelência, da identidade de grupo, quer se 

tratasse do núcleo familiar ou de toda a população de uma cidade que se reúne em 

torno de uma mesa comum. As mesas separadas significam, por oposição, uma 

diferença de identidade, segundo símbolos que regem as relações entre os homens. 

Os cidadãos ricos e as famílias governantes do mundo romano, quando 

fixavam suas residências na Palestina traziam elementos da natureza para suas 

salas de jantar. Estas salas recebiam o nome de triclinia (no singular, triclinium). 

Segundo Crossan, este termo refere-se a dois pormenores específicos. Em primeiro 

lugar, havia três (por isso tri) divãs principais: o do meio para o anfitrião, e os 

outros dois para os hóspedes de honra. Em segundo lugar, aquele que convidava e 

aqueles seus mais importantes hóspedes reclinavam-se (por isso clinia) – 

lembrando que eles não se sentavam em cadeiras como nós – e, por conseguinte, 

exigiam servos e auxiliares para as refeições. Por tal motivo, reclinar era um 

indicativo de pertencimento à classe social mais alta (CROSSAN, 2007:141). 

Dentre os personagens mais destacados daquele período, Herodes, o 

Grande, rei cliente dos governantes romanos, mandou construir um palácio no 

extremo sul da cidade de Cesaréia Marítima. O edifício, situado no único ponto em 

que o litoral da cidade projetava-se no mar, era visível tanto pelos marinheiros e 

visitantes que chegavam de barco quanto pelos habitantes do local. O triclinium, 

aposento principal do palácio, situava-se ao oeste do edifício entre a piscina e o 

mar. As escavações arqueológicas na região possibilitaram aos pesquisadores 

divisar que cidadãos comuns, trabalhadores, marinheiros ou camponeses que iam 

ao teatro ou anfiteatro de Cesaréia, deixavam o lugar junto com a massa de 

espectadores por uma das saídas monumentais. No entanto, os cidadãos 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

6 
 

privilegiados e os visitantes ilustres saíam pela passagem ao sul do anfiteatro, ao 

lado do palco, que se abria para um vestíbulo, levando-os diretamente ao palácio. 

Todavia, mesmo entre esses, somente poucos recebiam convites para jantar no 

triclinium. 

Embora o filho de Herodes, o Grande, também chamado Herodes, mas 

Antipas, procurasse imitar o empreendedorismo de seu pai, os vestígios das obras 

por ele ordenadas, não são tão grandiosos. Apesar de Antipas aparecer nos 

evangelhos, pela primeira vez, num suntuoso banquete com seus amigos da elite 

em que a cabeça de João, o Batista, foi entregue numa bandeja, as camadas 

arqueológicas do primeiro século em Séforis e Tiberíades não mostram nenhuma 

evidência de que Antipas tivesse palácios nesses lugares e muito menos triclinia. No 

entanto, dados arqueológicos do final do segundo século ou do começo do terceiro 

trouxeram à tona uma vila em Séforis muito semelhante a outras residências de 

cidadãos abastados e influentes no mundo romano, ou seja, a entrada pelo peristilo 

com um caminho até o triclinium, que oferecia aos visitantes uma ampla visão da 

parte externa. 

Ali, os jantares eram servidos e os comensais podiam vislumbrar a 

natureza e até mesma a rua por onde passavam os excluídos. Por sua vez, os 

transeuntes podiam facilmente ver o peristilo. Conforme Crossan, poucos 

privilegiados reclinavam-se lá dentro nos divãs e eram servidos com comidas e 

bebidas; a maioria, no entanto, passava e dava uma olhada para dentro, mas não 

podia entrar nem participar, a não ser como empregados, artistas contratados para 

divertir os hóspedes, ou secretários. 

Em suma, não obstante a comensalidade ser prezada pelos antigos, os 

membros da elite buscavam compartilhar a mesa entre aqueles que eles 

consideravam seus iguais. Por outro lado, a ética da hospitalidade estava 

firmemente estabelecida na região mediterrânea e acreditava-se que, tanto Yahweh 

quanto Zeus, ofereciam proteção específica para estrangeiros e itinerantes 

(MARSHALL, 2005:48). Existia, assim, certa expectativa de que faltar com a 

hospitalidade a estrangeiros poderia incorrer em fúria divina, enquanto, no sentido 

contrário, a hospitalidade atrairia bênçãos. Em verdade, a hospitalidade para com 

estrangeiros representa um dos poucos e mais antigos mandamentos éticos 

diretamente conectados com o culto aos deuses (AUFFARTH, 1992:197). 

Com efeito, Marshall advoga a tese de que indivíduos podiam chegar e 

entrar em banquetes sem ter recebido convites prévios – quer fossem desejáveis ou 

não – e que, face às acusações lançadas contra a reputação do Jesus histórico por 

seus oponentes diretos, fariseus e escribas, de que ele se portava como um “glutão 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

7 
 

e beberrão”, tais insultos refletiriam um fato histórico, ou seja, Jesus vivia entrando 

e participando de jantares, na maioria das vezes, sem ser convidado. 

 

 

A estrutura geral da parábola 

À proporção que a parábola sobreviveu em três versões relativamente 

discrepantes entre si, os estudiosos admitem que, embora uma versão original 

tenha existido, ela estaria hoje irremediavelmente perdida. Nesse sentido, os 

esforços se voltam para extrair um modelo aproximado por meio da observação 

cuidadosa das características formais da parábola tal como descrita em Mateus, 

Lucas e Tomé. 

Joachim Jeremias defende e expõe como a Igreja das origens distendeu o 

sentido inicial das parábolas, visando adaptar as narrativas à sua situação vivencial, 

marcada que estava, sobretudo, “pelo adiamento da parusia de Cristo” (JEREMIAS, 

1970:68). Implica dizer, à medida que os anos se passavam e a volta do Cristo não 

se concretizava, foi através da interpretação alegórica das parábolas que os cristãos 

tentaram garantir a confiabilidade daquelas histórias. E por conseqüência, preservar 

o conjunto de suas crenças. 

Nesse sentido, a parábola do grande banquete, prossegue Jeremias, sofreu 

uma reinterpretação alegórica na comunidade de Mateus, como uma série de 

diversificações e ampliações, quando comparada às versões de Lucas e Tomé, deixa 

entrever. A parábola em Mateus, portanto, transformou-se “num esboço da história 

da salvação desde o surgimento dos profetas no Antigo Testamento, passando-se 

pela destruição de Jerusalém, até o juízo final” (1970:71), afastando-se de sua 

matriz primitiva.   

Com efeito, Bernard Scott entabula uma análise comparada das três 

versões, descartando, enfim, a versão mateana, como o faz Jeremias, da condição 

de autêntica. Conforme seu estudo, o personagem principal era um homem 

anônimo, que é o personagem padrão nas parábolas de Jesus. O autor de Mateus 

modifica esse personagem e descreve-o como um “rei”. Em Tomé, a parábola 

refere-se a um “jantar”, Lucas menciona um “grande banquete” e Mateus a uma 

“festa de núpcias”. O uso de Mateus se ajusta ao personagem principal e o adjetivo 

“grande” empregado por Lucas pode ser um desenvolvimento de uma possível 

referência ao banquete messiânico. Por isso, a versão de Tomé, isto é, um “jantar” 

pode ser a mais próxima do original. 

Tanto em Mateus quanto em Lucas o servo do personagem principal 

anuncia a proximidade da refeição a pessoas previamente convidadas, enquanto a 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

8 
 

situação em Tomé não é tão óbvia. De acordo com Scott, o costume oriental e a 

introdução presente em Tomé inferem, como nos Sinóticos, um convite prévio e 

uma relembrança de cortesia (1989:167). No que se refere ao número de pedidos 

de desculpas, Mateus e Lucas, porque copiam do Evangelho Q, concordam que 

foram três enquanto Tomé assinala a ocorrência de quatro. Como em culturas orais 

há uma preferência por um padrão triplo, provavelmente a parábola contivesse três 

desculpas e não quatro. 

Assim, Scott sugere como uma possível estrutura original a seguinte: 

 

“Um homem deu um banquete e convidou a muitos e, à hora do banquete, enviou 

seu servo para dizer aos convidados: 'Vinde, pois está tudo pronto'. O primeiro 

disse: 'Comprei um terreno e preciso vê-lo; peço-te que me dês por escusado.' 

Outro lhe disse: 'Comprei cinco juntas de bois e vou experimentá-las; rogo-te que 

me consideres escusado.' E outro lhe disse: 'Casei-me, e por esta razão não posso 

ir.' Voltando, o servo relatou tudo ao seu senhor. E o dono da casa disse ao servo: 

'Vai depressa pelas praças e ruas da cidade, e introduz aqui os pobres, os 

estropiados, os cegos e os coxos.'” 

 

Caminhando da estória para seu significado, Scott assinala que a parábola 

inverte e subverte o sistema de honra. O homem que oferece o banquete perdeu 

duplamente sua honra: por causa da recusa daqueles a quem convidou e por ter se 

envolvido com indivíduos a quem a sociedade classificava como sem honra. 

Cumpre enfatizar que, embora possa ser tomada como uma unidade 

simples, tal como fazem Scott, Jeremias e Crossan, pensamos que o caráter 

transgressor dela fica bem mais acentuado se a consideramos em conjunto com as 

perícopes que a antecedem na própria narrativa do autor do evangelho de Lucas. 

Assim, não parece implausível operar com a noção de que o autor de Lucas 

estruturou intencionalmente sua narrativa pondo, em seqüência e coerentemente, 

episódios envolvendo discussões de Jesus acerca das convenções sociais à mesa. 

Com efeito, o capítulo 14 inicia indicando que o Jesus de Lucas foi convidado para 

um banquete na casa de um dos chefes dos fariseus: “Certo sábado, ele entrou na 

casa de um dos chefes dos fariseus para tomar uma refeição, e eles o espiavam”. 

A presença de um hidrópico na casa do chefe dos fariseus parece ser uma 

criação literária do autor de Lucas para poder encaixar um tema recorrente nos 

conflitos entre Jesus e seus opositores, os “legistas e fariseus”: a respeito das 

práticas permitidas durante o Sabbath. 

Em seguida, a narrativa informa que Jesus, talvez convidado de honra 

naquele banquete, observando que os outros convidados “escolhiam os primeiros 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

9 
 

lugares”, propôs uma segunda parábola, agora para os convidados, referente a 

escolha dos lugares em uma festa de casamento, indicando que os convivas 

deveriam buscar reclinar-se nos últimos lugares, culminando na máxima: “pois todo 

aquele que se exalta será humilhado, e quem se humilha será exaltado”.  

O autor de Lucas, mantendo a linearidade da narrativa, escreve que, na 

seqüência, Jesus fala para aquele que o convidara: “Ao dares um almoço ou jantar 

não convides os amigos, nem os irmãos, nem os parentes, nem os vizinhos ricos; 

para que não te convidem por sua vez, e te retribuam do mesmo modo”. 

Não, muito pelo contrário, Jesus sugere que, numa festa ou banquete, o 

anfitrião deveria dar prioridade aos “pobres, estropiados, coxos, cegos”, à medida 

que esses seriam incapazes de oferecer a ele um banquete de retribuição. Este 

anfitrião, portanto, seria feliz porque obteria a sua recompensa “na ressurreição dos 

justos”. 

Todas essas considerações do Jesus de Lucas, subversivas e chocantes, 

devem ter provocado diferentes reações, a favor ou contra, entre os vários 

convidados, mas o autor de Lucas sublinhou que, entre todos, apenas um dos 

comensais se deixou maravilhar a ponto de ter exclamado em voz alta: “Feliz 

aquele que tomar refeição no Reino de Deus!”. Ao ouvir essa intervenção, o Jesus 

de Lucas propõe então a parábola do convite para o banquete em que, mais uma 

vez, critica os ricos e poderosos e indica que no banquete no Reino de Deus serão 

convidados de honra os “pobres, os estropiados, os cegos e os coxos”, ou seja, 

todos aqueles que, de acordo com os códigos de honra e vergonha, jamais seriam 

introduzidos num triclinium como convidados. 

 

 

Considerações finais 

A chamada parábola do “convite para o banquete”, analisada em conjunto 

com as passagens que a antecedem na narrativa lucana (capítulo 14), faz parte de 

um complexo de ditos que se revela uma contestação aguda ao sistema de valores 

e às hierarquias implicados nas formas com que a comensalidade era praticada no 

contexto da cultura mediterrânica. 

Por ter sido educado conforme os parâmetros de honra e vergonha, o Jesus 

histórico não poderia pretender abolir esse sistema, mas, conforme os tópicos 

propostos por ele para a reflexão dos comensais que o acompanhavam, quer seus 

opositores, quer seus companheiros, inferimos que ele tinha por propósito forçar 

uma revisão radical nos sentidos de honra e vergonha. 

Arguto observador dos costumes e convenções sociais de seu tempo, o 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

10 
 

Jesus histórico imaginava que a modificação dos códigos à mesa resultaria em, ou 

dariam início a, uma sociedade com menos fraturas e tensões. Nesse sentido, a 

parábola do convite para o banquete defende uma comensalidade aberta, um ato 

de comer em conjunto sem usar a mesa como mapa em miniatura das 

discriminações verticais e separações laterais da sociedade (CROSSAN, 1995:83). 

De certa forma, o Reino de Deus estaria realmente próximo se 

acreditassem nele – não em um sonho, não em uma visão dos céus, não em um 

estado espiritual, mas em uma transformação imediata nos próprios campos em 

que seus ouvintes lavravam e nas próprias aldeias em que viviam, desde que 

rejeitassem a injustiça e observassem os mandamentos de Deus (HORSLEY e 

SILBERMAN, 2000:68). Que lugar mais adequado para iniciar essa virada, portanto, 

senão à mesa, em que ricos e pobres, senhores e escravos, homens e mulheres, 

sadios e estropiados, reclinassem-se uns sobre os outros e se servissem uns aos 

outros?  

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

APPADURAI, A. Gastro-Politics in Hindu South Asia. In: American 

Ethnologist, Vol. 8, n.º 3, Symbolism and Cognition (Aug., 1981), pp. 494-511. 

Disponível em http://www.jstor.org/stable/644298  

AUFFARTH, C. Protecting strangers: establishing a fundamental value in the 

religions of the Ancient near East and Ancient Greece. In: Numen, Vol. 39, Fasc. 2 

(Dec., 1992), pp. 196-216. 

CARNEIRO, H. S. Comida e sociedade: significados sociais na história da 

alimentação. In: História: Questões & Debates. Curitiba, n. 42, p. 71-80, 2006. 

Editora UFPR. 

CROSSAN, J. D. (1995) Jesus: uma biografia revolucionária. Rio de 

Janeiro: Imago. 

CROSSAN, J. D. (2007) Em busca de Jesus: debaixo das pedras, atrás 

dos textos. São Paulo: Paulinas. 

FLANDRIN, J-L., MONTANARI, M. (1998) História da alimentação. São 

Paulo: Estação Liberdade. 

GOODY, J. (1982) Cooking, Cuisine and Class: a study in comparative 

sociology. Cambridge: Cambridge University Press.  

HORSLEY, R. A. & SILBERMAN, N. A. (2000) A Mensagem e o Reino: 

como Jesus e Paulo deram início a uma revolução e mudaram o mundo 



RJHR 2:1 (2009)  – Lair Amaro dos Santos Faria 
 
 

11 
 

antigo. São Paulo: Loyola. 

JEREMIAS, J. (1970) As parábolas de Jesus. São Paulo: Paulinas. 

JOANNÈS, F. (1998) A função social do banquete nas primeiras civilizações. 

In: FLANDRIN, J-L., MONTANARI, M. História da alimentação. São Paulo: Estação 

Liberdade. 

LOVE, S. L. Women and men at Hellenistic symposia meals in Luke. In: 

ESLER, P. F. (ed.) Modelling early christianity: social-scientific studies of the 

New Testament in its context. London: Routledge, 1995. 

MALINA, B. (1981) The new testament world: insights from cultural 

anthropology. Louisville: Westminster John Knox. 

MALINA, B. (2004) O evangelho social de Jesus: o reino de Deus em 

perspectiva mediterrânea. São Paulo: Paulus. 

MARSHALL, M. J. (2005) Jesus: glutton and drunkard? In: Journal for the 

Study of the Historical Jesus. 3.1, pp. 47-60. 

MINTZ, S. W. (2001) Comida e antropologia: uma breve revisão. In: 

Revista Brasileira de Ciências Sociais. Vol. 16, n.º 47, outubro. 

PALMER, H. (1976) Just married, cannot come. In: Novum Testamentum, 

Vol. 18, Fasc. 4, pp. 241-257. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/1560535 

PITTS, M., PATTIE, C. e DORLING, D. (2007) Christmas feasting and social 

class: Christmas feasting and everyday consumption. In: Food, Culture and 

Society. n.º 3, Fall. 

ROHDEN, F. (2006) Para que serve o conceito de honra, ainda hoje? In: 

Campos 7(2): 101-120. 

ROSENBERG, R. A. (1992) Guia conciso do Judaísmo. História, Prática 

e Fé. Rio de Janeiro: Imago. 

SCOTT, B. B. (1989) Hear then the parable: a commentary on the 

parables of Jesus. Minneapolis: Fortress Press. 

SMITH, D. E. Table fellowship as a literary motif in the Gospel of Luke. In: 

Journal of Biblical Literature. Vol. 106, n.º 4 (Dec. 1987), pp. 613-638. 

Disponível em http://www.jstor.org/stable/3260823 

VALLINATOS, H., RAINE, K. Consuming food and constructing identities 

among Arabic and South Asian immigrant women. In: Food, Culture and Society. 

n.º 3, Summer 2008. 

van der VEEN, M. When is food a luxury? In: World Archaelogy. Vol. 34. 

n.º 3, Luxury Foods (Feb., 2003), pp. 405-427. 




