RJHR 2 (2009) — Lolita Guimaraes Guerra

A experiéncia onirica no mundo antigo: um estudo acerca das relaces entre sono e
morte na documentacao grega e judaico-crista.

Lolita Guimaraes Guerra
Universidade Federal do Rio de Janeiro
http://lattes.cnpq.br/8265934627165129

Resumo

O presente artigo sugere uma reflexdo acerca dos vinculos entre o sono e a morte
explicitos na documentacdo antiga grega e judaico-cristd a partir do fenémeno onirico
enquanto experiéncia a qual, como a morte, coloca em evidéncia o problema da alma e
estabelece um espago de transgressdo das fronteiras temporais, espaciais e metafisicas
as quais o mortal encontra-se submetido.

Palavras-chaves
Ressurreicdo — Sono — Morte - Sonho - Alma.

Abstract

The present article suggest a reflection on the bounds between sleep and death explicit in
the ancient Greek and Judeo-Christian documentation from the point of dreaming as an
experience that, as much as death, highlights the problem of the soul and establishes a
temporal, spatial and metaphysical transgression of the boundaries to which the mortal
being is submitted.

Keywords
Resurrection — Sleep — Death - Dreaming - Soul.

O termo “ressurreicdo”, por vezes vinculado a mitos cujos personagens sao
envolvidos em eventos de morte e retorno a vida, constitui-se num construto moderno e,
portanto, precisa ser pertinentemente avaliado e reelaborado antes de aplicado a
sociedades antigas. Amplamente vinculado a um tipo de fenémeno mitico-ritual
especifico, isto &, o drama cristdo de morte e retorno a vida, quando aplicado a
mitologias ndo-cristds, o conceito revestiu-se de carater relativo, de forma que, por
exemplo, a “ressurreicdo” de Tammuz, Osiris ou Dioniso (divindades sintentizadas por
James Frazer no século XIX sob a tematica dos dying and raising gods) €& sempre
pensada pela bibliografia especializada a partir do paradigma cristdo. Modernizacdo do
latim ressurrectione, a “ressurreicdo” € compreendida quase exclusivamente como a
paixdo do herdi cristdo, tendéncia a qual estimula, portanto, sua aplicagdo sempre
relativizada quando se trata de mitologias ndo-cristas. Se, por um lado, nao figura nos
escritos paleo-cristdos, por outro, neles sdao encontrados derivados amplamente
utilizados na documentacdo antiga de termos gregos como SHMIS<+@S+HK e
M YoM O+}M. Portanto, ndo apenas nao fora aplicado, na documentacdo encontrada,
relativamente aos fen6menos aqui estudados como nem ao menos fazia parte do

horizonte redacional da documentagao abordada, ainda que fosse conhecido pela



populacdo judaica romanizada. Por outro lado, os termos gregos encontram-se
amplamente utilizados.

Entre os escritos neo-testamentais redigidos em grego, o termo mais comumente
utilizado acerca de eventos de morte e ressurreicao fora SSermMIs«<+9S5+¥ <= o qual
pode ser traduzido por levante (no sentido de fuga ou remocdo de um local especifico),
insurreicdo, acordar e, por fim, erguer os mortos (BAILLY, 1963: 141). As nogdes de
acordar e de erguer os mortos foram particularmente importantes na construgdo do
sentido deste termo comumente utilizado na antigliidade e trazem, ao estudioso do
fendbmeno judaico-cristdo, problemas importantes a serem pontuados. Dentre os
documentos gregos antigos nos quais 0 termo SSerMIS$+#I5+X3< estd presente, é
interessante destacar as constantes referéncias por parte de Apolodoro em sua
Biblioteca. Nela sdao encontrados termos derivados das formas verbais
SoermIs<Vpe @conduzir ao alto, erguer, remover, acordar, excitar),
Soermll »OMOOSSH @subir, erguer-se - acerca dos astros),
SSerm¥ < +4:20X @erguer, acordar) e SSerml Vel X«<de (erguer, acordar). Os
conceitos sugerem o sentido de “erguer” e, também, de “acordar”. Desta forma, os mitos
narrados por Apolodoro indicam que, no século II a.E.C., ressurreicdo era um fen6meno
compreendido enquanto o re-animar-se de um corpo caido, como se desperto apdés um
sono profundo durante o qual a alma esteve ausente. Dentre eles, estdo presentes duas
concepcbes acerca da ressurreicdo: 1) O fendmeno no qual o morto é “erguido” do
Hades, como é o caso de Euridice (I, III, 2), Alceste (I, IX, 15), Sémele (III, V, 3), e
Protesilau (Epitome, 111, 30). 2) O fendmeno no qual um individuo “ergue” outro, o qual
estava morto, como fizeram Polidos (III, III, 1) e Esculapio (III, X, 3).

Nos documentos judaicos, o uso do conceito de ressurreicdo também divide-se em
discursos de tipos distintos, como no caso do Segundo Livro dos Macabeus, escrito
também no segundo século. Na versdo da Septuaginta do livro, encontramos, lado a
lado, duas concepgoes distintas de SoerBIs«++935+X3<, analogas aquelas identificadas em
Apolodoro:

E desejével passar para a outra vida &s m&os dos homens, tendo da parte de
Deus a esperanca de ser um dia ressuscitado por ele. Mas para ti, ao contrario, ndo
haverd ressurreicdo para a vida! (2Macabeus 7, 14)*

De acordo com o redator de 2Macabeus, portanto, seria possivel ser ressuscitado
por Deus como para a vida. Enquanto o primeiro sentido indica a origem do fendmeno
naquele que o provoca (através do genitivo QM O¢), o segundo sugere uma motivacdo
e, especificamente neste caso, uma mudanca de estado através da preposicdo M Xer<,

regente do caso acusativo. A coincidéncia destas formas de pensar a ressurreicao, tanto

L Mere

amfded O00.20&%sim M er@OX w2553 OIS+ 0Xm

ol =m

SHerOM ¢O0=m ON 450055+ [IMITS5K @er0ds” SermlOe¢<O+m ¢5-K< Ser00= 608

VBl TerMBrBeHK M Herk Rem=Mm O@erds M e+ #BXaD

ToerMIS+ @20 UK @erOds” TSOeréles

OX=



a partir daquele que a prové quanto a partir de seu resultado, resguarda o sentido
obscuro do conceito, o qual pode significar, simultaneamente, “acordar” e “voltar a vida”.
No primeiro caso, é possivel inferir que Deus “acorde” o homem, contudo, no segundo, o
problema torna-se complexo: o homem pode “acordar” para a vida ou, apos a morte, ser
“erguido” para a vida. A sentenga ndo apenas coloca em questdo a existéncia pds-morte
(sugerindo que ai se encontra a verdadeira experiéncia da Vida) como lanca luz sobre o

I A\Y

paradoxo da similaridade entre o sono e a morte: é possivel “erguer-se” de ambos,
através de uma SSermIS e @ TS5+ XK,

Indicaria, portanto, o conceito de SSermMIS«++#355+}3<, que morte e sono sao o
mesmo posto que, de ambos, é possivel “erguer-se”? Uma resposta negativa, apesar de
parecer a mais acertada, encobre a sutileza do problema. A principio, “morte” e “sono”
sdo fendbmenos a partir dos quais é possivel sair através de uma mesma acao
(SSermss <+ 35+X<). Contudo, os antigos mitdgrafos gregos e os primeiros cristdos ndo
estavam t3do certos desta distingdo. Morte e Sono ndo apenas sdo, algumas vezes,
percebidos como divindades-gémeas (ou tém uma mesma e simultéanea origem) mas,
inclusive, podem ser confundidos. O problema se aprofunda quando observamos
documentos nos quais o sono é um veiculo para o contato entre os vivos e 0os mortos
(pois questionam as fronteiras espaciais); nos quais sonhos proféticos indicam a morte
de um individuo (questionam as fronteiras temporais); e, por fim, naqueles onde os
mortos sao chamados a comparecer perante os vivos (questionam as fronteiras
metafisicas).

Sono e morte ndo sao o mesmo. Nao estamos aqui diante de uma identidade
heraclitica como encontrada no décimo quinto fragmento no qual celebra-se vida e morte
simultaneamente. Sono e morte sdo, um como o outro, um vinculo quase explicito na
féormula hesiodica de que sdo irméos, filhos de Nyx. Fraternizam como dioscuros - cujas
tochas flamejam, uma para baixo, a outra para cima - um negro e outro alvo, cada um
com os pés virados em uma direcdao. Ndo sdo, também, Caim e Abel, Cristo e Satanas,
inimigos atemporais. Sdo filhos do mesmo principio noturno, causas particulares para um
mesmo fim: da morte e do sono o homem desperta. Tanto para o morto, quanto no caso
do homem que dorme (caso sonhe), os contornos se desfazem e a descontinuidade
(conservadora da distingdo absoluta entre um e outro), é superada.

Quando, nas narrativas neo-testamentais de ressurreicdao lemos, em grego, que
alguns personagens nao estao mortos, mas dormem, explicita-se uma similaridade entre
os dois fendbmenos (posto que podem ser confundidos) e, ao mesmo tempo, suas
identidades particulares. Entretanto, a necessidade de manter em segredo o despertar de
Lazaro e da filha de Jairo, fenbmeno, ao mesmo tempo, encarado como milagre, leva-nos
a questionar: o que ha de tdo especial num individuo que desperta? Trata-se, mesmo, do

simples acordar de um sono profundo? Ou, significa afirmar que ndo estdo mortos em



definitivo, posto que ali se encontra alguém que os tirara daquele estado, como se
acordados?

Por um lado, as especulagdes religiosas gregas estavam impregnadas da idéia de
que a morte jamais é algo de definitivo. Isto fica implicito na intencdao de Dioniso, nas
Ré&s de Aristéfanes, de resgatar Euripedes do Hades e claramente explicito na concepgao
orfica de reencarnacdao como descrita no por Platdo no Fédon. Morte e vida, assim,
ocupam-se ciclicamente de tempos em tempos, de forma harmoénica e infindavel, como
parte de um sistema natural de criacdo e destruicdo tdao constante para o tempo do
Universo quanto a respiragao para o tempo dos animais. Por outro lado, a tradicao
judaico-cristd prevé uma Unica vida, seguida de um Unico fim, revertido apenas numa
também Unica e definitiva apoteose de Vida com a ressurreicdo absoluta e a instauragao
do reino divino.

A imagem dos dioscuros resguarda o vinculo obscurecido ao longo do tempo e
pela distancia entre o homem contemporaneo e os homens do segundo século da Era
Comum. Estes, ao contemplarem as trés figuras estampadas no bau de Cipselo em
Olimpia, poderiam distinguir, mesmo sem a inscricdo que as acompanha, a identidade de
Hypnos, Tanatos e Nyx, sua nutriz. Sequndo Pauséanias (5.18.1), o qual descreveu a
imagem, em seu brago direito, Nyx segura uma crianca branca adormecida e, no
esquerdo, uma outra, negra, com a aparéncia de alguém que dorme. Seus pés estdo
virados em direcGes opostas e sdo, explicitamente, na opinido do geodgrafo, Morte e
Sono. Representados em cores com sentidos opostos - branco / luminoso, negro /
sombrio — e com os pés direcionados também de forma oposta séo, contudo, embalados
pela mesma personagem. Nyx, aquela a partir da qual, segundo Hesiodo, Morte e Sono
foram gerados (Teogonia 212-213; 746-773), resguarda os irmaos em seus bracos. Nada
na imagem os qualifica como forcas em conflito apenas, em sentidos opostos. Se um
dorme, o outro parece dormir — se na Morte, o homem dorme, no Sono, parece dormir.

A imagem traz, novamente, o problema da fatalidade, do sono definitivo e
daquele do qual se pode acordar. Questiona, assim, o ciclo vida-morte-vida, como
podemos questionar o ciclo acordado-dormindo-acordado. Para o primeiro encontramos,
entre gregos e cristdos, ao menos trés respostas distintas: pode-se experimentar uma
forma de vida elevada apds a morte, uma forma distinta, mas ndo elevada de existéncia
ou, a nado-experiéncia definitiva que é a morte. Para o segundo, também podem ser
identificadas modalidades diferentes deste ciclo: por um lado, o homem pode, ao dormir,
experimentar uma forma mais elevada da vida, em contato com os deuses (neste
sentido, o carater ordinario da experiéncia desperta conjuga-a ao lado da Morte, e ndo da
Vida). Por outro, pode ter uma experiéncia onirica tdo banal quanto quando estava
desperto e, ao acordar, experimentar algo, também, de ordinario, como a vigilia anterior
ao sono. Por fim, é possivel, ao acordar, perceber-e modificado, como aquele que morre

e ao retornar a vida, tornou-se outro.



O vinculo implicito, para o estudioso contemporéneo, na descricdao dos filhos de
Nyx e nos episddios cristdos daqueles que retornam a vida, apesar da afirmacgdo de que
dormiam, define, portanto, a questao norteadora deste artigo: se Sono e Morte ndao sao o
mesmo, como sd0? Qual qualidade os caracteriza para serem confundidos, ou
representados como produto de um mesmo principio ao longo de um periodo de, ao
menos 400 anos? Ao direcionarmos nossa atencao para o “como” dos objetos e ndo o “o
gue” de cada um, damos um passo adiante: além das particularidades de cada fendmeno
(passo necessario enquanto meio, e nao fim), nos interessa a relacdo entre eles, como
sao relativos.

Se Morte e Sono confundem-se, fraternizam, afeicoam-se - pois tomam, um, as
feicGes do outro, como esclareceu Eudoro de Sousa (2004: 91) - ndo sdo, a principio, o
mesmo. Se, para os antigos gregos e as primeiras comunidades cristas, relacionam-se de
forma tdo intima, ndo estdo, entretanto, vinculados da mesma maneira num e noutro
universo conceitual, mitico e artistico. Relativamente a morte, esta figura enquanto
experiéncia, a experiéncia corpdrea de grau zero mas, ainda assim, uma experiéncia.
Qualquer que seja o sentido ontoldgico desta experiéncia, o poés-morte € um estado, um
estado comparavel ao sono e, portanto, a experiéncia do sono que ndo é auséncia de
experiéncia: o sonho.

Em seu terceiro capitulo de Ocultismo, Bruxaria e Modas Culturais, dedicado a
mitologia relativa a Morte, Mircea Eliade reflete acerca da mudancga de status ontoldgico
do homem provocada pela morte. Segundo ele,

a separacdo entre a alma e o corpo da origem a uma nova modalidade do ser. A
partir deste momento, o homem é reduzido a uma existéncia espiritual; se converte em
espectro, um "“espirito” (1997: 53).

Enquanto mudanca significativa paradigmatica de todas as outras ocorridas ao
longo da vida, a morte figura, portanto, enquanto metéafora iniciatica, de forma que
experimentamos, constantemente, modos e niveis de morrer (1997: 62). Isto também
significa, como afirma Eliade, que estamos antecipando experiéncias da morte ainda
qguando, por assim dizer, nos impulsionam as mais criativas epifanias da vida (idem). A
necessaria relacdo entre vida e morte explicita na sintese da coincidentia oppositorum
sugere a firme analogia entre a morte e a violéncia explosiva da Vida em termos
absolutos. Assim, enquanto o os ritos iniciaticos podem ser pensados enquanto “mortes”
dos iniciados, também os momentos de arrebentamento da experiéncia individual como o
sonho e o éxtase aceitam a mesma interpretagdo:

Os historiadores das religides podem ir mais longe e demonstrar que muitos
gestos e agbes da vida didria se relacionam simbolicamente com modos e niveis de
morrer. Qualquer imersao na obscuridade, qualquer irrupcao de luz, representa um
encontro com a morte. O mesmo pode ser dito de qualquer partida, alpinismo, voo,

nadar debaixo d’agua, ou alguma longa viagem, o descobrimento de um pais



desconhecido, ou inclusive um encontro com estranhos. Cada uma dessas experiéncias
recorda e reatualiza um lugar, uma figura ou um acontecimento de um desses universos
imaginarios conhecidos através das mitologias ou do folclore, ou pelos sonhos e fantasias
particulares. O que importa é que estes significados simbdlicos, mesmo inconscientes,
desempenham um papel decisivo em nossas vidas. E isto € confirmado pelo fato de que
simplesmente ndo podemos descartas estes mundos imaginarios, seja quando estamos
trabalhando ou pensando, descansando ou divertindo-nos, dormindo ou sonhando, ou
ainda quando tentamos, em vao, adormecer. (1997: 63-64)

Ao dormirmos, portanto, experimentamos um nivel ou modo de morte. Para os
antigos gregos, contudo, a analogia entre as duas experiéncias era seguramente mais
vasta do que sugere a reflexdo de Mircea Eliade. Ao longo de todo o classico Psigué,
sobre a idéia da alma e da imortalidade entre os gregos, Erwin Rohde retorna a analogia
entre a morte e o sono a partir do problema da auséncia da alma durante ambos os
fendbmenos. O sonho e o éxtase levam-no a afirmar que o homem desempenha uma
dupla experiéncia: vive nele, escondido nas entranhas do eu diariamente visivel, um
"segundo eu” com existéncia propria e suscetivel de desprender-se daquele para afirmar
sua independéncia (2006: 52). A alma, portanto, vive, em sonhos, sua vida verdadeira.
Rohde buscou demonstrar que ndo ha, na Iliada nem na Odisséia, nada comparavel a
idéia cristd da imortalidade da alma ou do conceito moderno do termo, e foi criticado por
Werner Jaeger em vista do uso, no texto homérico, de B4 em conexdao com
pessoas vivas. Segundo Rohde, a BHI®Mp2a< homérica ndo é uma “alma” no sentido que
atribuimos a palavra, mas sim no de /dolo ou imagem da vida. Por isso, ndo poderia ser
pensada em termos de imortalidade e, muito menos, de atividade no homem vivo.
Jaeger aponta, contudo, que a idéia homérica de imagem da vida, utilizada de forma
similar por Pindaro (fr. 131), sugere uma atividade e um principio imprescindivel ao
homem o qual ganha liberdade, por exemplo, na experiéncia onirica (2000: 79).
Contudo, o autor também assinala que ndo ha, em Homero, nada similar a concepcgédo de
Pindaro de uma origem divina da alma, nem de um dualismo que a separe do corpo.

Distanciando-nos do problema da imortalidade da alma, entretanto, observamos,
em termos de efeito, o vinculo estabelecido, em Homero, entre a atividade onirica e a
morte. Ao ver, em sonhos, a imagem de Patroclo, Aquiles (Iliada 23, 103 s.) chega a
antiga conclusao acerca da existéncia de um duplo do homem com vida prépria (ROHDE,
2006: 53). Odisseu, por sua vez, desce ao Hades, aconselhado por Circe, a fim de obter
de Tirésias a indicacdo acerca do caminho que deveria seguir para retornar ao lar
(Odisséia 10, 530 ss.). Desta forma, através do sonho, o homem podia obter os mesmos
resultados buscados pelos viajantes infernais, isto €, o contato com os mortos. Assim
como, morto o homem, sua alma vai ao encontro daquelas ha tempos afastadas do
mundo dos vivos, ao dormir, esta mesma poténcia pode transitar entre os mortos. Neste

sentido, o mundo dos mortos e o mundo onirico sdo, ao menos, conectados ou



sobrepostos. Do ponto de vista da alma, o espaco do outro do homem dele liberto pela
morte ou pelo sono, é um e o0 mesmo mundo.

Em ambiente judaico podia se encontrada a mesma concepcgdo, identificada na
documentagdo grega, do sonho enquanto espaco de interagao entre vivos e mortos. O
Talmud Palestino (composto entre os anos 200 e 400 da Era Comum) conservou
narrativas nas quais um personagem busca auxilio e interpretacdo rabinica para sonhos
com familiares mortos (Ma'aser Sheni 4-5). Esta possibilidade de rompimento das
fronteiras que distinguem os vivos e os mortos se desdobra em concepgdes, amplamente
discutidas tanto em ambientes judaico-cristdos quanto gregos, acerca do contato com os
deuses e da oneiromancia. Em seu tratado Acerca da divinagdo durante o sono,
Aristételes combate a opinido de que os sonhos “proféticos” sdo enviados pelos deuses:
sua concretizagdao ocorre apenas por coincidéncia (462b, 463b). A continuidade de tais
opinides estendeu-se ao séc. II E.C.: enquanto Galeno teve sua carreira médica prevista
em sonhos pelo pai, Artemidoro, por outro lado, defendeu o sentido divinatério dos
sonhos ditos “alegdricos”, ou seja, aqueles que significam uma coisa através de outra
(Oneirocritica 1, 2). Ja no inicio do século III, Tertuliano refletiu sobre o sentido
divinatério dos sonhos em vista de caracteristicas particulares a alma e afirmou que Deus
€ responsavel pela revelacdo de coisas ocultas e pode vir a ser conhecido através dos
sonhos (De Anima XLVII, 2). A posicao de Tertuliano figura, portanto, como um ponto de
encontro entre concepcdes gregas e judaicas® e define, em termos cristianizados, o
sentido divino do conhecimento, além de assinalar a idéia de que entrar em contato com
Deus é desvencilhar-se das amarras temporais e espaciais.

Enquanto, para o homem grego, os deuses podiam utilizar os sonhos enquanto
meio de comunicacao e aprendizado com os deuses, para um cristdo, eles eram um
veiculo de conhecimento sobre Deus, como apontou Christine Walde (1999: 122). E
importante, contudo, assinalar que esta distingao ocorre mais em termos gerais do que
no conjunto da documentagdo avaliada: Tertuliano sugere ter se inspirado nos estdicos
ao afirmar a possibilidade do conhecimento de Deus através dos sonhos (De Anima XLVI,
10). Uma outra distingao refere-se ao privilégio dado a experiéncia onirica de conteldo
divino. Nas praticas cultuais dirigidas a Esculapio, a incubagdo era buscada, via de regra,
com objetivos médicos, ndao misticos. O “contato” com o deus, por assim dizer, ocorria de
forma natural, ao menos, esvaziada de qualquer conteldo de privilégio: os doentes

curados por Esculapio ndo eram “eleitos” como o foram José, Jacé e Daniel. Entre as

> No caso grego, destacam-se, por um lado, os portdes descritos na Odisséia (XIX, 560-569): o primeiro é passagem
dos sonhos transmissores de coisas verdadeiras e o segundo, dos que ndo se concretizam. Por outro, os estdicos
insistiam na capacidade de Deus de revelar-se nos sonhos a fim de instruir os homens (TERTULIANO, De Anima
XLVI, 10). No ambito do judaismo, as experiéncias onirico-visionarias de José, Jacd e Daniel, resguardam o
conhecimento do porvir e figuram como revelagdes das coisas divinas. Neste ambiente, o redator do Livro de Jé (33,
14ss) procurou esclarecer o fendmeno: Deus fala de um modo e depois de outro, e ndo prestamos atencdo. Em
sonhos ou visées noturnas, quando a letargia desce sobre os homens adormecidos em seu leito: entdo ele abre o
ouvido dos humanos e ai sela as adverténcias que lhes da.



populagoes cristds, por sua vez, Deus deveria ser buscado em éxtases oniricos. Segundo
Guy Stroumsa, o qual assinala a oneiromancia como o Unico método divinatdrio ndo
rejeitado categoricamente pelos cristaos, dentre estes,

assim como no Judaismo rabinico e, posteriormente, no Isld, sonhos e visbes
adquiriram um novo status, liminal e ambiguo, o qual mantinha aberta a possibilidade de
uma revelacao continua de Deus (1999, 195).

A possibilidade de contato com a divindade ou com os mortos implica,
necessariamente, na existéncia de um espaco distinto daquele da experiéncia concreta e
objetivada. Pensar sobre este espacgo significa, por sua vez, flertar com o incomunicavel.
Como a morte, o sonho sé pode ser objeto de conhecimento por aquele que ndo esta
submetido a ele - o homem acordado. Neste sentido, Patricia Kilroe admitiu que o sonho
s6 é experiéncia enquanto é sonhado e, por outro lado, podemos analisa-lo apenas
enquanto testemunho textual: nossa memdria daquela experiéncia, quer a informemos
quer ndo, é o texto do sonho (2000:127). Apesar de nenhum testemunho ser tdo
satisfatério quanto o acesso direto ao préprio sonho, este é impossivel® e, portanto, se
ndo podemos atingi-lo enquanto experiéncia, o discurso acerca dele deve bastar-nos
como objeto valido de analise (JUNG, 1974: 97).

Espaco de interacao entre mortos e vivos, mortais e imortais, o sonho caracteriza-
se, no mundo antigo grego e judaico-cristdo, como um universo de possibilidades
infinitas. O contato com Deus - objetivo fundamental do sonho - reduz as fronteiras
temporais e espaciais as quais o homem esta sujeito no interior da realidade objetiva.
Lugar da liberdade da alma, como o é o pds-morte, o sonho torna-se, necessariamente,
espaco a ser controlado e determinado por uma oneirocritica em conformidade com o
horizonte de valores da comunidade onde ocorre. A alma em estado onirico &, portanto,
o duplo subversivo do sujeito politico. Guy Stroumsa e David Shulman chegam a uma
conclusdo semelhante quando avaliam a experiéncia onirica nas religides reveladas:

Apesar de podermos detectar uma clara redugao da poiesis expressa em sonhos
na transicdo da cultura classica tardia para o cristianismo, a atividade onirica retém nele
um papel crucial, apesar de renovado. (...) O que isso demonstra, ao menos, é que
mesmo nas religibes reveladas, os portdes da revelagdo jamais podem tornar-se
hermeticamente fechados. Aqui os sonhos exercem uma funcao fundamental. Deve ser
enfatizado que enquanto o sonho é, normalmente, em certo sentido, um fendmeno

pessoal, através dele o individuo pode desenvolver um vinculo direto com a divindade -

3 Esta impossibilidade levou Norman Malcolm (1959) a afirmar que o sonho ndo é uma experiéncia pois esta implica
em pensamentos (consciéncia da experiéncia) e estes dependem da linguagem (capacidade de declarar “eu estou
tendo esta experiéncia) enquanto o uso desta indica que o individuo esta acordado e, portanto, ndo esta sonhando
(DREISBACH, 2000: 36). Ao longo da década de 60 esta proposta foi questionada por intelectuais que observaram a
possibilidade de producdo de julgamento e de consciéncia durante o sonho (DREISBACH, 2000: 37). Uma abordagem
similar foi construida por Jean-Didier Urbain ao analisar o problema da morte. Para ele, a morte e os mortos existem
apenas no nivel da linguagem: A Morte, afinal, sé existe através das representagoes poéticas do invisivel que lhe dao
uma consisténcia, uma densidade, uma forma (1997: 383).



e, portanto, seu grande perigo para as hierarquias religiosas e ortodoxias. Os sonhos sao
freqlientemente a rota direta para a heresia. (1999: 05)

A nocao de liberdade da alma, por sua vez, foi analisada por E. R. Dodds no sexto
capitulo de Os Gregos e o Irracional, no qual enfocara a atitude grega diante da
experiéncia onirica. Para Dodds, o sonho é a Unica experiéncia pela qual os homens
podem escapar dos ofensivos e incompreensiveis grilhbes do tempo e do espaco (2002,
p. 107). Segundo ele, a partir do século V a.E.C., ganharam terreno outras formas de
encarar a atividade onirica e as mentes religiosas passaram a estar inclinadas a ver nos
sonhos uma prova dos poderes inatos da alma, passiveis de ser exercidos quando
liberados dos vulgares incbmodos do corpo através do sono (2002: 123). Ao mesmo
tempo, a morte e o contato com os mortos atuam enquanto formas de rompimento
destas fronteiras. Num trabalho anterior (GUERRA, 2008), demonstrei, a partir da
documentagdo grega e judaico-crista, que a confluéncia do tema da ressurreicdo e do
casamento sagrado faziam parte de um mesmo complexo religioso acerca da idéia de
libertagcdo das fronteiras da mortalidade as quais o homem é submetido. Convém
compreender a morte, a partir da idéia do abandono da alma, no mesmo sentido.
Segundo Georges Bataille, com ela o homem retornarda a continuidade perdida,
agrilhoada pela descontinuidade da experiéncia individual (2004, passim). A morte, para
Bataille, é o elemento de re-fundacdo da vida no qual os individuos - seres descontinuos
- experimentam o fim de sua individualidade, ou seja, retornam a um estado primitivo
de continuidade. Enquanto individuos, submetidos as conformagdes do tempo, do espago
e das esferas cosmicas, os homens s6 podem provar do alento de continuidade que é a
morte através dos sonhos, um dos muitos niveis e modos de morrer experimentados ao
longo da vida. Neles, o homem pode estar no futuro e no passado, conhecer o que
estava oculto, andar entre os deuses e 0s mortos.

E importante retornar, contudo, a um problema ja sinalizado: os antigos gregos e
0os primeiros cristdos certamente exploraram, na literatura e nas artes, o poderoso
vinculo entre os fenbmenos aqui analisados. Cada um destes grupos, plurais em seu
interior — entre os quais, ndo esquecamos, floresceu, com o advento do helenismo, um
profundo transito de bens culturais - apreendeu e reelaborou este vinculo sob diferentes
enfoques e distintas matrizes. Do ponto de vista do sonho, E. R. Dodds assinala sua
conformagao ao horizonte de sentidos de um determinado povo, pois seu
desaparecimento durante o colapso de um grupo social indica que os sonhos sao
transmitidos culturalmente. Este processo pode ser especialmente observado nas
sociedades primitivas:

Em muitas sociedades primitivas ha estruturas de sonho que dependem de um
tipo de crenca que é socialmente transmitido, e (...) elas ja ndo ocorrem quando a crencga
para de ser alimentada. Nao é apenas a escolha deste ou daquele simbolo, mas a propria

natureza do sonho que parece conformar-se com um padrdo rigido imposto pela tradigao.



E evidente que tais sonhos estdo intimamente relacionados ao mito, do qual se tem
falado, com razdo, tratar-se do pensamento onirico de um povo, assim como o sonho
seria 0 mito do individuo. (2002: 109)

Uma perspectiva semelhante a de Dodds é defendida por Guy Stroumsa e David
Shulman®. Para eles, o sonho figura enquanto um ato cultural. O lugar por ele ocupado,
assim como o papel que desempenha e o status da atividade onirica, sdo fortemente
influenciados pelas tradicbes culturais e atitudes religiosas (1999: 3). Desta forma,
torna-se imprescindivel investigar, nos ambientes aqui privilegiados, os tipos de sonhos
passiveis de serem encontrados na documentagdo antiga. Numa obra citada por Dodds,
Primitive Culture in Greece, H. J. Rose distinguiu trés maneiras pré-cientificas de encarar
a atividade onirica: a experiéncia vivida em sonhos enquanto fato objetivo; a suposigdo
de que se trata de uma visao da alma quando, temporariamente fora do corpo, ela visita
o mundo espiritual; a interpretagao simbdlica (DODDS, 2002: 109).

Dodds parte da estrutura proposta por Rose para analisar a documentacdo grega.
Nos poemas homéricos, por exemplo, os sonhos sdo, na maioria das vezes,
compreendidos como um fato objetivo: a visita de uma figura onirica (OMM ¥OOX), a
qual existe espacial e independentemente do sonhador. Esta pode ser um deus, um
fantasma, um mensageiro de sonhos ou uma “imagem” (N X£+e[ImW) criada para a
ocasido’. Nestes casos, 0 sonhador permanece passivo e, apenas raramente, diz algo ou
move-se. Além disso, ele ndo acredita estar em outro lugar e sabe que estad adormecido,
pois a figura onirica esforga-se por informa-lo disso. De acordo com Dodds, esta
tendéncia homérica insere-se na concepcdo grega, expressa pela lingua, de que ndo se
tem um sonho, mas se vé um sonho - OWSSO X2 Xmc= M EeOmXOm X2 Xm
(2002: 110). O sonho, além disso, ndo é apenas uma “visita” ao sonhador, mas também
uma entidade que o “vigia”. Outras duas concepcbes presentes nos poemas homeéricos e
observadas por Dodds sdo a idéia de sonhos de ansiedade (como expressdo do desejo de
algo jamais alcancado) e da interpretacdo necessaria ao simbolismo presente nos
sonhos. O autor conclui, diante da proposta de Rose, que, para os gregos, como para
outros povos antigos, a distincdo fundamental se estabelecia entre sonhos significativos e
néo-significativos (2002: 111). No que diz respeito a “outros povos”, Dodds langa mao
da distingdo de G. Bjorck e Lévy-Bruhl de sonhos “significativos” e “nao-significativos”.

No interior da primeira categoria, trés tipos de experiéncia podem ser observadas: o

* De fato, a conformacdo cultural da atividade onirica é sempre lembrada pelos estudiosos que ocupam-se do
problema. Sonu Shamdasani aponta que enquanto o sonho é percebido como um fenémeno universal, as concepcoes
sobre os sonhos variam entre culturas diferentes e épocas diferentes (2003: 02). Guy Stroumsa, por sua vez, sugere
a improbabilidade de um individuo sonhar com elementos exéticos relativamente a cultura no qual estad inserido
(1999: 189). Podemos observar, portanto, que tanto do ponto de vista da préopria atividade onirica quanto do sentido
atribuido a ela, o sonho é um bem cultural desenvolvido no tempo e no espago e, nos infinitos encontros entre estas
dimensdes, infinitamente multiplicado.

> Alguns exemplos citados por Dodds sdo Iliada 23.65 e Odisséia 6.20. O uso, incomum, de ORM %00 como
“experiéncia onirica” parece ocorrer apenas na expressdo M W COmM X3Jes @&I/. 22.199; Od. 19.541, 581).



sonho simbdlico, metafoérico; uma “visdo” que figura como antecipacdo direta de eventos
futuros; o “oraculo”, ou seja, quando, em sonhos, uma figura de autoridade revela
explicitamente como sera o futuro ou como alguém deve ou ndo proceder. Segundo
Dodds, sonhos deste tipo eram particularmente comuns na antiglidade, cuja literatura
esta cheia destes sonhos “enviados por deuses” (2002: 111). Este é o caso expresso em
inscricdoes votivas (a maioria do periodo helenistico ou romano) nas quais é afirmado que
esta ou aquela oferenda fora feita de acordo com um sonho, ou apds uma visao onirica.
Em sua analise, Dodds assinala a recorréncia destes chamados “sonhos divinos” em
diversas das culturas antigas, como registrado em sua literatura. No caso do judaismo
antigo, Iahweh manifesta-se, por vezes, apenas como uma voz. Noutras situacdes é um
homem de grande estatura e andénimo, como surgem também os deuses nos sonhos
gregos (2002: 114).

Quanto a atividade onirica no ambito judaico-cristdo, devemos levar em
consideracdao, também, a pluralidade de concepgdes encontradas ao longo da histoéria da
religido judaica. Segundo John Priest, no Antigo Oriente Proximo, as experiéncias oniricas
foram registradas de trés maneiras distintas: revelagdes divinas que exigiam ou ndo
interpretacdo (“sonho mensagem”), reflexos sintomaticos da “salde” fisica e espiritual do
sonhador (“sonho simbdlico”) e profecias nas quais eventos vindouros eram
prognosticados (“sonho profético”) (2001: 62). Este padrdo, de acordo com Priest, fora
seguido nos relatos do Antigo Testamento, principalmente no que diz respeito ao sonho
enquanto mensagem, contudo, tais referéncias sempre enfatizam o sentido divino da
mensagem, e ndao o fato dela ser obtida em sonhos. Pode-se dizer que, no Antigo
Testamento, o sonho é menos um fenémeno psicolégico do que, acima de tudo, uma
tradicdo e uma histéria religiosa (2001: 65). Ao contrario do que ocorre nos relatos
homéricos, nos quais o sonhador é, freqlientemente, uma personagem passiva, no
Antigo Testamento os sonhos sdo raramente descritos como um fené6meno isolado. Séo
encontradas mengdes regulares a visdo e a fala: ndo sé Deus fala nos sonhos, mas os
homens respondem e ocasionalmente sdo registradas longas conversas dentro do sonho
(2001: 66). Assim, segundo Priest, o fenbmeno onirico em sua totalidade era
considerado como algo relacionado ou mesmo equivalente a Palavra, suprema expressdo
hebraica do modo de Deus se comunicar e se revelar (2001: 66).

A contribuicdo de John Priest ao estudo da experiéncia onirica no judaismo deve
ser complementada com o estudo de Johan Maier acerca do judaismo intertestamentario.
Ao analisar as vicissitudes ocorridas no interior do género profético, Maier aponta que, no
judaismo antigo, a palavra de Deus era recebida pelos profetas através de revelagées
recebidas em sonhos, visées e audigdes, eventualmente em estado de éxtase (2005:
130). Neste sentido, os “sonhos-revelagdes” exerciam uma funcdo semelhante a de um
oraculo, como no caso de alguns tipos de sonhos, a exemplo daqueles analisados por E.

R. Dodds e ja mencionados aqui. Como oraculos, tanto a revelacdo quanto o sonho



precisavam de interpretacao e, segundo Maier, esta necessidade era reforcada pelo papel
desempenhado pelos sonhos nas antigas narrativas aulicas, assim como pela historia de
José (2005, p. 130). Os métodos hermenéuticos da interpretacdo de oraculos e sonhos,
por sua vez, influenciaram profundamente nos métodos de interpretacdao da escritura
hebraica. Maier ndo fica admirado diante de sua transferéncia para os pesharim em vista
da importancia atribuida aos sonhos como veiculos de revelagdo divina: como o sonho
precisa de uma interpretacdo, assim também a palavra profética e até cada
pronunciamento que possa ser relacionado com o fim do mundo (2005, p. 145). Ele
chama atencdo, no Novo Testamento, para as alusdes escatoldgicas na interpretacao de
algumas parabolas, cujo texto ndo contém a declaragdo teoldgica visada mas, por outro
lado, é acrescentado de sua interpretacdo (2005, p. 145). A necessidade de interpretacao
pode ser observada, por exemplo, no discurso de Jesus presente no Evangelho Secreto
de Judas (45-46). Apds uma visdo (fendbmeno o qual, como foi mencionado, retém uma
natureza revelatéria tanto quanto o sonho), Judas recorre a Jesus para que este o
esclareca o sentido do que vira - no caso, uma casa de dimensdes incompreensiveis.
Jesus, a partir da narrativa apresentada pelo interlocutor, informa-o de que o edificio
visto € uma morada sagrada, na a qual nenhum mortal é permitido entrar e apenas os
santos podem habitar. Como fora mencionado, segundo Guy Stroumsa, a oneiromancia
foi o Unico método divinatério ndo rejeitado categoricamente pelos cristdos, contudo, o
intérprete onirico passa a ser visto com desconfianca (1999: 193). Stroumsa afirma que
tais profissionais chegaram a ser banidos do batismo pela igreja primitiva e qualquer
adulto era considerado capaz de interpretar os proprios sonhos. A presenca de Jesus
como oneirocritico no Evangelho de Judas, por sua vez, abre espaco ao questionamento
sobre a legitimidade de tal profissional entre as comunidades cristds do terceiro e quarto
séculos. A afirmacdo de Sinésio de Cirene, um neo-platonista convertido ao cristianismo
no quarto século, de que aos vinte e quatro anos é imperdoavel gue um homem precise
de um intérprete para os proprios sonhos (STROUMSA, 1999: 194) deve, portanto, ser
reavaliada diante da explicita permanéncia do oneirocritico para além dos politeismo
helenistico e no interior do monoteismo judaico-cristao.

Acerca desta necessidade interpretativa, Amos Wilder aponta que a associagao
dos sonhos a uma orientagao figurava como um cliché narrativo, uma tradigdo tanto no
mundo hebraico quanto no politeista. Wilder propde uma analise similar a de John Priest
acerca da importéancia, ndo do fenbmeno, mas da revelagdo nele contida, quando narra o
episddio no qual, guiado por um sonho, Paulo dirige sua campanha para a Europa através
do Bosforo (Atos dos Apdstolos 16, 9). O estado psiquico do sonhador ndo é importante,
ao contrario da mensagem recebida. Contudo, Wilder observa no Novo Testamento a
auséncia da interpretagdo dos sonhos (segundo ele, distinta da explicagdo de visdes) pois
Deus, apesar de permanecer oculto, deseja ser compreendido e, portanto, ndao expressa-

se ambiguamente. Os sonhos neo-testamentais ndo apenas sdo raros como ndo



comprometem nem figuram como elemento essencial da mensagem evangelista e, desta
forma, caracterizam-se como ponto de comparacdo interessante em relagdo a narrativa
visionaria do Evangelho de Judas. Esta raridade, segundo Wilder, corresponde a principal
tendéncia do judaismo tardio do Segundo Templo e contrasta com o panorama luxuriante
do helenismo contempordneo e até mesmo com o ressurgimento desses temas na
tradigcdo rabinica (2001: 72-73).

Apesar da escassa freqliéncia (em comparagao com o Antigo Testamento) dos
sonhos enquanto revelagdes durante o sono, o corpus Neo-Testamental é abundante em
visdes e audicOes. Desta forma, o uso significativo do conceito de “sonho” surge
paralelamente a idéia de “visdo”: Vossos filhos e vossas filhas profetizardo
(OO00Ox 26N @+O@+XM), vossos jovens terdo visbes OGO ¥ ONOMEISH) e
vossos velhos sonhardo BN WMeOMXOX< M meOmXSs.Oxn+OmMeSsK) (Atos dos
Apéstolos, 22, 17). Segundo Wilder, os sonhos sdao moldados, na escritura crista, pela
consciéncia escatolégica como, por exemplo, no Apocalipse de Jodo, o qual compreende
uma série de visOes e audigdes no quadro mais amplo da revelagdo comunicada ao autor,
o qual a “vira” em Patmos “em espirito” (2001: 73). Tais visOes, entretanto, ndo eram
experimentadas por todos os comuns mortais. De acordo com Tertuliano e outros dos
primeiros autores cristdos, os sonhos proféticos e divinatérios eram reservados apenas
aos puros de corpo e mente. Esta concepcdo ja havia sido assinalada por Platdo, pelos
estbicos e por Cicero (Da Divinagdo, 1.60), o qual notara que quanto mais livre € um
homem de suas paix0es, maior a probabilidade de ter sonhos proféticos (KILBORNE,
1986: 51).

A pertinéncia do sonho enquanto objeto pertinente ao estudo das sociedades
antigas e contemporaneas — defendida por Charles Stewart em sua introducdo a edigdo
de enfoque antropoldgico da revista Dreaming (2004) - levou Benjamin Kilborne a
afirmar que os sonhos podem tanto refletir como serem refletidos no horizonte de
valores de um grupo cultural. Os sonhos significativos podem, segundo sua origem, ser
euforizados ou disforizados e, simultaneamente, atribuir valor a experiéncia cultural
analoga aquela nele vivida.

O problema do dualismo reflete-se na idealizagdo de sonhos a respeito dos quais,
acreditava-se, eram os mais claros, desejaveis e significativos comunicados das
divindades (isto é, sagrados) por um lado e a condenacdo de sonhos supostamente
fundamentados a partir de necessidades e sensagoes fisicas (ou seja, profanas) por
outro. No escopo das crencgas cristds, este problema era exacerbado por uma dicotomia
entre os sonhos enviados por Deus e aqueles enviados por demoénios. Este tipo de
dicotomia também existe no Isld mas |a é suavizada por uma multiplicidade muito maior
de demonios. Desta forma o dualismo pode inculcar e individualizar valores culturais e
religiosos fundamentando-os em crengas pessoais e na experiéncia onirica (KILBORNE,
1986, p. 51)



Neste sentido, eles figuram tanto quanto indicios da comunicacdo com seres
sobrenaturais como fundamento para reflexdes sobre a experiéncia ndo-corpdrea analoga
da morte na qual, como nos sonhos, estilhacam as fronteiras temporais, espaciais e
metafisicas sob as quais o vivente esta submetido.

O sonho, em ambas as tradigOes religiosas figura, portanto, enquanto um espago
privilegiado de rompimento das fronteiras entre homens e deuses, contudo, em cada
ambiente cultural, o sentido, a freqUiéncia e a possibilidade deste fenémeno diferem. No
sono e na morte, a alma torna-se livre. Para cada experiéncia cultural, o sentido desta
liberdade é diferente, como pode ser observado no lugar social ocupado pela atividade
onirica. O problema da liberdade durante o sonho é privilegiado por Stroumsa e
Shulman, os quais, além de o pensarem do ponto de vista homem-divindade, o analisam
subjetivamente (a idéia de individuo enquanto entidade particular, finita e destacada),
temporalmente e espacialmente. Assim, no interior de tradigdes religiosas onde o sujeito
€ percebido enquanto uma entidade bem definida, em oposicdo ao mundo exterior,
surgird uma cultura onirica distinta daquelas com origem em ambientes nos quais o self
ndo é real num sentido ontoldgico profundo, estd fadado a dissolver-se ou é
interpenetrado por elementos impessoais (1999: 06). Além disso, quando nos referimos
ao mundo exterior e ao cosmos, também tocamos no problema da relagdo temporal. Os
autores refletem:

Os sonhos suprimem ou criam o tempo? Eles o prolongam ou reduzem? Sonhos
podem referir-se ao passado, tanto o real quanto o mitico. Eles também podem referir-se
ao futuro, tanto como divinagao (o que normalmente sugere o futuro imediato, o qual
pode ser previsto e, muitas vezes, manipulado) ou enquanto Utopia, o sonho de um
futuro ideal, paralelo, de certa forma, ao tempo ideal original, o Urzeit ou o inicio mitico
da Histdria. (1999: 07)

Desta forma, se os sonhos colocam em evidéncia o problema do sujeito, tanto do
ponto de vista de uma dicotomia entre mortalidade e divindade, como espacialmente e
temporalmente, figuram enquanto espagos de dissolucao de limites, no mesmo sentido
em que um padrdao de acdo relativo a ressurreigdo ou a hierogamia, e da mesma forma
que o faz o complexo mitico da androginia ritual. Ao voltarmo-nos ao nosso problema
inicial - como fraternizam morte e sono - definimos a atividade onirica como um veiculo
privilegiado de analise. Se o sono é irmdo da morte é porque, dormindo, o homem
experimenta diariamente o mesmo desmoronamento de suas fronteiras fundamentais a
ocorrer quando estiver morto e, finalmente, sua alma liberta podera habitar entre os
deuses, coabitar em diferentes moradas e submeter o tempo. Como na morte, o homem
gue dorme despe-se de intencdo, perde-se subjetivamente por estar suspenso enquanto
ator. O sono figura, assim como a atividade sexual, enquanto um vislumbre da
continuidade a qual o homem retorna plenamente apenas na morte (BATAILLE, 2004:

35). Mais do que perder-se, quando sonha, o todo é incorporado. Tempo, espaco,



sonhador e sonho confundem-se. Ao contemplar a dissolucao de todas as fronteiras, o
sonhador tem uma experiéncia de continuidade: nenhum abismo interpde-se entre si e
outrem (BATAILLE, 2004: 22). A mesma dissolucdo de contornos ocorre na morte, mas
num sentido coincidentemente oposto: enquanto no sonho os limites desfazem-se numa
reunido absoluta, na morte, o sujeito estd ausente, dando lugar ao Nada. O primeiro
fendbmeno é trans-objetivo no sentido de incorporacdo excessiva. O segundo o é por
esvaziamento total, por fazer existir um Nada substanciado pelo discurso produtor de
imagens que servem de écrans protetores entre ele e os vivos (URBAIN, 1997: 384). Em
ambos os casos, resta uma unidade, seja ela excessiva e cadtica, seja ela o Negro e o
Vazio que engendram a existéncia. E este restante, este irredutivel, que fraterniza Sono
e Morte. Fraternizam em vista do sonho, que os alinha ao lado de toda experiéncia
simbdlica de dissolugao de contornos. O sonhador, como o morto, tem a alma liberta de
si, do tempo, do espacgo. Ao sonhar, é si mesmo e outro, antes e depois, aqui e la. Neste

sentido: nds, enquanto e através.

OBRAS DE REFERENCIA

BAILLY, Anatole. Dictionnaire Grec Francais. Paris: Hachette, 1963.

KILBORNE, Benjamin. Dreams. In: ELIADE, Mircea. Encyclopaedia of Religion. New York:
MacMillan Publishing Company. 1986.

URBAIN, Jean-Didier. Morte. In: Enciclopédia Einaudi. Lisboa: Imprensa Nacional — Casa
da Moeda, 1997.

DOCUMENTACAO

BIBLIA DE JERUSALEM. S&o Paulo: Paulus, 2000.

COSTA, Alexandre. Heraclito: fragmentos contextualizados. Rio de Janeiro: Difel, 2002.
DILLON, Matthew. Aristophane’s Frogs. Perseus Digital Library, 1995.

FOWLER, Harold Norton. Plato"s Phaedo. Cambridge: Harvard, 2005.

FRAZER, Sir James George. Apollodoru s Library. Cambridge: Harvard, 2001.

KASSER, Rodolphe. MEYER, Marvin. WURST, Gregor. Gaudard, Frangois. The Gospel of
Judas. Washington: National Geographic Society. 2007.

JONES, W. H. S. Pausania’s Description of Greece. Cambridge: Harvard, 1918.
MURRAY, A. T. Homer s Iliad. Cambridge: Harvard, 1924.

MURRAY, A. T. Homer s Odyssey. Cambridge: Harvard, 1924.

SMYTH, Herbert Weir. Aeschylu’s Eumenides. Cambridge: Harvard, 1926.

WHITE, Hugh. Hesiod ‘s Theogony. Cambridge: Harvard, 2002.

BIBLIOGRAFIA
BATAILLE, Georges. O Erotismo. Sao Paulo: Arx, 2004.



DE SOUSA, Eudoro. Mitologia. Histéria e Mito. Lisboa: Imprensa Nacional - Casa da
Moeda, 2004.

DODDS, E. R. The Greeks and the irrational. Los Angeles: University of California, 1951.
DREISBACH, Christopher. Dreams in the History of Philosophy. In: Dreaming.
Washington, Vol. 10, N. 1, Pp. 31-40, 2000.

ELIADE, Mircea. Ocultismo, brujeria y modas culturales. Buenos Aires: Paidds, 1997.
FRAZER, James. The Golden Bough. Nova York: Touchstone, 1996.

GUERRA, Lolita. Entre dois mundos: ressurreicao e hierogamia nas mitologias grega e
judaico-crista. Rio de Janeiro: UFRJ, 2008. Dissertagao de Mestrado.

HASAN-ROKEM, Galit. Communication with the dead in Jewish Dream Culture. In: In:
SHULMAN, David. SROUMSA, Guy. Dream Cultures. Oxford: Oxford University Press,
1999. Pp. 213-232.

JAEGER, Jaeger. La teologia de los primeros fildsofos griegos. Cidade do México: Fondo
de Cultura Econémica, 2000.

JUNG, Carl Gustav. Dreams. Princeton: Princeton University, 1974.

KILROE, Patricia. The Dream as Text, The Dream as Narrative. In: Dreaming.
Washington, Vol. 10, N. 3, Pp. 125-137, 2000.

MAIER, Johan. Entre dois testamentos. Sao Paulo: Loyola, 2005.

PRIEST, John. Mito e Sonho na Escritura Hebraica. In: CAMPBELL, Joseph. Mitos, Sonhos
e Religido. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001. Pp. 50-69.

ROHDE, Erwin. Psique: la idea del alma y la inmortalidad entre los griegos. Cidade do
México: Fondo de Cultura Econdémica, 2006.

SHAMDASANI, Sonu. Jung and the making of modern psychology. Cambridge:
Cambridge University Press, 2003.

SHULMAN, David. STROUMSA, Guy. Dream Cultures. Oxford: Oxford University Press,
1999.

STEWART, Charles. Introduction: Dreaming as an Object of Anthropological Analysis. In:
Dreaming. Washington, Vol. 14, N. 2-3, Pp. 75-82, 2004.

STROUMSA, Guy. Dreams and visions in early Christian discourse. In: SHULMAN, David.
SROUMSA, Guy. Dream Cultures. Oxford: Oxford University Press, 1999. Pp. 189-212.
WILDER, Amos. Mito e Sonho na Escritura Crista. In: CAMPBELL, Joseph. Mitos, Sonhos e
Religido. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001. Pp. 70-92.



