
RJHR 2 (2009) – Lolita Guimarães Guerra 

 

1 

 

A experiência onírica no mundo antigo: um estudo acerca das relações entre sono e 

morte na documentação grega e judaico-cristã. 

Lolita Guimarães Guerra 
Universidade Federal do Rio de Janeiro 
http://lattes.cnpq.br/8265934627165129 

 

Resumo 
O presente artigo sugere uma reflexão acerca dos vínculos entre o sono e a morte 
explícitos na documentação antiga grega e judaico-cristã a partir do fenômeno onírico 
enquanto experiência a qual, como a morte, coloca em evidência o problema da alma e 
estabelece um espaço de transgressão das fronteiras temporais, espaciais e metafísicas 
às quais o mortal encontra-se submetido. 
 
Palavras-chaves 
Ressurreição – Sono – Morte – Sonho - Alma. 
 
Abstract 
The present article suggest a reflection on the bounds between sleep and death explicit in 
the ancient Greek and Judeo-Christian documentation from the point of dreaming as an 
experience that, as much as death, highlights the problem of the soul and establishes a 
temporal, spatial and metaphysical transgression of the boundaries to which the mortal 
being is submitted. 
 
Keywords 
Resurrection – Sleep – Death – Dreaming - Soul. 

 

O termo “ressurreição”, por vezes vinculado a mitos cujos personagens são 

envolvidos em eventos de morte e retorno à vida, constitui-se num construto moderno e, 

portanto, precisa ser pertinentemente avaliado e reelaborado antes de aplicado a 

sociedades antigas. Amplamente vinculado a um tipo de fenômeno mítico-ritual 

específico, isto é, o drama cristão de morte e retorno à vida, quando aplicado a 

mitologias não-cristãs, o conceito revestiu-se de caráter relativo, de forma que, por 

exemplo, a “ressurreição” de Tammuz, Osíris ou Dioniso (divindades sintentizadas por 

James Frazer no século XIX sob a temática dos dying and raising gods) é sempre 

pensada pela bibliografia especializada a partir do paradigma cristão. Modernização do 

latim ressurrectione, a “ressurreição” é compreendida quase exclusivamente como a 

paixão do herói cristão, tendência a qual estimula, portanto, sua aplicação sempre 

relativizada quando se trata de mitologias não-cristãs. Se, por um lado, não figura nos 

escritos paleo-cristãos, por outro, neles são encontrados derivados amplamente 

utilizados na documentação antiga de termos gregos como �����������e 

	
	����. Portanto, não apenas não fora aplicado, na documentação encontrada, 

relativamente aos fenômenos aqui estudados como nem ao menos fazia parte do 

horizonte redacional da documentação abordada, ainda que fosse conhecido pela 



população judaica romanizada. Por outro lado, os termos gregos encontram-se 

amplamente utilizados.  

Entre os escritos neo-testamentais redigidos em grego, o termo mais comumente 

utilizado acerca de eventos de morte e ressurreição fora �����������
 o qual 

pode ser traduzido por levante (no sentido de fuga ou remoção de um local específico), 

insurreição, acordar e, por fim, erguer os mortos (BAILLY, 1963: 141). As noções de 

acordar e de erguer os mortos foram particularmente importantes na construção do 

sentido deste termo comumente utilizado na antigüidade e trazem, ao estudioso do 

fenômeno judaico-cristão, problemas importantes a serem pontuados. Dentre os 

documentos gregos antigos nos quais o termo ������������está presente, é 

interessante destacar as constantes referências por parte de Apolodoro em sua 

Biblioteca. Nela são encontrados termos derivados das formas verbais 

�����
���conduzir ao alto, erguer, remover, acordar, excitar), 

���	���������subir, erguer-se – acerca dos astros), 

������������erguer, acordar) e ���	
	���� (erguer, acordar). Os 

conceitos sugerem o sentido de “erguer” e, também, de “acordar”. Desta forma, os mitos 

narrados por Apolodoro indicam que, no século II a.E.C., ressurreição era um fenômeno 

compreendido enquanto o re-animar-se de um corpo caído, como se desperto após um 

sono profundo durante o qual a alma esteve ausente. Dentre eles, estão presentes duas 

concepções acerca da ressurreição: 1) O fenômeno no qual o morto é “erguido” do 

Hades, como é o caso de Eurídice (I, III, 2), Alceste (I, IX, 15), Sêmele (III, V, 3), e 

Protesilau (Epítome, III, 30). 2) O fenômeno no qual um indivíduo “ergue” outro, o qual 

estava morto, como fizeram Polidos (III, III, 1) e Esculápio (III, X, 3).  

Nos documentos judaicos, o uso do conceito de ressurreição também divide-se em 

discursos de tipos distintos, como no caso do Segundo Livro dos Macabeus, escrito 

também no segundo século. Na versão da Septuaginta do livro, encontramos, lado a 

lado, duas concepções distintas de �����������, análogas àquelas identificadas em 

Apolodoro:  

É desejável passar para a outra vida às mãos dos homens, tendo da parte de 

Deus a esperança de ser um dia ressuscitado por ele. Mas para ti, ao contrário, não 

haverá ressurreição para a vida! (2Macabeus 7, 14)1 

De acordo com o redator de 2Macabeus, portanto, seria possível ser ressuscitado 

por Deus como para a vida. Enquanto o primeiro sentido indica a origem do fenômeno 

naquele que o provoca (através do genitivo �	��), o segundo sugere uma motivação 

e, especificamente neste caso, uma mudança de estado através da preposição 	���, 

regente do caso acusativo. A coincidência destas formas de pensar a ressurreição, tanto 

                                                 
1�	���������	������	����������������������������������������������
�	���������������	�������������������������	�����������������������
�	�����
����������������	���������������	�������  



a partir daquele que a provê quanto a partir de seu resultado, resguarda o sentido 

obscuro do conceito, o qual pode significar, simultaneamente, “acordar” e “voltar à vida”. 

No primeiro caso, é possível inferir que Deus “acorde” o homem, contudo, no segundo, o 

problema torna-se complexo: o homem pode “acordar” para a vida ou, após a morte, ser 

“erguido” para a vida. A sentença não apenas coloca em questão a existência pós-morte 

(sugerindo que aí se encontra a verdadeira experiência da Vida) como lança luz sobre o 

paradoxo da similaridade entre o sono e a morte: é possível “erguer-se” de ambos, 

através de uma �����������. 

Indicaria, portanto, o conceito de �����������, que morte e sono são o 

mesmo posto que, de ambos, é possível “erguer-se”? Uma resposta negativa, apesar de 

parecer a mais acertada, encobre a sutileza do problema. A princípio, “morte” e “sono” 

são fenômenos a partir dos quais é possível sair através de uma mesma ação 

(�����������). Contudo, os antigos mitógrafos gregos e os primeiros cristãos não 

estavam tão certos desta distinção. Morte e Sono não apenas são, algumas vezes, 

percebidos como divindades-gêmeas (ou têm uma mesma e simultânea origem) mas, 

inclusive, podem ser confundidos. O problema se aprofunda quando observamos 

documentos nos quais o sono é um veículo para o contato entre os vivos e os mortos 

(pois questionam as fronteiras espaciais); nos quais sonhos proféticos indicam a morte 

de um indivíduo (questionam as fronteiras temporais); e, por fim, naqueles onde os 

mortos são chamados a comparecer perante os vivos (questionam as fronteiras 

metafísicas). 

 Sono e morte não são o mesmo. Não estamos aqui diante de uma identidade 

heraclítica como encontrada no décimo quinto fragmento no qual celebra-se vida e morte 

simultaneamente. Sono e morte são, um como o outro, um vínculo quase explícito na 

fórmula hesiódica de que são irmãos, filhos de Nyx. Fraternizam como dioscuros – cujas 

tochas flamejam, uma para baixo, a outra para cima – um negro e outro alvo, cada um 

com os pés virados em uma direção. Não são, também, Caim e Abel, Cristo e Satanás, 

inimigos atemporais. São filhos do mesmo princípio noturno, causas particulares para um 

mesmo fim: da morte e do sono o homem desperta. Tanto para o morto, quanto no caso 

do homem que dorme (caso sonhe), os contornos se desfazem e a descontinuidade 

(conservadora da distinção absoluta entre um e outro), é superada. 

 Quando, nas narrativas neo-testamentais de ressurreição lemos, em grego, que 

alguns personagens não estão mortos, mas dormem, explicita-se uma similaridade entre 

os dois fenômenos (posto que podem ser confundidos) e, ao mesmo tempo, suas 

identidades particulares. Entretanto, a necessidade de manter em segredo o despertar de 

Lázaro e da filha de Jairo, fenômeno, ao mesmo tempo, encarado como milagre, leva-nos 

a questionar: o que há de tão especial num indivíduo que desperta? Trata-se, mesmo, do 

simples acordar de um sono profundo? Ou, significa afirmar que não estão mortos em 



definitivo, posto que ali se encontra alguém que os tirará daquele estado, como se 

acordados?  

 Por um lado, as especulações religiosas gregas estavam impregnadas da idéia de 

que a morte jamais é algo de definitivo. Isto fica implícito na intenção de Dioniso, nas 

Rãs de Aristófanes, de resgatar Eurípedes do Hades e claramente explícito na concepção 

órfica de reencarnação como descrita no por Platão no Fédon. Morte e vida, assim, 

ocupam-se ciclicamente de tempos em tempos, de forma harmônica e infindável, como 

parte de um sistema natural de criação e destruição tão constante para o tempo do 

Universo quanto a respiração para o tempo dos animais. Por outro lado, a tradição 

judaico-cristã prevê uma única vida, seguida de um único fim, revertido apenas numa 

também única e definitiva apoteose de Vida com a ressurreição absoluta e a instauração 

do reino divino. 

 A imagem dos dioscuros resguarda o vínculo obscurecido ao longo do tempo e 

pela distância entre o homem contemporâneo e os homens do segundo século da Era 

Comum. Estes, ao contemplarem as três figuras estampadas no baú de Cipselo em 

Olímpia, poderiam distinguir, mesmo sem a inscrição que as acompanha, a identidade de 

Hypnos, Tanatos e Nyx, sua nutriz. Segundo Pausânias (5.18.1), o qual descreveu a 

imagem, em seu braço direito, Nyx segura uma criança branca adormecida e, no 

esquerdo, uma outra, negra, com a aparência de alguém que dorme. Seus pés estão 

virados em direções opostas e são, explicitamente, na opinião do geógrafo, Morte e 

Sono. Representados em cores com sentidos opostos – branco / luminoso, negro / 

sombrio – e com os pés direcionados também de forma oposta são, contudo, embalados 

pela mesma personagem. Nyx, aquela a partir da qual, segundo Hesíodo, Morte e Sono 

foram gerados (Teogonia 212-213; 746-773), resguarda os irmãos em seus braços. Nada 

na imagem os qualifica como forças em conflito apenas, em sentidos opostos. Se um 

dorme, o outro parece dormir – se na Morte, o homem dorme, no Sono, parece dormir.  

A imagem traz, novamente, o problema da fatalidade, do sono definitivo e 

daquele do qual se pode acordar. Questiona, assim, o ciclo vida-morte-vida, como 

podemos questionar o ciclo acordado-dormindo-acordado. Para o primeiro encontramos, 

entre gregos e cristãos, ao menos três respostas distintas: pode-se experimentar uma 

forma de vida elevada após a morte, uma forma distinta, mas não elevada de existência 

ou, a não-experiência definitiva que é a morte. Para o segundo, também podem ser 

identificadas modalidades diferentes deste ciclo: por um lado, o homem pode, ao dormir, 

experimentar uma forma mais elevada da vida, em contato com os deuses (neste 

sentido, o caráter ordinário da experiência desperta conjuga-a ao lado da Morte, e não da 

Vida). Por outro, pode ter uma experiência onírica tão banal quanto quando estava 

desperto e, ao acordar, experimentar algo, também, de ordinário, como a vigília anterior 

ao sono. Por fim, é possível, ao acordar, perceber-e modificado, como aquele que morre 

e ao retornar à vida, tornou-se outro.  



O vínculo implícito, para o estudioso contemporâneo, na descrição dos filhos de 

Nyx e nos episódios cristãos daqueles que retornam à vida, apesar da afirmação de que 

dormiam, define, portanto, a questão norteadora deste artigo: se Sono e Morte não são o 

mesmo, como são? Qual qualidade os caracteriza para serem confundidos, ou 

representados como produto de um mesmo princípio ao longo de um período de, ao 

menos 400 anos? Ao direcionarmos nossa atenção para o “como” dos objetos e não o “o 

que” de cada um, damos um passo adiante: além das particularidades de cada fenômeno 

(passo necessário enquanto meio, e não fim), nos interessa a relação entre eles, como 

são relativos.  

Se Morte e Sono confundem-se, fraternizam, afeiçoam-se – pois tomam, um, as 

feições do outro, como esclareceu Eudoro de Sousa (2004: 91) – não são, a princípio, o 

mesmo. Se, para os antigos gregos e as primeiras comunidades cristãs, relacionam-se de 

forma tão íntima, não estão, entretanto, vinculados da mesma maneira num e noutro 

universo conceitual, mítico e artístico. Relativamente à morte, esta figura enquanto 

experiência, a experiência corpórea de grau zero mas, ainda assim, uma experiência. 

Qualquer que seja o sentido ontológico desta experiência, o pós-morte é um estado, um 

estado comparável ao sono e, portanto, à experiência do sono que não é ausência de 

experiência: o sonho. 

 Em seu terceiro capítulo de Ocultismo, Bruxaria e Modas Culturais, dedicado à 

mitologia relativa à Morte, Mircea Eliade reflete acerca da mudança de status ontológico 

do homem provocada pela morte. Segundo ele,  

a separação entre a alma e o corpo dá origem a uma nova modalidade do ser. A 

partir deste momento, o homem é reduzido a uma existência espiritual; se converte em 

espectro, um “espírito” (1997: 53). 

 Enquanto mudança significativa paradigmática de todas as outras ocorridas ao 

longo da vida, a morte figura, portanto, enquanto metáfora iniciática, de forma que 

experimentamos, constantemente, modos e níveis de morrer (1997: 62). Isto também 

significa, como afirma Eliade, que estamos antecipando experiências da morte ainda 

quando, por assim dizer, nos impulsionam as mais criativas epifanias da vida (idem). A 

necessária relação entre vida e morte explícita na síntese da coincidentia oppositorum 

sugere a firme analogia entre a morte e a violência explosiva da Vida em termos 

absolutos. Assim, enquanto o os ritos iniciáticos podem ser pensados enquanto “mortes” 

dos iniciados, também os momentos de arrebentamento da experiência individual como o 

sonho e o êxtase aceitam a mesma interpretação: 

Os historiadores das religiões podem ir mais longe e demonstrar que muitos 

gestos e ações da vida diária se relacionam simbolicamente com modos e níveis de 

morrer. Qualquer imersão na obscuridade, qualquer irrupção de luz, representa um 

encontro com a morte. O mesmo pode ser dito de qualquer partida, alpinismo, vôo, 

nadar debaixo d’água, ou alguma longa viagem, o descobrimento de um país 



desconhecido, ou inclusive um encontro com estranhos. Cada uma dessas experiências 

recorda e reatualiza um lugar, uma figura ou um acontecimento de um desses universos 

imaginários conhecidos através das mitologias ou do folclore, ou pelos sonhos e fantasias 

particulares. O que importa é que estes significados simbólicos, mesmo inconscientes, 

desempenham um papel decisivo em nossas vidas. E isto é confirmado pelo fato de que 

simplesmente não podemos descartas estes mundos imaginários, seja quando estamos 

trabalhando ou pensando, descansando ou divertindo-nos, dormindo ou sonhando, ou 

ainda quando tentamos, em vão, adormecer. (1997: 63-64) 

 Ao dormirmos, portanto, experimentamos um nível ou modo de morte. Para os 

antigos gregos, contudo, a analogia entre as duas experiências era seguramente mais 

vasta do que sugere a reflexão de Mircea Eliade. Ao longo de todo o clássico Psiquê, 

sobre a idéia da alma e da imortalidade entre os gregos, Erwin Rohde retorna à analogia 

entre a morte e o sono a partir do problema da ausência da alma durante ambos os 

fenômenos. O sonho e o êxtase levam-no a afirmar que o homem desempenha uma 

dupla experiência: vive nele, escondido nas entranhas do eu diariamente visível, um 

“segundo eu” com existência própria e suscetível de desprender-se daquele para afirmar 

sua independência (2006: 52). A alma, portanto, vive, em sonhos, sua vida verdadeira. 

Rohde buscou demonstrar que não há, na Ilíada nem na Odisséia, nada comparável à 

idéia cristã da imortalidade da alma ou do conceito moderno do termo, e foi criticado por 

Werner Jaeger em vista do uso, no texto homérico, de  ���� em conexão com 

pessoas vivas. Segundo Rohde, a  ���� homérica não é uma “alma” no sentido que 

atribuímos à palavra, mas sim no de ídolo ou imagem da vida. Por isso, não poderia ser 

pensada em termos de imortalidade e, muito menos, de atividade no homem vivo. 

Jaeger aponta, contudo, que a idéia homérica de imagem da vida, utilizada de forma 

similar por Píndaro (fr. 131), sugere uma atividade e um princípio imprescindível ao 

homem o qual ganha liberdade, por exemplo, na experiência onírica (2000: 79). 

Contudo, o autor também assinala que não há, em Homero, nada similar à concepção de 

Píndaro de uma origem divina da alma, nem de um dualismo que a separe do corpo. 

 Distanciando-nos do problema da imortalidade da alma, entretanto, observamos, 

em termos de efeito, o vínculo estabelecido, em Homero, entre a atividade onírica e a 

morte. Ao ver, em sonhos, a imagem de Pátroclo, Aquiles (Ilíada 23, 103 s.) chega à 

antiga conclusão acerca da existência de um duplo do homem com vida própria (ROHDE, 

2006: 53). Odisseu, por sua vez, desce ao Hades, aconselhado por Circe, a fim de obter 

de Tirésias a indicação acerca do caminho que deveria seguir para retornar ao lar 

(Odisséia 10, 530 ss.). Desta forma, através do sonho, o homem podia obter os mesmos 

resultados buscados pelos viajantes infernais, isto é, o contato com os mortos. Assim 

como, morto o homem, sua alma vai ao encontro daquelas há tempos afastadas do 

mundo dos vivos, ao dormir, esta mesma potência pode transitar entre os mortos. Neste 

sentido, o mundo dos mortos e o mundo onírico são, ao menos, conectados ou 



sobrepostos. Do ponto de vista da alma, o espaço do outro do homem dele liberto pela 

morte ou pelo sono, é um e o mesmo mundo.  

Em ambiente judaico podia se encontrada a mesma concepção, identificada na 

documentação grega, do sonho enquanto espaço de interação entre vivos e mortos. O 

Talmud Palestino (composto entre os anos 200 e 400 da Era Comum) conservou 

narrativas nas quais um personagem busca auxílio e interpretação rabínica para sonhos 

com familiares mortos (Ma‘aser Sheni 4-5). Esta possibilidade de rompimento das 

fronteiras que distinguem os vivos e os mortos se desdobra em concepções, amplamente 

discutidas tanto em ambientes judaico-cristãos quanto gregos, acerca do contato com os 

deuses e da oneiromancia. Em seu tratado Acerca da divinação durante o sono, 

Aristóteles combate a opinião de que os sonhos “proféticos” são enviados pelos deuses: 

sua concretização ocorre apenas por coincidência (462b, 463b). A continuidade de tais 

opiniões estendeu-se ao séc. II E.C.: enquanto Galeno teve sua carreira médica prevista 

em sonhos pelo pai, Artemidoro, por outro lado, defendeu o sentido divinatório dos 

sonhos ditos “alegóricos”, ou seja, aqueles que significam uma coisa através de outra 

(Oneirocritica 1, 2). Já no início do século III, Tertuliano refletiu sobre o sentido 

divinatório dos sonhos em vista de características particulares à alma e afirmou que Deus 

é responsável pela revelação de coisas ocultas e pode vir a ser conhecido através dos 

sonhos (De Anima XLVII, 2). A posição de Tertuliano figura, portanto, como um ponto de 

encontro entre concepções gregas e judaicas2 e define, em termos cristianizados, o 

sentido divino do conhecimento, além de assinalar a idéia de que entrar em contato com 

Deus é desvencilhar-se das amarras temporais e espaciais. 

Enquanto, para o homem grego, os deuses podiam utilizar os sonhos enquanto 

meio de comunicação e aprendizado com os deuses, para um cristão, eles eram um 

veículo de conhecimento sobre Deus, como apontou Christine Walde (1999: 122). É 

importante, contudo, assinalar que esta distinção ocorre mais em termos gerais do que 

no conjunto da documentação avaliada: Tertuliano sugere ter se inspirado nos estóicos 

ao afirmar a possibilidade do conhecimento de Deus através dos sonhos (De Anima XLVI, 

10). Uma outra distinção refere-se ao privilégio dado à experiência onírica de conteúdo 

divino. Nas práticas cultuais dirigidas a Esculápio, a incubação era buscada, via de regra, 

com objetivos médicos, não místicos. O “contato” com o deus, por assim dizer, ocorria de 

forma natural, ao menos, esvaziada de qualquer conteúdo de privilégio: os doentes 

curados por Esculápio não eram “eleitos” como o foram José, Jacó e Daniel. Entre as 

                                                 
2 No caso grego, destacam-se, por um lado, os portões descritos na Odisséia (XIX, 560-569): o primeiro é passagem
dos sonhos transmissores de coisas verdadeiras e o segundo, dos que não se concretizam. Por outro, os estóicos
insistiam na capacidade de Deus de revelar-se nos sonhos a fim de instruir os homens (TERTULIANO, De Anima
XLVI, 10). No âmbito do judaísmo, as experiências onírico-visionárias de José, Jacó e Daniel, resguardam o
conhecimento do porvir e figuram como revelações das coisas divinas. Neste ambiente, o redator do Livro de Jó (33,
14ss) procurou esclarecer o fenômeno: Deus fala de um modo e depois de outro, e não prestamos atenção. Em
sonhos ou visões noturnas, quando a letargia desce sobre os homens adormecidos em seu leito: então ele abre o
ouvido dos humanos e aí sela as advertências que lhes dá. 



populações cristãs, por sua vez, Deus deveria ser buscado em êxtases oníricos. Segundo 

Guy Stroumsa, o qual assinala a oneiromancia como o único método divinatório não 

rejeitado categoricamente pelos cristãos, dentre estes,  

assim como no Judaísmo rabínico e, posteriormente, no Islã, sonhos e visões 

adquiriram um novo status, liminal e ambíguo, o qual mantinha aberta a possibilidade de 

uma revelação contínua de Deus (1999, 195). 

 A possibilidade de contato com a divindade ou com os mortos implica, 

necessariamente, na existência de um espaço distinto daquele da experiência concreta e 

objetivada. Pensar sobre este espaço significa, por sua vez, flertar com o incomunicável. 

Como a morte, o sonho só pode ser objeto de conhecimento por aquele que não está 

submetido a ele – o homem acordado. Neste sentido, Patricia Kilroe admitiu que o sonho 

só é experiência enquanto é sonhado e, por outro lado, podemos analisá-lo apenas 

enquanto testemunho textual: nossa memória daquela experiência, quer a informemos 

quer não, é o texto do sonho (2000:127). Apesar de nenhum testemunho ser tão 

satisfatório quanto o acesso direto ao próprio sonho, este é impossível3 e, portanto, se 

não podemos atingi-lo enquanto experiência, o discurso acerca dele deve bastar-nos 

como objeto válido de análise (JUNG, 1974: 97). 

 Espaço de interação entre mortos e vivos, mortais e imortais, o sonho caracteriza-

se, no mundo antigo grego e judaico-cristão, como um universo de possibilidades 

infinitas. O contato com Deus – objetivo fundamental do sonho – reduz as fronteiras 

temporais e espaciais às quais o homem está sujeito no interior da realidade objetiva. 

Lugar da liberdade da alma, como o é o pós-morte, o sonho torna-se, necessariamente, 

espaço a ser controlado e determinado por uma oneirocritica em conformidade com o 

horizonte de valores da comunidade onde ocorre. A alma em estado onírico é, portanto, 

o duplo subversivo do sujeito político. Guy Stroumsa e David Shulman chegam a uma 

conclusão semelhante quando avaliam a experiência onírica nas religiões reveladas: 

Apesar de podermos detectar uma clara redução da poiesis expressa em sonhos 

na transição da cultura clássica tardia para o cristianismo, a atividade onírica retém nele 

um papel crucial, apesar de renovado. (...) O que isso demonstra, ao menos, é que 

mesmo nas religiões reveladas, os portões da revelação jamais podem tornar-se 

hermeticamente fechados. Aqui os sonhos exercem uma função fundamental. Deve ser 

enfatizado que enquanto o sonho é, normalmente, em certo sentido, um fenômeno 

pessoal, através dele o indivíduo pode desenvolver um vínculo direto com a divindade – 

                                                 
3 Esta impossibilidade levou Norman Malcolm (1959) a afirmar que o sonho não é uma experiência pois esta implica
em pensamentos (consciência da experiência) e estes dependem da linguagem (capacidade de declarar “eu estou
tendo esta experiência) enquanto o uso desta indica que o indivíduo está acordado e, portanto, não está sonhando
(DREISBACH, 2000: 36). Ao longo da década de 60 esta proposta foi questionada por intelectuais que observaram a
possibilidade de produção de julgamento e de consciência durante o sonho (DREISBACH, 2000: 37). Uma abordagem
similar foi construída por Jean-Didier Urbain ao analisar o problema da morte. Para ele, a morte e os mortos existem
apenas no nível da linguagem: A Morte, afinal, só existe através das representações poéticas do invisível que lhe dão
uma consistência, uma densidade, uma forma (1997: 383).  



e, portanto, seu grande perigo para as hierarquias religiosas e ortodoxias. Os sonhos são 

freqüentemente a rota direta para a heresia. (1999: 05)  

A noção de liberdade da alma, por sua vez, foi analisada por E. R. Dodds no sexto 

capítulo de Os Gregos e o Irracional, no qual enfocara a atitude grega diante da 

experiência onírica. Para Dodds, o sonho é a única experiência pela qual os homens 

podem escapar dos ofensivos e incompreensíveis grilhões do tempo e do espaço (2002, 

p. 107). Segundo ele, a partir do século V a.E.C., ganharam terreno outras formas de 

encarar a atividade onírica e as mentes religiosas passaram a estar  inclinadas a ver nos 

sonhos uma prova dos poderes inatos da alma, passiveis de ser exercidos quando 

liberados dos vulgares incômodos do corpo através do sono (2002: 123). Ao mesmo 

tempo, a morte e o contato com os mortos atuam enquanto formas de rompimento 

destas fronteiras. Num trabalho anterior (GUERRA, 2008), demonstrei, a partir da 

documentação grega e judaico-cristã, que a confluência do tema da ressurreição e do 

casamento sagrado faziam parte de um mesmo complexo religioso acerca da idéia de 

libertação das fronteiras da mortalidade às quais o homem é submetido. Convém 

compreender a morte, a partir da idéia do abandono da alma, no mesmo sentido. 

Segundo Georges Bataille, com ela o homem retornará à continuidade perdida, 

agrilhoada pela descontinuidade da experiência individual (2004, passim). A morte, para 

Bataille, é o elemento de re-fundação da vida no qual os indivíduos – seres descontínuos 

– experimentam o fim de sua individualidade, ou seja, retornam a um estado primitivo 

de continuidade. Enquanto indivíduos, submetidos às conformações do tempo, do espaço 

e das esferas cósmicas, os homens só podem provar do alento de continuidade que é a 

morte através dos sonhos, um dos muitos níveis e modos de morrer experimentados ao 

longo da vida. Neles, o homem pode estar no futuro e no passado, conhecer o que 

estava oculto, andar entre os deuses e os mortos.  

É importante retornar, contudo, a um problema já sinalizado: os antigos gregos e 

os primeiros cristãos certamente exploraram, na literatura e nas artes, o poderoso 

vínculo entre os fenômenos aqui analisados. Cada um destes grupos, plurais em seu 

interior – entre os quais, não esqueçamos, floresceu, com o advento do helenismo, um 

profundo trânsito de bens culturais – apreendeu e reelaborou este vínculo sob diferentes 

enfoques e distintas matrizes. Do ponto de vista do sonho, E. R. Dodds assinala sua 

conformação ao horizonte de sentidos de um determinado povo, pois seu 

desaparecimento durante o colapso de um grupo social indica que os sonhos são 

transmitidos culturalmente. Este processo pode ser especialmente observado nas 

sociedades primitivas: 

Em muitas sociedades primitivas há estruturas de sonho que dependem de um 

tipo de crença que é socialmente transmitido, e (...) elas já não ocorrem quando a crença 

pára de ser alimentada. Não é apenas a escolha deste ou daquele símbolo, mas a própria 

natureza do sonho que parece conformar-se com um padrão rígido imposto pela tradição. 



É evidente que tais sonhos estão intimamente relacionados ao mito, do qual se tem 

falado, com razão, tratar-se do pensamento onírico de um povo, assim como o sonho 

seria o mito do indivíduo. (2002: 109) 

 Uma perspectiva semelhante à de Dodds é defendida por Guy Stroumsa e David 

Shulman4. Para eles, o sonho figura enquanto um ato cultural. O lugar por ele ocupado, 

assim como o papel que desempenha e o status da atividade onírica, são fortemente 

influenciados pelas tradições culturais e atitudes religiosas (1999: 3). Desta forma, 

torna-se imprescindível investigar, nos ambientes aqui privilegiados, os tipos de sonhos 

passíveis de serem encontrados na documentação antiga. Numa obra citada por Dodds, 

Primitive Culture in Greece, H. J. Rose distinguiu três maneiras pré-científicas de encarar 

a atividade onírica: a experiência vivida em sonhos enquanto fato objetivo; a suposição 

de que se trata de uma visão da alma quando, temporariamente fora do corpo, ela visita 

o mundo espiritual; a interpretação simbólica (DODDS, 2002: 109).  

Dodds parte da estrutura proposta por Rose para analisar a documentação grega. 

Nos poemas homéricos, por exemplo, os sonhos são, na maioria das vezes, 

compreendidos como um fato objetivo: a visita de uma figura onírica (��	����), a 

qual existe espacial e independentemente do sonhador. Esta pode ser um deus, um 

fantasma, um mensageiro de sonhos ou uma “imagem” (	������) criada para a 

ocasião5. Nestes casos, o sonhador permanece passivo e, apenas raramente, diz algo ou 

move-se. Além disso, ele não acredita estar em outro lugar e sabe que está adormecido, 

pois a figura onírica esforça-se por informá-lo disso. De acordo com Dodds, esta 

tendência homérica insere-se na concepção grega, expressa pela língua, de que não se 

tem um sonho, mas se vê um sonho – �������	��
�	����������	�� 

(2002: 110).  O sonho, além disso, não é apenas uma “visita” ao sonhador, mas também 

uma entidade que o “vigia”. Outras duas concepções presentes nos poemas homéricos e 

observadas por Dodds são a idéia de sonhos de ansiedade (como expressão do desejo de 

algo jamais alcançado) e da interpretação necessária ao simbolismo presente nos 

sonhos.  O autor conclui, diante da proposta de Rose, que, para os gregos, como para 

outros povos antigos, a distinção fundamental se estabelecia entre sonhos significativos e 

não-significativos (2002: 111). No que diz respeito a “outros povos”, Dodds lança mão 

da distinção de G. Björck e Lévy-Bruhl de sonhos “significativos” e “não-significativos”. 

No interior da primeira categoria, três tipos de experiência podem ser observadas: o 

                                                 
4 De fato, a conformação cultural da atividade onírica é sempre lembrada pelos estudiosos que ocupam-se do
problema. Sonu Shamdasani aponta que enquanto o sonho é percebido como um fenômeno universal, as concepções
sobre os sonhos variam entre culturas diferentes e épocas diferentes (2003: 02). Guy Stroumsa, por sua vez, sugere
a improbabilidade de um indivíduo sonhar com elementos exóticos relativamente à cultura no qual está inserido
(1999: 189). Podemos observar, portanto, que tanto do ponto de vista da própria atividade onírica quanto do sentido
atribuído a ela, o sonho é um bem cultural desenvolvido no tempo e no espaço e, nos infinitos encontros entre estas
dimensões, infinitamente multiplicado. 
5 Alguns exemplos citados por Dodds são Ilíada 23.65 e Odisséia 6.20. O uso, incomum, de ��	�����como
“experiência onírica” parece ocorrer apenas na expressão 	����	�����Il. 22.199; Od. 19.541, 581). 



sonho simbólico, metafórico; uma “visão” que figura como antecipação direta de eventos 

futuros; o “oráculo”, ou seja, quando, em sonhos, uma figura de autoridade revela 

explicitamente como será o futuro ou como alguém deve ou não proceder. Segundo 

Dodds, sonhos deste tipo eram particularmente comuns na antigüidade, cuja literatura 

está cheia destes sonhos “enviados por deuses” (2002: 111). Este é o caso expresso em 

inscrições votivas (a maioria do período helenístico ou romano) nas quais é afirmado que 

esta ou aquela oferenda fora feita de acordo com um sonho, ou após uma visão onírica. 

Em sua análise, Dodds assinala a recorrência destes chamados “sonhos divinos” em 

diversas das culturas antigas, como registrado em sua literatura. No caso do judaísmo 

antigo, Iahweh manifesta-se, por vezes, apenas como uma voz. Noutras situações é um 

homem de grande estatura e anônimo, como surgem também os deuses nos sonhos 

gregos (2002: 114). 

Quanto à atividade onírica no âmbito judaico-cristão, devemos levar em 

consideração, também, a pluralidade de concepções encontradas ao longo da história da 

religião judaica. Segundo John Priest, no Antigo Oriente Próximo, as experiências oníricas 

foram registradas de três maneiras distintas: revelações divinas que exigiam ou não 

interpretação (“sonho mensagem”), reflexos sintomáticos da “saúde” física e espiritual do 

sonhador (“sonho simbólico”) e profecias nas quais eventos vindouros eram 

prognosticados (“sonho profético”) (2001: 62). Este padrão, de acordo com Priest, fora 

seguido nos relatos do Antigo Testamento, principalmente no que diz respeito ao sonho 

enquanto mensagem, contudo, tais referências sempre enfatizam o sentido divino da 

mensagem, e não o fato dela ser obtida em sonhos. Pode-se dizer que, no Antigo 

Testamento, o sonho é menos um fenômeno psicológico do que, acima de tudo, uma 

tradição e uma história religiosa (2001: 65). Ao contrário do que ocorre nos relatos 

homéricos, nos quais o sonhador é, freqüentemente, uma personagem passiva, no 

Antigo Testamento os sonhos são raramente descritos como um fenômeno isolado. São 

encontradas menções regulares à visão e a fala: não só Deus fala nos sonhos, mas os 

homens respondem e ocasionalmente são registradas longas conversas dentro do sonho 

(2001: 66). Assim, segundo Priest, o fenômeno onírico em sua totalidade era 

considerado como algo relacionado ou mesmo equivalente à Palavra, suprema expressão 

hebraica do modo de Deus se comunicar e se revelar (2001: 66). 

A contribuição de John Priest ao estudo da experiência onírica no judaísmo deve 

ser complementada com o estudo de Johan Maier acerca do judaísmo intertestamentário. 

Ao analisar as vicissitudes ocorridas no interior do gênero profético, Maier aponta que, no 

judaísmo antigo, a palavra de Deus era recebida pelos profetas através de revelações 

recebidas em sonhos, visões e audições, eventualmente em estado de êxtase (2005: 

130). Neste sentido, os “sonhos-revelações” exerciam uma função semelhante à de um 

oráculo, como no caso de alguns tipos de sonhos, a exemplo daqueles analisados por E. 

R. Dodds e já mencionados aqui. Como oráculos, tanto a revelação quanto o sonho 



precisavam de interpretação e, segundo Maier, esta necessidade era reforçada pelo papel 

desempenhado pelos sonhos nas antigas narrativas áulicas, assim como pela história de 

José (2005, p. 130). Os métodos hermenêuticos da interpretação de oráculos e sonhos, 

por sua vez, influenciaram profundamente nos métodos de interpretação da escritura 

hebraica. Maier não fica admirado diante de sua transferência para os pesharim em vista 

da importância atribuída aos sonhos como veículos de revelação divina: como o sonho 

precisa de uma interpretação, assim também a palavra profética e até cada 

pronunciamento que possa ser relacionado com o fim do mundo (2005, p. 145). Ele 

chama atenção, no Novo Testamento, para as alusões escatológicas na interpretação de 

algumas parábolas, cujo texto não contém a declaração teológica visada mas, por outro 

lado, é acrescentado de sua interpretação (2005, p. 145). A necessidade de interpretação 

pode ser observada, por exemplo, no discurso de Jesus presente no Evangelho Secreto 

de Judas (45-46). Após uma visão (fenômeno o qual, como foi mencionado, retém uma 

natureza revelatória tanto quanto o sonho), Judas recorre a Jesus para que este o 

esclareça o sentido do que vira – no caso, uma casa de dimensões incompreensíveis. 

Jesus, a partir da narrativa apresentada pelo interlocutor, informa-o de que o edifício 

visto é uma morada sagrada, na a qual nenhum mortal é permitido entrar e apenas os 

santos podem habitar. Como fora mencionado, segundo Guy Stroumsa, a oneiromancia 

foi o único método divinatório não rejeitado categoricamente pelos cristãos, contudo, o 

intérprete onírico passa a ser visto com desconfiança (1999: 193). Stroumsa afirma que 

tais profissionais chegaram a ser banidos do batismo pela igreja primitiva e qualquer 

adulto era considerado capaz de interpretar os próprios sonhos. A presença de Jesus 

como oneirocrítico no Evangelho de Judas, por sua vez, abre espaço ao questionamento 

sobre a legitimidade de tal profissional entre as comunidades cristãs do terceiro e quarto 

séculos. A afirmação de Sinésio de Cirene, um neo-platonista convertido ao cristianismo 

no quarto século, de que aos vinte e quatro anos é imperdoável que um homem precise 

de um intérprete para os próprios sonhos (STROUMSA, 1999: 194) deve, portanto, ser 

reavaliada diante da explícita permanência do oneirocrítico para além dos politeísmo 

helenístico e no interior do monoteísmo judaico-cristão.   

Acerca desta necessidade interpretativa, Amos Wilder aponta que a associação 

dos sonhos a uma orientação figurava como um clichê narrativo, uma tradição tanto no 

mundo hebraico quanto no politeísta. Wilder propõe uma análise similar à de John Priest 

acerca da importância, não do fenômeno, mas da revelação nele contida, quando narra o 

episódio no qual, guiado por um sonho, Paulo dirige sua campanha para a Europa através 

do Bósforo (Atos dos Apóstolos 16, 9). O estado psíquico do sonhador não é importante, 

ao contrário da mensagem recebida. Contudo, Wilder observa no Novo Testamento a 

ausência da interpretação dos sonhos (segundo ele, distinta da explicação de visões) pois 

Deus, apesar de permanecer oculto, deseja ser compreendido e, portanto, não expressa-

se ambiguamente. Os sonhos neo-testamentais não apenas são raros como não 



comprometem nem figuram como elemento essencial da mensagem evangelista e, desta 

forma, caracterizam-se como ponto de comparação interessante em relação à narrativa 

visionária do Evangelho de Judas. Esta raridade, segundo Wilder, corresponde à principal 

tendência do judaísmo tardio do Segundo Templo e contrasta com o panorama luxuriante 

do helenismo contemporâneo e até mesmo com o ressurgimento desses temas na 

tradição rabínica (2001: 72-73).  

 Apesar da escassa freqüência (em comparação com o Antigo Testamento) dos 

sonhos enquanto revelações durante o sono, o corpus Neo-Testamental é abundante em 

visões e audições. Desta forma, o uso significativo do conceito de “sonho” surge 

paralelamente à idéia de “visão”: Vossos filhos e vossas filhas profetizarão 

(������	�������), vossos jovens terão visões ��!���	���� �����) e 

vossos velhos sonharão �	���������	���������������) (Atos dos 

Apóstolos, 22, 17). Segundo Wilder, os sonhos são moldados, na escritura cristã, pela 

consciência escatológica como, por exemplo, no Apocalipse de João, o qual compreende 

uma série de visões e audições no quadro mais amplo da revelação comunicada ao autor, 

o qual a “vira” em Patmos “em espírito” (2001: 73). Tais visões, entretanto, não eram 

experimentadas por todos os comuns mortais. De acordo com Tertuliano e outros dos 

primeiros autores cristãos, os sonhos proféticos e divinatórios eram reservados apenas 

aos puros de corpo e mente. Esta concepção já havia sido assinalada por Platão, pelos 

estóicos e por Cícero (Da Divinação, 1.60), o qual notara que quanto mais livre é um 

homem de suas paixões, maior a probabilidade de ter sonhos proféticos (KILBORNE, 

1986: 51). 

A pertinência do sonho enquanto objeto pertinente ao estudo das sociedades 

antigas e contemporâneas – defendida por Charles Stewart em sua introdução à edição 

de enfoque antropológico da revista Dreaming (2004) – levou Benjamin Kilborne a 

afirmar que os sonhos podem tanto refletir como serem refletidos no horizonte de 

valores de um grupo cultural. Os sonhos significativos podem, segundo sua origem, ser 

euforizados ou disforizados e, simultaneamente, atribuir valor à experiência cultural 

análoga àquela nele vivida. 

O problema do dualismo reflete-se na idealização de sonhos a respeito dos quais, 

acreditava-se, eram os mais claros, desejáveis e significativos comunicados das 

divindades (isto é, sagrados) por um lado e a condenação de sonhos supostamente 

fundamentados a partir de necessidades e sensações físicas (ou seja, profanas) por 

outro. No escopo das crenças cristãs, este problema era exacerbado por uma dicotomia 

entre os sonhos enviados por Deus e aqueles enviados por demônios. Este tipo de 

dicotomia também existe no Islã mas lá é suavizada por uma multiplicidade muito maior 

de demônios. Desta forma o dualismo pode inculcar e individualizar valores culturais e 

religiosos fundamentando-os em crenças pessoais e na experiência onírica (KILBORNE, 

1986, p. 51) 



Neste sentido, eles figuram tanto quanto indícios da comunicação com seres 

sobrenaturais como fundamento para reflexões sobre a experiência não-corpórea análoga 

da morte na qual, como nos sonhos, estilhaçam as fronteiras temporais, espaciais e 

metafísicas sob as quais o vivente está submetido. 

 O sonho, em ambas as tradições religiosas figura, portanto, enquanto um espaço 

privilegiado de rompimento das fronteiras entre homens e deuses, contudo, em cada 

ambiente cultural, o sentido, a freqüência e a possibilidade deste fenômeno diferem. No 

sono e na morte, a alma torna-se livre. Para cada experiência cultural, o sentido desta 

liberdade é diferente, como pode ser observado no lugar social ocupado pela atividade 

onírica. O problema da liberdade durante o sonho é privilegiado por Stroumsa e 

Shulman, os quais, além de o pensarem do ponto de vista homem-divindade, o analisam 

subjetivamente (a idéia de indivíduo enquanto entidade particular, finita e destacada), 

temporalmente e espacialmente. Assim, no interior de tradições religiosas onde o sujeito 

é percebido enquanto uma entidade bem definida, em oposição ao mundo exterior, 

surgirá uma cultura onírica distinta daquelas com origem em ambientes nos quais o self 

não é real num sentido ontológico profundo, está fadado a dissolver-se ou é 

interpenetrado por elementos impessoais (1999: 06). Além disso, quando nos referimos 

ao mundo exterior e ao cosmos, também tocamos no problema da relação temporal. Os 

autores refletem: 

Os sonhos suprimem ou criam o tempo? Eles o prolongam ou reduzem? Sonhos 

podem referir-se ao passado, tanto o real quanto o mítico. Eles também podem referir-se 

ao futuro, tanto como divinação (o que normalmente sugere o futuro imediato, o qual 

pode ser previsto e, muitas vezes, manipulado) ou enquanto Utopia, o sonho de um 

futuro ideal, paralelo, de certa forma, ao tempo ideal original, o Urzeit ou o início mítico 

da História. (1999: 07) 

Desta forma, se os sonhos colocam em evidência o problema do sujeito, tanto do 

ponto de vista de uma dicotomia entre mortalidade e divindade, como espacialmente e 

temporalmente, figuram enquanto espaços de dissolução de limites, no mesmo sentido 

em que um padrão de ação relativo à ressurreição ou à hierogamia, e da mesma forma 

que o faz o complexo mítico da androginia ritual. Ao voltarmo-nos ao nosso problema 

inicial – como fraternizam morte e sono – definimos a atividade onírica como um veículo 

privilegiado de análise. Se o sono é irmão da morte é porque, dormindo, o homem 

experimenta diariamente o mesmo desmoronamento de suas fronteiras fundamentais a 

ocorrer quando estiver morto e, finalmente, sua alma liberta poderá habitar entre os 

deuses, coabitar em diferentes moradas e submeter o tempo. Como na morte, o homem 

que dorme despe-se de intenção, perde-se subjetivamente por estar suspenso enquanto 

ator. O sono figura, assim como a atividade sexual, enquanto um vislumbre da 

continuidade à qual o homem retorna plenamente apenas na morte (BATAILLE, 2004: 

35). Mais do que perder-se, quando sonha, o todo é incorporado. Tempo, espaço, 



sonhador e sonho confundem-se. Ao contemplar a dissolução de todas as fronteiras, o 

sonhador tem uma experiência de continuidade: nenhum abismo interpõe-se entre si e 

outrem (BATAILLE, 2004: 22). A mesma dissolução de contornos ocorre na morte, mas 

num sentido coincidentemente oposto: enquanto no sonho os limites desfazem-se numa 

reunião absoluta, na morte, o sujeito está ausente, dando lugar ao Nada. O primeiro 

fenômeno é trans-objetivo no sentido de incorporação excessiva. O segundo o é por 

esvaziamento total, por fazer existir um Nada substanciado pelo discurso produtor de 

imagens que servem de écrans protetores entre ele e os vivos (URBAIN, 1997: 384). Em 

ambos os casos, resta uma unidade, seja ela excessiva e caótica, seja ela o Negro e o 

Vazio que engendram a existência. É este restante, este irredutível, que fraterniza Sono 

e Morte. Fraternizam em vista do sonho, que os alinha ao lado de toda experiência 

simbólica de dissolução de contornos. O sonhador, como o morto, tem a alma liberta de 

si, do tempo, do espaço. Ao sonhar, é si mesmo e outro, antes e depois, aqui e lá. Neste 

sentido: nós, enquanto e através. 

 

OBRAS DE REFERÊNCIA 

BAILLY, Anatole. Dictionnaire Grec Français. Paris: Hachette, 1963. 

KILBORNE, Benjamin. Dreams. In: ELIADE, Mircea. Encyclopaedia of Religion. New York: 

MacMillan Publishing Company. 1986. 

URBAIN, Jean-Didier. Morte. In: Enciclopédia Einaudi. Lisboa: Imprensa Nacional – Casa 

da Moeda, 1997. 

 

DOCUMENTAÇÃO 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 2000. 

COSTA, Alexandre. Heráclito: fragmentos contextualizados. Rio de Janeiro: Difel, 2002. 

DILLON, Matthew. Aristophane´s Frogs. Perseus Digital Library, 1995. 

FOWLER, Harold Norton. Plato´s Phaedo. Cambridge: Harvard, 2005. 

FRAZER, Sir James George. Apollodoru´s Library. Cambridge: Harvard, 2001. 

KASSER, Rodolphe. MEYER, Marvin. WURST, Gregor. Gaudard, François. The Gospel of 

Judas. Washington: National Geographic Society. 2007. 

JONES, W. H. S. Pausania´s Description of Greece. Cambridge: Harvard, 1918. 

MURRAY, A. T. Homer´s Iliad. Cambridge: Harvard, 1924. 

MURRAY, A. T. Homer´s Odyssey. Cambridge: Harvard, 1924. 

SMYTH, Herbert Weir. Aeschylu´s Eumenides. Cambridge: Harvard, 1926. 

WHITE, Hugh. Hesiod´s Theogony. Cambridge: Harvard, 2002. 

 

BIBLIOGRAFIA 

BATAILLE, Georges. O Erotismo. São Paulo: Arx, 2004. 



DE SOUSA, Eudoro. Mitologia. História e Mito. Lisboa: Imprensa Nacional - Casa da 

Moeda, 2004. 

DODDS, E. R. The Greeks and the irrational. Los Angeles: University of California, 1951. 

DREISBACH, Christopher. Dreams in the History of Philosophy. In: Dreaming. 

Washington, Vol. 10, N. 1, Pp. 31-40, 2000. 

ELIADE, Mircea. Ocultismo, brujería y modas culturales. Buenos Aires: Paidós, 1997. 

FRAZER, James. The Golden Bough. Nova York: Touchstone, 1996.  

GUERRA, Lolita. Entre dois mundos: ressurreição e hierogamia nas mitologias grega e 

judaico-cristã. Rio de Janeiro: UFRJ, 2008. Dissertação de Mestrado. 

HASAN-ROKEM, Galit. Communication with the dead in Jewish Dream Culture. In: In: 

SHULMAN, David. SROUMSA, Guy. Dream Cultures. Oxford: Oxford University Press, 

1999. Pp. 213-232. 

JAEGER, Jaeger. La teologia de los primeros filósofos griegos. Cidade do México: Fondo 

de Cultura Económica, 2000. 

JUNG, Carl Gustav. Dreams. Princeton: Princeton University, 1974. 

KILROE, Patricia. The Dream as Text, The Dream as Narrative. In: Dreaming. 

Washington, Vol. 10, N. 3, Pp. 125-137, 2000. 

MAIER, Johan. Entre dois testamentos. São Paulo: Loyola, 2005. 

PRIEST, John. Mito e Sonho na Escritura Hebraica. In: CAMPBELL, Joseph. Mitos, Sonhos 

e Religião. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001. Pp. 50-69. 

ROHDE, Erwin. Psique: la idea del alma y la inmortalidad entre los griegos. Cidade do 

México: Fondo de Cultura Económica, 2006. 

SHAMDASANI, Sonu. Jung and the making of modern psychology. Cambridge:  

Cambridge University Press, 2003. 

SHULMAN, David. STROUMSA, Guy. Dream Cultures. Oxford: Oxford University Press, 

1999. 

STEWART, Charles. Introduction: Dreaming as an Object of Anthropological Analysis. In: 

Dreaming. Washington, Vol. 14, N. 2-3, Pp. 75-82, 2004. 

STROUMSA, Guy. Dreams and visions in early Christian discourse. In: SHULMAN, David. 

SROUMSA, Guy. Dream Cultures. Oxford: Oxford University Press, 1999. Pp. 189-212. 

WILDER, Amos. Mito e Sonho na Escritura Cristã. In: CAMPBELL, Joseph. Mitos, Sonhos e 

Religião. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001. Pp. 70-92. 

 


