
 
Recebido em: 22/10/2017 

Aceito em: 29/12/2017 

 
“Maria passa na frente”! A “envaginação” dos filmes sobre Cristo no 

cinema e suas interfaces com o movimento feminista do século XX  

 

“Maria goes ahead”! The "invagination" of films about Christ in the cinema 

and its interfaces with the feminist movement of the 20th century 

 
Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos1 

PPGH-UFSC 

http://lattes.cnpq.br/5676372308120967 

 
Resumo: Este trabalho trata das relações que o cinema do campo do filme 

religioso mantém com o movimento feminista do século XX, através das produções 

fílmicas sobre a vida da virgem Maria. A Mulher, através da mãe de Cristo, 

consegue protagonizar e se empoderar nesses filmes, rompendo com o tradicional 

imaginário de submissão e silêncio mariano. 

Palavras-chave: Filme Religioso; Filmografia sobre Maria; Imaginário Mariano; 

Mulher; Imaginário feminino. 

 

Abstract: This work deals with the relations that the religious movies maintains 

with the feminist movement of the 20th century, through the filmic productions 

about the life of the virgin Mary. The Woman, through the mother of Christ, 

manages to be the main figure and empower herself in these films, breaking with 

the traditional imaginary of submission and marian silence. 

Keywords: Religious Film; Filmography about Maria; Imaginary Mariano; Woman; 

Female imaginary. 

                                                           
1
 Doutorando em História no Programa de Pós-Graduação em História pela Universidade Federal de 

Santa Catarina (PPGH-UFSC) e bolsista CAPES. Tem como Orientadora a Professora Doutora Aline 

Dias da Silveira com a tese (em andamento) intitulada: “’Ave-Maria cheia de Filmes!’ 

Transtemporalidade do sagrado e do feminino através da presença de Maria no filme “Io sono con te” 

(2010) e a possibilidade de produção de uma Mariologia Fílmica”.  

 

http://lattes.cnpq.br/5676372308120967


RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

146 

 

 
1. Introdução 

 O cinema que, por vezes, é percebido como instrumento de descontração, 

lazer, entretenimento, fonte de informação e espaço de confluência de ideias e 

imaginários sociais, também deve ser compreendido como produto de uma 

indústria que precisa ser vendido, na qual o sucesso das bilheterias define os 

enredos que valem o alto investimento, em detrimento daqueles que jamais devem 

ser veiculados novamente. Assim, os filmes exibidos na grande tela devem 

conquistar o seu espectador, sendo que as representações nele veiculadas precisam 

encontrar respaldo no imaginário do contexto social em que essas produções estão 

inseridas.  

 Esse imaginário pode ser entendido, segundo Robert Muchembled (2001), 

como um fenômeno coletivo, que se constrói sobre a realidade e produzido pelos 

múltiplos canais culturais que irrigam uma sociedade, não se configurando em um 

tipo de véu metafísico divino. O imaginário seria uma espécie de maquinaria 

escondida sob a superfície das coisas, poderosamente ativa, por que cria sistemas 

de explicação e motiva igualmente ações individuais e coletivas. 

 No encalço do cinema, sobretudo, no campo do filme religioso, que esse 

trabalho irá se debruçar, levando em consideração sua historicidade e 

desenvolvimento, com objetivo de demonstrar como esse formato fílmico se 

apropriou das temáticas bíblicas para vender seus produtos, mas também veicular 

ideias, representações e o imaginário social, sobretudo feminino, de acordo com a 

conjuntura que esses filmes estão assentados.  

Os filmes protagonizados por Maria, que antes tinham passagens modestas 

em filmes sobre seu filho, passam a integrar o circuito midiático fílmico, 

notadamente a partir da década de 1990, embora tenham existido algumas poucas 

produções marianas em fins da década de 1970, como os filmes estadunidenses 

“The Nativity” (1978) de Bernard Kowalski e “Maria e José” de Eric Till (1979) que 

já demonstrava algum protagonismo em relação a mãe de Cristo.  

 Porém, após a década de 1990, é possível observar o surgimento de outras 

produções que retiram o protagonismo de Jesus, em detrimento dos filmes 

protagonizados por sua mãe, fazendo dele personagem secundário de sua própria 

história de vida. Entretanto, isso não significa que os filmes protagonizados por 

Jesus deixaram de ser produzidos, eles, na verdade, começam a dividir espaço com 

os filmes que tem Maria como figura central.  

 Desta forma, irei apenas me deter em demonstrar, por intermédio de 

algumas passagens, como alguns desses filmes marianos demonstram uma ruptura 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

147 

 

em relação ao seu imaginário mariano, mas, sobretudo, feminino, tendo em vista 

que Maria é um modelo de feminilidade a ser espelhado pelas mulheres inseridas 

numa tradição Cristã/Católica. Os filmes são:  

 “Maria de Nazareth” (1995), direção de Jean Delannoy (produção francesa);  

 “Maria, em nome da Fé” (1999), direção de Kevin Connor (produção norte-

americana);  

 “Maria, filha de seu filho” (2000), dirigido por Fabrizio Costa (produção 

italiana); 

 “Maria, Mãe do filho de Deus” (2003), direção de Moacyr Góes (produção 

brasileira);  

 “Jesus, a história do nascimento” (2006), dirigido por Catherine Hardwicke 

(produção norte-americana); 

 “Io sono con te” (2010) de Guido Chiesa (produção italiana); 

 “Maria, Mãe de Jesus” (2012), dirigido por Giacomo Campiotti (produção 

italiana).   

 Assim sendo, Maria, que teve seus principais atributos de submissão, 

silêncio, recato, maternidade, entre outros, construídos como um ethos ideal de 

conduta para as mulheres, no período medieval. Nos filmes que protagoniza, ela 

rompe com essas premissas que tendem a reservar para o feminino posições e 

status sociais e de poder desprivilegiadas, como acontece nos países que partilham 

de um substrato cultural Cristão.  

 O protagonismo de Maria apresenta o respectivo imaginário que informa 

esses filmes, fornecendo informações sobre a realidade social no contexto de suas 

produções. Nesse sentido, esses filmes podem ser entendidos como representações 

e produções dos saberes sociais. Segundo Roger Chartier (1990), as 

representações sociais organizam as formas como o mundo social é apreendido, 

como categorias de percepção do real, sendo determinadas pelos interesses dos 

grupos sociais que a construíram. Para Denise Jodelet (2002), elas circulam nos 

discursos, palavras, mensagens e imagens midiáticas e são cristalizadas nas 

condutas sociais. 

 Esses filmes representam uma mentalidade de época, do momento de suas 

produções, dos contextos políticos e sociais, através de um imaginário vigente que 

ora busca fixar valores, ora desconstruir representações, pois, segundo Alexandre 

Busko Valim (2012: 293), “[...] todo filme está eivado de historicidade, motivo pelo 

qual trará as marcas de seu tempo”.  

 O surgimento dessa cinematografia mariana, mesmo os filmes falando de 

lugares diferentes, representa a tendência de um novo imaginário social feminino 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

148 

 

que começa a se edificar e que encontra através dos movimentos de contestações 

da segunda metade do século XX, principalmente o movimento feminista, seus 

principais motivadores.  

 

2. Algumas considerações sobre o campo do filme religioso 

 O cinema, que foi criado em 1895, na França, pelos irmãos Louis e Auguste 

Lumière, não tinha inicialmente seu atual status de sétima arte. Para ter alguma 

credibilidade, as produções cinematográficas tiveram que se ancorar em temáticas 

bíblicas, o que também contribuía para a catequese da Igreja, que percebia no 

cinema um instrumento de propaganda para sua fé. 

Arlindo Machado (1997) informa que os primeiros dramas de ficção, com um 

esboço mínimo de história e de duração, foram às encenações e paixões da vida de 

Cristo, que apresentam ao cinema a noção de sucessão e, com isso, introduz uma 

nova forma narrativa que está ancorada na articulação de quadros diversos. 

Para Luiz Vadico (2012: 90) os filmes de Cristo, podem ser observados como 

uma das ”[...] primeiras experiências de filmes narrativos produzidos no cinema, 

como provam a Paixão de Lear (1896), a Paixão dos Lumiéres (1897), a Paixão de 

Horitz (1897) e a Paixão de Oberammergau (1898)”. 

Para Jorge Carrega (2012), no início da década de 1920, o cinema norte-

americano buscou através das adaptações literárias e teatrais uma legitimação 

cultural, como ocorreu com o cinema europeu, graças ao auxílio dos avanços e 

recursos tecnológicos que estavam disponíveis, na época, para as produções 

cinematográficas. Isso também lhe possibilitou a conquista do público burguês e 

conservador, em detrimento de seu antigo público que, na sua grande maioria, era 

iletrado e jovem. Dessa forma, além dos clássicos da literatura, o cinema de 

Hollywood também investiu em adaptações na produção de filmes bíblicos. 

Ainda de acordo com o autor, o campo do filme religioso viveu seu período 

áureo entre as décadas de 1940 e 1960. Logo após este período, esse formato 

encontra fôlego nas produções televisivas, sendo fruto de uma evolução do gênero 

entre a década de 1970 e o final do século XX, principalmente na Itália. A RAI 

(televisão pública italiana) ofereceu reconstituições históricas de altíssima qualidade 

e elenco de luxo, transformando-se entre as décadas de 1960 e 1970 num 

fenômeno televisivo por excelência, sobrevivendo às alterações socioculturais do 

período. 

Vadico (2008) destaca que as produções televisivas não podem ser deixadas 

em segundo plano, pois dialogam direta ou indiretamente com a indústria 

cinematográfica. O pesquisador pontua que o período mais fértil do campo do filme 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

149 

 

religioso situa-se entre 1950 e 1967.  Tanto os Estados Unidos quanto à Europa, 

principalmente a Itália, se destacam por serem os principais produtores de filmes 

pertencentes ao campo religioso. Apenas para citar uma grande produtora norte-

americana que tem produzido, no decorrer de sua trajetória filmes dessa natureza, 

encontra-se a Metro-Goldwyn-Mayer (MGM), um dos maiores nomes da indústria 

cinematográfica de Hollywood. 

O êxito da segunda versão de The Ten Commandmets/Os Dez 
Mandamentos (1956) foi de tal modo impressionante que a MGM, 

decidiu apostar no remake de mais um clássico do período mudo, 
Ben-Hur (1925), investindo todos os seus recursos numa produção 
milionária que, caso tivesse fracassado, poderia ter arruinado 
definitivamente o estúdio. Filmado nos estúdios italianos da 
Cinecittà pelo prestigiado realizador William Wyler, que contou com 
um excelente elenco liderado por Charlton Heston, actor 

emblemático no género, Ben-Hur (1959), ficou famoso pela 

espectacular cena da corrida de quadrigas no coliseu romano e 
conquistou onze óscares e inúmeros prémios internacionais 
(CARREGA, 2012: 05). 

 
No encalço do contexto geográfico italiano, existe a Titanus, empresa 

cinematográfica da Itália, atualmente produtora de filmes e séries televisivas. Neste 

sentido, Jean-Claude Bernardet (2012: 97) coloca a Itália como referência em 

filmes religiosos “conhecida pelos seus melodramas, suas divas dos anos de 1920 e 

1930, suas superproduções bíblicas [...]”. 

Com isso, o cinema desenvolve um campo fílmico próprio para lidar com 

produções ligadas a temática bíblica, que é o filme religioso que “[...] se define e se 

redefine continuamente a partir das relações de embate entre o campo do fílmico 

(produtoras, cineastas, indústria etc.) e o campo do religioso (igrejas, instituições 

religiosas, seus representantes e fiéis)” (VADICO, 2012: 69). 

Desse modo, as produções que integram esse campo fílmico devem, 

necessariamente, possuir temáticas bíblicas que, durante a elaboração dos filmes 

contaram com a participação de consultores religiosos, expondo, ao mesmo tempo, 

produção (ou pelo menos sinais) de alguma teologia, mostrando também 

manifestações do sagrado (VADICO, 2009). 

Dessa forma, a principal característica do campo do filme religioso é sua 

abordagem em relação a assuntos religiosos ou temas sobre o sagrado e que sejam 

socialmente reconhecidos como produções desse tipo. Esses filmes devem ser 

destinados a um publico específico, reconhecidos como algo de seu interesse e 

ainda despertar emoções ligadas à tradição e o imaginário religioso, como 

compaixão, esperança, arrependimento e outros, fortalecendo ou despertando a fé 

de seguidores (VADICO, 2009). 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

150 

 

Outra característica que se destaca é a conotação de produto diferenciado 

ou “puro”, em que deve apresentar garantia da qualidade moral em seus 

conteúdos, por vezes, legitimadas por instituições religiosas, revistas ou outras 

formas de propagandas. Em suma, sempre provocam uma postura ou uma tomada 

de posição militante, (ou as pessoas gostam ou não gostam), em que exigem 

algum tipo de resposta.  

Dessa maneira, o cinema, o que inclui o campo do filme religioso está 

inserido numa sociedade que partilha de uma cultura religiosa milenarmente posta 

(e muitas vezes imposta) e que tem como pano de fundo uma tradição que 

hierarquizou, interferiu, educou e normatizou mulheres, homens, crianças e todos 

que compõem o tecido social. 

Para Cristiane Freitas Gutfreind (2006: 02) “[...] a experiência fílmica aporta 

a uma sociedade específica; [...] o cinema, como outras mídias, funciona como um 

produto de base da sociedade contemporânea, participando da psiquê da 

comunidade, da consciência e da experiência dos indivíduos”.  

Neste sentido, o cinema e mais especificamente o campo do filme religioso 

pode ser identificado como um dos difusores das transformações de 

comportamentos e valores na sociedade, comportando e simulando inúmeras 

temáticas, contextos e realidades através de seus discursos, imagens, sons e 

movimentos. 

Em suma, é diante dessa caracterização do campo do filme religioso que 

pretendo seguir para o próximo tópico. Minha principal intenção foi algumas 

informações que compõem os filmes pertencentes a esse formato fílmico.  

 

3. A “marianização” dos filmes sobre Cristo 

Para o Vadico (2012), pode ser atribuída aos filmes de Cristo a matriz 

temática que definiu todo o restante da produção dos outros filmes do campo 

religioso com temáticas distintas, como as ligadas ao Velho Testamento e os épicos 

romanos e Cristãos. Assim sendo, em um universo de 184 filmes, ao menos até a 

década de 1990, um terço dessas produções ou são sobre Cristo ou estão 

relacionados a ele. Dessa forma, é compreensível que Cristo seja o protagonista 

dos filmes que relatam sua própria vida.  

Alguns filmes são facilmente identificados como produções que apresentam 

o protagonismo de Cristo, como: “A paixão de Cristo” (1896), com roteiro de 

Herman Basile; “O Rei dos Reis” (1927) de Cecil B. DeMille; “O Evangelho segundo 

São Mateus” (1964), com direção de Pier Paolo Pasolini; “A maior história de todos 

os tempos” (1965), dirigido por George Stevens; “A última tentação de Cristo” 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

151 

 

(1988), por Martin Scorsese; ou “A Paixão de Cristo” (2004), de Mel Gibson. Os 

dois últimos produzidos depois da década de 1990.  

 Em todos esses filmes a figura da Mãe de Jesus é secundária, quase 

inexistindo e, quando aparece, expõe os estereótipos de recatada, submissa e 

restrita ao espaço doméstico. Entretanto, são introduzidas nessa cinematografia 

produções que exibem o protagonismo de Maria, principalmente a partir da década 

de 1990. Ela deixa de ter participação simplória nos filmes de seu filho, para 

protagonizar produções que retratam diretamente sobre sua vida, em que Cristo é 

quem faz papel coadjuvante nos seus filmes. Se em um primeiro momento 

tínhamos uma Maria com suas principais imagens midiáticas divulgadas em filmes 

que relatam a vida de Cristo. A partir desse momento, temos uma Maria que tem 

seus próprios filmes, o que chamaremos de filmes marianos. 

“Maria de Nazareth” (1995) retrata a história de Maria, protagonista do 

filme, a partir de seu noivado com José, a concepção de Cristo através do Espírito 

Santo e todas as fases de vida de seu filho, além da realização de alguns de seus 

milagres. Maria é apresentada, nessa produção, como a típica “boa moça”, com 

seus tradicionais estereótipos de recatada, bondosa e caridosa, mas também muito 

popular entre os moradores de sua cidade.  

Todavia, essa película apresenta algumas curiosidades quando, logo no seu 

início, mostra uma Maria sorridente e cumprimentando todas as pessoas que 

passam por ela. Nesse momento, ela faz um movimento com seu braço (no mínimo 

incomum para filmes dessa natureza) encostando/batendo a palma de sua mão na 

palma da mão de um homem, que passava a cavalo do seu lado. 

 

Figura 1: O cumprimento de Maria 

 
Fonte: DELANNOY, Jean. Maria de Nazareth: uma mensagem de fé e esperança. 

França: Top Tape, 1995. 

 
Essa cena demonstra certo tom de comicidade ou comédia, pois parece fazer 

alusão a um tipo de cumprimento “adolescente”, muito comum em filmes que tem 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

152 

 

como alvo esse público. Temos aqui, aparentemente, uma imagem fictícia que 

dialoga diretamente como o momento de produção do filme.  

Mas o que realmente chama atenção nessa produção é a cena que exibe 

outras mulheres que, depois de ouvirem a pregação de Jesus, pedem para se 

sentarem ao lado de Maria. Uma delas, depois que todas relataram como Cristo as 

curou, diz não ser digna de receber os ensinamentos de Cristo. Maria, nessa 

ocasião, afirma: “Um dia ouvir meu filho dizer aos seus discípulos que as mulheres 

que haviam caído iriam ao reino dos céus primeiro que eles”. Depois das palavras 

de Maria, as demais pedem permissão para andarem ao seu lado, o que ela 

imediatamente aceita.  

Essa fala de Maria demonstra que ela também é um caminho e possibilidade 

de sabedoria, sendo outra via para salvação, por meio de seu filho. Embora ainda 

esteja atrelada a imagem de Jesus, ela foi capaz de reunir as fiéis de seu filho, 

mesmo que seja exclusivamente mulheres, nesse momento. Maria conseguiu 

demonstrar capacidade de liderança, conhecimento e ensinamento e ter sua própria 

cota de seguidores. Essas informações não encontram referencial nos textos no 

Novo Testamento, o que pode significar o diálogo entre o filme e seu contexto 

histórico e social de produção.  

 “Maria, em nome da Fé” (1999) conta sobre a visita do anjo Gabriel, que 

anuncia que Maria irá gerar o filho de Deus. Narra ainda a desconfiança de José em 

relação a sua gravidez e relata o nascimento de Jesus. O filme também mostra a 

forma como Maria educa seu filho, preparando-o para ser o Messias.  

 O filme também chama atenção logo de início quando Maria vê um homem 

sendo espancado por soldados romanos. Esse homem, que se chama Maika, foi 

repreendido por questionar as ordens de Roma em que os homens de Nazaré 

deveriam retornar para suas cidades de origem em função do censo romano. Maria, 

ao presenciar tal agressão questiona o líder dos soldados ao dizer: “Capitão, ele 

demonstrou coragem. Como soldado podes honrar a coragem de outro homem sem 

desonrar a ti mesmo”. O capitão, surpreso com a atitude de Maria a chama de 

corajosa e liberta Maika. Depois disso os soldados vão embora. 

 

Figura 2: A contestação de Maria 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

153 

 

 
FONTE: CONNOR, Kevin. Maria, em nome da Fé. EUA: Alpha Filmes, 1999. 

  

 Maria, ao confrontar o capitão do exército romano, assume uma postura de 

liderança, mas também de eloquência ao convencê-lo, por meio de palavras, a 

libertar um homem que contestou as ordens de Roma em meio a todos. Nesta 

passagem é possível observar ao menos duas rupturas com o imaginário mariano 

tradicional: a submissão, já que Maria enfrenta o capitão romano e o do silêncio, 

tendo em vista a sua iniciativa de dirigir a palavra a um homem e autoridade de 

Roma.  

 Neste diapasão, “Maria, filha de seu filho” (2000) parece recorrer aos textos 

apócrifos, como o protoevangelho de Tiago2, posto que mostra a história de Maria a 

partir de sua infância e seu noivado com José, fatos que não constam nos textos 

canônicos. Neste filme, a mãe de Cristo apresenta elementos menos ortodoxos 

sendo retratada de forma mais subversiva e incisiva nas suas atuações, como 

quando ela diz que: “Uma mulher deve defender a verdade, como todo mundo”. 

 

Figura 3: “assuntos dos homens” 

 

                                                           
2
 O Livro de Tiago, ou Protoevangelho de Tiago está entre os treze livros de papiro, encadernados em 

couro, encontrados no ano de 1945, no alto Egito, em Nag Hammadi, conhecidos como os evangelhos 

apócrifos. Conta a história dos Avôs e Pais de Jesus, como a infância de Maria e seu noivado com José, 

assim como a vida de Nossa Senhora após a morte de Cristo e sua ascensão aos céus. Ver maiores 

informações: Livro de Tiago. IN: Cinco Evangelhos Apócrifos. Caminho do Céu. Disponível em:< 

http://www.radionovoshorizontesfm.com/caminhodoceu/recomendo/cinco_evangelhos_apocrifos.pdf> 

Acessado em: 18/07/2014. 

 

http://www.radionovoshorizontesfm.com/caminhodoceu/recomendo/cinco_evangelhos_apocrifos.pdf


RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

154 

 

Fonte: Maria, filha do seu filho. Direção de Fabrízio Costa, 2000– Distribuição 

Versátil Home Vídeo. 
 

 Essa fala está contextualizada no momento em que Maria, ao voltar da casa 

de sua prima Elizabete, se hospeda numa estalagem para passar a noite. Nesse 

momento, ela presencia um grupo de homens fazendo chacota de um dos milagres 

de Jesus, chamando-o de farsante. Ela se manifesta, afirmando que seu filho 

arrisca a vida dele para salvá-los. Os homens, contrariados, indagam Maria, 

perguntando se ela não aprendeu que as mulheres não devem “se meter em 

assuntos de homens”. Foi nesta ocasião, que ela pronuncia a passagem citada.  

 Maria, tomada pelo sentimento de indignação e injustiça, se impõe, mesmo 

quando é dito que aquilo é “assunto de homens”, deixando claro que as mulheres 

não devem participar de “coisas de homens”. Nessa passagem percebemos a 

marcação dos papéis sociais de gênero, quando é atribuído ao feminino a posição 

de submissão e silêncio em relação ao homem, portador do poder de fala, decisão e 

liderança.  

Na ocasião, Maria através de seu discurso e iniciativa, goza de certa 

autonomia, liberdade de expressão e o direito de defender a verdade, 

características que não encontram referenciais nem no Novo Testamento ou nos 

textos apócrifos. Ela universaliza o direito de se expressar, proclamando os direitos 

iguais entre homens e mulheres, rompendo com a subserviência que é 

tradicionalmente imposta ao feminino, principalmente em sociedades de tradição 

Judaica e Cristã. 

“Maria, Mãe do filho de Deus” (2003) é uma produção brasileira e relata 

sobre um Padre que conta, para uma criança doente, a história de Maria e como se 

dedicou enquanto mãe em relação a Jesus. A história aborda elementos do noivado 

de Maria com José e suas dúvidas em relação a sua gravidez, além de abordar 

sobre como ela orientou seu filho para seguir seu caminho de pregação. 

Esse filme apresenta alguns pontos curiosos em relação a Maria, 

principalmente quando, ao ser questionada sobre sua gravidez devido a 

desconfiança de seu pai se impõe, de forma altiva, encerrando a discussão. 

Todavia, seu Pai só se convence quando Maria, de forma atípica, realiza um 

milagre, ao curar uma criança que estava doente, o que fez com o que as pessoas 

que estavam ali presente a reverenciassem, como seu pai que se ajoelhou. 

Segundo a tradição dos textos canônicos que integram o Novo Testamento, sabe-se 

que Maria não operou milagres, bem como foi (e ainda é) retratada pela tradição 

sempre de forma submissa e não altiva. 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

155 

 

 

Figura 4: O milagre de Maria 

 
FONTE: GÓES, Moacyr. Maria, Mãe do filho de Deus. Brasil: Globo Filmes, 2003. 

 

“Jesus, a história do nascimento” (2006) apresenta como Maria e José se 

conheceram, narrando, especialmente, sobre os obstáculos durante o período de 

gestação de Cristo e a trajetória do jovem casal de Belém a Nazaré, onde Jesus 

nasce (momento esse que se encerra o filme). A produção, protagonizado por 

Maria, também relata sobre a profecia dos três reis magos e sua jornada para 

encontrar o messias. 

Nessa película, quando Maria volta grávida da casa de sua prima Isabel, é 

questionada por seu pai sobre quem a engravidou. Ela responde ter sido obra de 

Deus, o que não convence seus pais e nem a José. Então, em forma de desabafo, 

rebate as dúvidas: “Eu disse a verdade, se querem acreditar ou não a escolha é de 

vocês e não minha.” 

 

Figura 5: “Eu disse a verdade” 

 
FONTE: MARDWICKE, Catherine. Jesus: A História do Nascimento. EUA: Playarte 

Home Vídeo/New Line Cinema, 2006. 
 

Esta cena está tomada por dramaticidade; a câmera está focada no rosto de 

Maria em forma de close-up (quando a câmera está próxima do seu objeto), 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

156 

 

enfatizando bem sua expressão de convicção, o que passa a impressão de seu 

controle da situação. Nesse sentido, a própria tomada de câmera, seu 

direcionamento e a forma como busca dar ênfase a cena, por si só já representa 

um discurso carregado de significações e intenções, conscientes (ou não) que 

demonstra uma Maria que dá sinais de ruptura com o estereótipo de submissa e se 

impõe. Percebemos também que a ênfase na dúvida sobre a gravidez de Maria 

parece ser frequente nessa filmografia mariana.   

O filme “Io sono com te” (2010) de Guido Chiesa chama atenção pela 

constante desobediência de Maria em seguir a tradição judaica, principalmente no 

que se refere às imposições para as mulheres, como quando ela escolhe o nome de 

seu filho, tarefa reservada ao pai da criança; ou quando ela amamenta Jesus, logo 

após seu nascimento, algo que era proibido, pois a mulher era considerada impura 

por quarenta dias e seu leite, nesse período, era entendido como impróprio para 

criança.  

 

Figura 6: Maria desobediente 

 
Fonte: CHIESA, Guido. Io sono con te. Itália: Colorado Film, Magda Film, Rai 

cinema, 2010. 
 

José, percebendo a inclinação de Maria em não obedecer (de forma 

consciente) a tradição de seu povo, tenta repreendê-la, argumentando que isso 

poderia prejudicá-la (ser morta por apedrejamento) e por isso devia seguir e 

respeitar as regras. Ela contra-argumenta, afirmando, enfaticamente: “Agora eu 

tenho outras regras para respeitar”. Somado a isso, o filme apresenta uma 

narrativa e uma estética desprendida dos demais filmes do campo do filme 

religioso, exibindo um formato mais “cru” e menos sacralizado e/ou reverente.  

Também é importante ressaltar que esse filme também provoca alguma 

“estranheza” ao apresentar as atrizes3 que interpretam Maria, com a cor da pele, 

no mínimo, “morena”. Ou seja, diverge de um arquétipo tradicional europeizado na 

                                                           
3  Na primeira parte do filme Maria foi interpretada por Nadia Khlifi e Rabeb Srairi na segunda. 

https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Nadia_Khlifi&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Rabeb_Srairi&action=edit&redlink=1


RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

157 

 

forma pela qual essa personagem é comumente veiculada, tanto no cinema quanto 

em outras representações artísticas. Este filme ainda mostra, pela primeira vez em 

produções desse caráter, algumas cenas em que Maria está amamentado o menino 

Jesus, recém-nascido e mostrando (parcialmente) seu seio.  

O filme “Maria, Mãe de Jesus” (2012) de Giacomo Campiotti que também foi 

traduzido no Brasil e veiculado como “Maria de Nazaré” apresenta Maria como 

protagonista, mas entrecruzada com outras duas figuras femininas. A primeira 

delas é Herodíades, fechada em seu mundo egoísta e a outra é Maria Madalena, a 

pecadora que, mais tarde, se torna discípula de Jesus.  

Essa produção chama atenção de início, quando sequestradores 

acompanhados por cães farejadores, invadem Nazaré para raptar crianças. Ana e 

Joaquim, pais de Maria, escutando o barulho dos cães, se antecipam e escondem 

Maria numa espécie de Baú (este não era completamente fechado, tendo uma de 

suas partes coberto por uma espécie de tela de madeira entrelaçado) que ficava em 

baixo da cama do casal. Quando os sequestradores invadem sua casa, os cães 

começam a vasculhar todos os espaços e quando um deles se aproxima e percebe 

algo dentro do Baú, em que já era possível perceber a silhueta de Maria, a câmera 

foca no seu rosto e no do cão, em que se encaram e, imediatamente o animal 

emite um som de choro, desistindo e indo embora. 

 

Figura 7: Outra Maria  

  
FONTE: CAMPIOTTI, Giacomo. Maria, Mãe de Jesus. Itália: (Sem Distribuição), 

2012. 
  

 A disposição das câmeras ao conduzir a narrativa do filme, durante essa 

cena, nos induz a interpretar o fato acontecido como uma espécie de milagre; Pois 

o cão desiste de encontrar Maria, mesmo já a tendo identificado. Parece ter havido, 

nesse momento, alguma intervenção miraculosa que protegesse a futura mãe do 

Messias, sugerindo assim que Maria, desde o início do filme, possui alguns poderes 

que a protege do mal. Tudo isso confronta com os Evangelhos Canônicos, uma vez 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

158 

 

que não possuem referências a infância de Maria e muito menos que ela possui 

poderes miraculosos.  

Com isso, o protagonismo, comportamentos, discurso e imagens de Maria 

nesses filmes, oferecem informações que contrapõe ao seu imaginário tradicional, 

possibilitando assim a produção de informações heterodoxas sobre ela. Sobre esse 

imaginário tradicional mariano, concordamos com Silvia Tubert (1996) quando 

afirma que Maria é uma espécie de “nova Eva”, e que foi declarada igual ao 

segundo Adão (Jesus) e tinha por objetivo redimir a desobediência de Eva e os 

pecados da humanidade, através de sua obediência. Maria, que reunia as 

características de submissão e castidade, na qual a liberdade sexual representava 

uma ameaça para a vida pessoal e a ordem social, deixou-se domesticar, em razão 

de uma escolha aparentemente livre. 

 Todavia, para Rodolpho Bastos (2016), mesmo as mulheres que se 

submetem ao modelo mariano não conseguem se libertar das amarras da cultura 

patriarcal, uma vez que a construção dos atributos de Maria tende a controlá-las, 

submetendo-as a autoridade do marido, do homem e a Deus, ou seja, ao 

masculino. A mãe de Jesus apresenta as marcas de um substrato cultural 

assentado na tradição patriarcal, o que anula a participação do feminino nas 

decisões políticas, posições de liderança e poder, legitimadas pelas Escrituras e os 

ministros da Igreja. “Pois, ‘como acontece em todas as Igrejas dos santos, estejam 

caladas as mulheres nas assembleias, pois não lhes é permitido tomar a palavra. 

Devem ficar submissas, como diz também a Lei’” (BÍBLIA, Coríntios, 14: 33-34 

apud BASTOS, 2016: 87). 

 Com isso, é possível observar, através da presença de Maria, a possibilidade 

de uma ruptura em relação à forma tradicional como suas imagens foram e ainda 

são veiculadas pelo seu imaginário tradicional, sendo, possivelmente, orientado 

conforme as relações sociais e de gênero na sociedade e pelo contexto histórico que 

os filmes foram feitos. 

Parece existir um novo imaginário social que incentiva a produção dos filmes 

marianos. Ou melhor, um novo imaginário mariano e feminino que começou a 

produzir suas próprias representações, sendo esses filmes um produto dessa nova 

consciência. Nesse sentido, é preciso compreender as motivações que 

impulsionaram a produção desse novo imaginário e do surgimento dessa 

cinematografia que apresenta Maria como protagonista capaz de promover uma 

ruptura em relação ao seu imaginário tradicional de submissão e silêncio. Com isso, 

nessas produções marianas, é possível perceber uma ruptura e que pode estar 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

159 

 

relacionada a uma nova realidade social onde os filmes estão inseridos. Sobre o 

imaginário pertencente aos filmes é que segue o próximo tópico. 

 

4. Nos bastidores da cinematografia mariana e o movimento feminista  

 A filmografia mariana mencionada pode ser percebida e entendida como um 

dos difusores do imaginário social vigente, através dos sentidos, emoções, 

sentimentos e ideias que são produzidos. Para Bronislaw Baczko (1985), os 

imaginários sociais e os símbolos nas quais estão assentados, integram sistemas 

complexos e estão alinhados com estruturas como os mitos, religiões, utopias e 

ideologias. Os imaginários sociais não funcionam isoladamente, se relacionando de 

forma diferenciada e variada com outras formas de imaginários, às vezes 

confundindo com sua simbologia como a utilização do sagrado, a fim de legitimar o 

poder. 

 O entretenimento oferecido pelo cinema é agradável e utiliza ferramentas 

visuais e auditivas que, por meio do espetáculo, seduz o público levando-o a 

identificar-se com opiniões, atitudes, sentimentos e disposições. Douglas Kellner 

(2001:11) relata que a “cultura da mídia e a de consumo atuam de mãos dadas no 

sentido de gerar pensamentos e comportamentos ajustados aos valores, às 

instituições, às crenças e às práticas vigentes”. 

 Para Sandra Jatahy Pesavento (2003), o cinema é um dos principais 

difusores das transformações de comportamentos dentro das sociedades, pois tem 

a capacidade de comportar inúmeras temáticas e de simular realidades através de 

imagens e sons. Os filmes potencializam o conhecimento sobre a realidade social e 

introduzem novos tipos de comportamentos e valores culturais de consumo. 

 Desta maneira, podemos perceber a figura de Maria nesses filmes como 

representante de um ethos construído e instituído pela sociedade. Ela representa o 

referencial feminino para mulheres Cristãs/Católicas e nela se reproduz a forma 

como o feminino é (ou deve ser) pensado no Ocidente. Os filmes apresentam os 

valores dos períodos históricos em que estão inseridos. 

 Desse modo, esses filmes absorvem a moral Cristã e refletem os valores da 

época em que foram produzidos, uma vez que os papéis do Cristo e de Maria são os 

arquétipos estruturantes dos papéis sociais de gênero na sociedade ocidental. 

Eliana Moura da Silva (2006) destaca que esses papéis são sacralizados, baseados 

na ideia de que homens e mulheres foram criados divinamente e que possuíam 

funções diferentes e complementares, pois qualquer alteração dessa situação 

configuraria em pecado ou transgressão. Assim, tanto em Cristo como Maria se 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

160 

 

expressa uma determinada visão de mundo (crenças, ideologia, formação política, 

cultural e religiosa). 

Com isso, o modo de pensar e interpretar a mulher em determinada 

sociedade repercute nas formas como os papéis de gênero são apresentados, 

traduzido em um imaginário social feminino que encontra eco nas mais diversas 

produções humanas e seus objetos culturais, como o cinema. Para Tânia Navarro 

Swain (1994), no imaginário marcado pelas relações entre os sexos e a formação 

de seus papéis sociais e suas representações, há a construção das relações de 

poder, em que nas sociedades ocidentais existe a predominância da dominação 

masculina, forjada como natural. Isso contribui para que esse imaginário social 

feminino se naturalize e adquira valor de verdade, atuando como justificativa e 

legitimação para todo tipo de ordenamento de controle político e jurídico. 

 Esses filmes, embora mantenham certa essência em sua forma, ganham 

outros sentidos, muitas vezes históricos. Com isso, apesar de manterem relação 

com os evangelhos (por menor que seja), pois é preciso haver reconhecimento, 

também necessitam ser contemporâneos, dialogando com a linguagem e realidade 

daquele período, pois segundo Baczko (1985: 325) “os símbolos só são eficazes 

quando assentam numa comunidade de imaginação. Se esta não existe, eles têm a 

tendência a desaparecer da vida colectiva ou, então, serem reduzidos a funções 

puramente decorativas”.  

 A figura de Maria, nesse sentido, é o símbolo e referencial feminino que 

oferece significados, interpretações e traduções da realidade social nas quais suas 

produções fílmicas estão inseridas. Assim, o protagonismo em torno dela nos filmes 

acompanha o papel que a mulher vem exercendo na sociedade. De acordo com Rui 

Alberto Silva (2006: 32) a mãe de Jesus é entendida como modelo de identificação, 

reflexo e “[...] imagem arquetípica nuclear na psique mítica ocidental”. 

 Existe a partir da década de 1990 uma tendência a se produzir filmes que 

relatam a vida Cristo protagonizados por Maria e não mais pelo seu filho, o que 

significa que ela corresponde à linguagem e expectativa do momento em que os 

filmes foram lançados. Ela ainda está relacionada com os evangelhos e tradição 

Cristã/Católica, mas também destitui seu filho do papel principal. As películas que 

contam a história de Jesus e Maria exibem essas duas figuras icônicas que são 

(re)produtores do imaginário social vigente. Eles, enquanto referenciais dos papéis 

de gênero, mantém relação direta com a forma pela qual o homem e a mulher 

estão sendo pensado, tanto pela tradição das escrituras bíblicas, quanto pelo 

contexto da realidade social.  



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

161 

 

 Para Kellner (2001: 09), “O rádio, a televisão, o cinema e os outros produtos 

da indústria cultural fornecem os modelos daquilo que significa ser homem ou 

mulher, bem sucedido ou fracassado, poderoso ou impotente”. Essa cultura da 

mídia fornece os elementos para a construção das noções de classe, sexualidade, 

raça, etnia, etc., para as pessoas e seu meio social. 

 Os filmes atuam como emissores de discursos que veiculam imaginários 

sociais que, além de acompanhar a evolução técnico-cultural, asseguram a 

circulação de imagens e informações. Eles operam como instrumento de produção e 

reprodução do imaginário feminino do Ocidente Cristão e atuam como amplificador 

das funções performáticas das imagens e representações dos imaginários sociais 

nos quais estão inseridos. Para Baczko (1985: 313), “tal facto não se deve apenas 

à natureza audiovisual das novas técnicas, mas [...] daquilo a que se dá o nome 

[...], de “cultura de massa”. Tecem-se ao nível desta última, relações 

extremamente complexas entre informação e imaginação”.  

 Em suma, o surgimento da tendência a valorizar Maria através do papel 

principal nos filmes, pode ser interpretado como fruto de um novo imaginário, 

tributário das lutas feministas por uma maior visibilidade da mulher e pela 

ocupação de espaços semelhantes aos dos homens. Ou seja, estão relacionados 

com os movimentos de contestações da segunda metade do século XX, 

principalmente o movimento feminista, possibilitando assim a produção de um novo 

imaginário.  

 Esse movimento está inserido no boom de contestações contra os valores 

vigorantes e se apresenta como importante força de luta contra um determinado 

ethos estruturado (patriarcal), e se opõe às normas hegemônicas de atuação dos 

homens na sociedade. Desse modo, o movimento feminista possui várias facetas, o 

que ultrapassa seu caráter social, político, teórico e filosófico, uma vez que busca, 

basicamente, a igualdade de direitos entre os homens e mulheres e a garantia da 

mesma participação feminina na sociedade. O movimento feminista também pode 

ser entendido como vários movimentos dentro de um só, muitas vezes não sendo 

coeso, devido às grandes divergências ideológicas, existentes entre seus adeptos. 

 Algumas autoras e autores dividiram a história do movimento em três 

“ondas”. A primeira se refere a um período de atividade durante o século XIX e 

início do XX; a segunda se inicia na década de 1960, enquanto a terceira surge a 

partir da década de 1990. Cada “onda” feminista apresenta suas próprias ideias e 

pautas. Para Joana Maria Pedro (2005: 79): 

O feminismo, como movimento social visível, tem vivido algumas 
“ondas”. O feminismo de ‘primeira onda’ teria se desenvolvido no 
final do século XIX e centrado na reivindicação dos direitos políticos – 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

162 

 

como o de votar e ser eleita –, nos direitos sociais e econômicos – 

como o de trabalho remunerado, estudo, propriedade, herança. O 
feminismo chamado de “segunda onda” surgiu depois da Segunda 
Guerra Mundial, e deu prioridade às lutas pelo direito ao corpo, ao 
prazer, e contra o patriarcado – entendido como o poder dos homens 
na subordinação das mulheres. Naquele momento, uma das palavras 

de ordem era: “o privado é político”.4 

 
O momento entendido como primeira “onda”, só passou a receber essa 

designação posteriormente, quando as “ondas” seguintes se estabeleceram e 

tentaram historicizar as reivindicações femininas e identificar as diferenças de cada 

campanha em suas respectivas épocas. 

Todavia, não é apenas no âmbito político que suas lutas ecoam, mas 

também dentro da comunidade acadêmica, pois querem saber, entender e, ao 

mesmo tempo, propor soluções e construções teóricas que deem conta dessa nova 

demanda. De acordo com Joan Scott (1995: 75), o uso do termo “gênero” se 

apresenta com intuito de indicar erudição e seriedade na procura de uma “[...] 

legitimidade acadêmica para os estudos feministas, nos anos 80”. 

Para Flax (1992), apesar das controvérsias existentes entre os profissionais 

da teoria feminista, das metodologias adequadas e dos resultados desejáveis, ainda 

é possível identificar alguns dos fins, propósitos e objetos constituintes 

fundamentais da teorização feminista. Para isso, relata que uma das metas da 

teoria feminista é a análise das relações de gênero e como são constituídas, 

experimentadas ou pensadas. O estudo de gênero inclui temas e questões 

feministas, apesar de não se limitar somente a isso, como a análise da situação das 

mulheres e da dominação masculina. 

Ainda de acordo com a autora, é através dos estudos de gênero que se 

espera alcançar algum distanciamento crítico em relação aos arranjos de gênero 

existentes, o que pode contribuir para “[...] desobstruir um espaço no qual a 

reavaliação e a alteração de nossos arranjos de gênero existentes se tornem mais 

possíveis” (FLAX, 1992: 219). A teoria feminista não consegue desobstruir esse 

espaço sem as ações políticas feministas. O desenvolvimento dessa teoria também 

depende de se contextualizar filosoficamente de forma mais ampla, na qual se 

possa refletir sobre as relações de gênero, ou outras relações sociais. 

                                                           
4
 Ainda de acordo com Pedro (2011: 274) “Para autoras como Teresa Aguilar García, depois da ‘Segunda 

Onda’ do feminismo, estaríamos vivendo a terceira onda: a da pós-modernidade. Momento em que se 

debatem o feminismo cultural e o ecofeminismo com o feminismo de quarta onda, que incluiria o 

feminismo queer de Judith Butler e o cyberfeminismo de Donna Haraway” Para maiores informações, 

consultar: PEDRO, Joana Maria. Relações de gênero como categoria transversal na historiografia 

contemporânea. Topoi, v. 12, n. 22, jan.-jun. 2011, p. 270-283. 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

163 

 

O movimento feminista, seja em sua amplitude política ou acadêmica, 

contribuiu para mudar a realidade e o imaginário social da contemporaneidade. A 

figura do feminino passa a ser, no âmbito do feminismo, um novo ser social, com 

novos percursos apontados. Características como beleza, elegância e sensualidade, 

normalmente atribuídas às mulheres e inteligência e força aos homens, começam a 

ser desconstruídos e desnaturalizado com o advento do movimento feminista. 

Esse movimento consegue subverter os arranjos e dinâmicas sociais forjadas 

como naturais com suas “verdades” fundamentadas pelas instituições de poder e 

repressão, como a Igreja.  Durante o período medieval, as mulheres eram 

entendidas como fonte de todo mal e herdeiras de Eva, a responsável por ter 

maculado a relação entre o Homem e Jeová (SWAIN, 1998). Também encontramos 

essas “verdades” legitimadas no discurso racionalista que, segundo Raquel Sohiet 

(2007), para alguns pensadores do Iluminismo, as mulheres foram classificadas 

como seres inaptos à reflexão ou criação, sendo intelectualmente inferiores. 

Pensamento misógino que se estendeu ao cientificismo do século XIX, que identifica 

as mulheres como seres biologicamente incompletos, portando apenas habilidades 

de forno e fogão.  

Segundo Gabriela Espíndola (2014), a persistência do crescimento feminino 

é algo real e perceptível, não apenas quantitativamente, mas também de forma 

qualitativa. Alguns exemplos da emancipação feminina são sua inserção no 

mercado de trabalho, direito ao voto, divórcio, métodos contraceptivos, licença 

maternidade, direito a cargos executivos, políticos e de chefia de Estado. A atual 

situação das mulheres na sociedade é fruto das lutas do passado, da quebra da 

hegemonia de um imaginário conservador que, através de movimentos 

transgressores contra a ordem vigente, conseguiram construir uma nova realidade, 

ou pelo menos lançar as bases para outro imaginário social, sobretudo, no que se 

refere aos papéis de gênero.  

 Para Eric Hobsbawm (1995: 306-307) o que mudou na revolução social, 

além da natureza das atividades das mulheres na sociedade, foram os papéis 

desempenhados por elas, “em particular as suposições sobre os papéis públicos das 

mulheres, e sua proeminência pública”. Dito isso, é possível perceber a amplitude 

dessa nova consciência de feminilidade, capaz de promover a inserção de um novo 

imaginário sobre o feminino na sociedade ocidental, com seu sistema de 

representações sociais, nos quais eles se influenciam mutuamente, atingindo, por 

exemplo, o gênero épico bíblico de Hollywood.   

 Maria, enquanto referencial para as mulheres da cristandade Católica, em 

especial para suas seguidoras, apresenta as mudanças e nuances que o feminino 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

164 

 

presencia e experimenta na sociedade. Dessa forma, conceber os símbolos e 

transformações em torno de Maria, é vislumbrar como as mulheres estão sendo 

percebidas e se percebendo em meio as suas relações sociais. 

 

5. Considerações finais 

O cinema como instrumento midiático se configura em um celeiro para essas 

novas representações. O protagonismo de Maria (em detrimento do de Cristo) nos 

filmes apresentados representa, em certa medida, um empoderamento feminino, 

motivado por um novo imaginário. Com isso, o protagonismo feminino através de 

Maria, nessas produções, permite perceber uma ruptura como o imaginário que 

recai sobre as mulheres está sendo veiculado na sociedade.  

Mas outros fatores podem ter influenciado e impulsionado a produção desse 

novo imaginário mariano e feminino, que evidencia o protagonismo de Maria nos 

filmes que relatam a vida de Cristo. Dentro da Igreja Católica, no decorrer do 

século XX, o feminismo também parece ter exercido influência, quando as 

discussões e decisões sobre Maria ganharam destaque, como a consagração do 

mundo ao Sagrado Imaculado Coração de Maria em 1942 (através das aparições de 

Fátima); a instituição do dogma mariano da Assunção em 1950; a publicação, em 

1964, da bula papal Lumen Gentium que institui o culto a Nossa Senhora no credo 

Católico, entre outros.  

De toda forma, existe na atualidade um reconhecimento social de que a luta 

do movimento feminista, da incorporação das mulheres no mundo do trabalho, 

passa por um processo de feminização cultural, especialmente da constituição de 

um novo olhar sobre si e sobre o outro. O mundo tornou-se mais feminino e 

feminista, libertário e solidário: filógino que, ao contrário de misógino, é amigo das 

mulheres “[...] o que resulta decisivamente do aporte social e cultural das mulheres 

no mundo público” (RAGO, 2004: 03).  

 Por fim, parece haver uma aceitação e um terreno fértil para utilizar o 

protagonismo da mãe de Jesus, a partir da década de 1990. Ela ganhou espaço em 

relação a seu filho, o que provocou essa feminização no protagonismo dos filmes, 

termo que Maffesoli (2009) prefere chamar de “envaginação” e que está ligada à 

tendência das últimas décadas da feminização do mundo. Ou seja, um reflexo de 

uma sociedade que não se prende mais ao referencial Judaico Cristão do Deus Pai e 

sua concepção do fálico. “[...] observamos nas últimas duas ou três décadas uma 

feminização do mundo. [...]. Para traduzir isso, uso o termo envaginação, que é 

forte, mas serve para provocar. No sentido essencial do termo, a vagina é a 

metáfora da terra mãe”. (MAFFESOLI, 2009: 1). 



RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

165 

 

 

6. Bibliografia 

 

BACZKO, Bronislaw. Imaginação Social. Lisboa: Imprensa Nacional, 1985. 

 

BASILE, Herman. A vida de Cristo. França. Editora Católica, 1896. (5 minutos) 

 

BASTOS, Rodolpho Alexandre Santos Melo. Ressonâncias medievais no feminino 

contemporâneo: Os modelos de feminilidades do medievo e sua relação com a 

violência 

contra as mulheres. Mandrágora, v.22. n. 2, 2016, p. 67-89. 

BERNARDET, Jean-Claude. O que é cinema. São Paulo: Brasiliense, 2012. 

 

CAMPIOTTI, Giacomo. Maria, Mãe de Jesus. Itália: (Sem Distribuição), 2012. (200 

minutos) 

 

CARREGA, Jorge Manuel Neves. O Cinema Bíblico: perspectiva histórica de um 

gênero cinematográfico. Revista interartes, VIII. Suplemento n°22 da Revista 

STUDIA (loulé 2012). Disponível em 

https://www.academia.edu/2392257/O_cinema_b%C3%ADblico_perspectiva_hist

%C3%B3rica_de_um_g%C3%A9nero_cinematografico?login=rodoxbastos@gmail.c

om&email_was_taken=true. Acesso em 02/02/2015. 

 

CHARTIER, Roger. A História Cultural: Entre Práticas e Representações. Rio de 

Janeiro: Bertrand, 1990. 

 

CONNOR, Kevin. Maria, em nome da Fé. EUA: Alpha Filmes, 1999. (88 minutos) 

 

COSTA, Fabrízio. Maria, filha do seu filho. EUA: Versátil Home Vídeo, 2000. (177 

minutos) 

 

CHIESA, Guido. Io sono con te. Itália: Colorado Film, Magda Film, Rai cinema, 2010 

(102 minutos).  

 

DELANNOY, Jean. Maria de Nazareth: uma mensagem de fé e esperança. França: 

Top Tape, 1995. (102 minutos) 

 

DEMILLE, Cecil. O Rei dos reis. EUA:  DeMille Pictures Corporation, 1927. (112 

minutos).  

 

ESPÍNDOLA, Gabriela. A trajetória do poder da mulher: do lar ao mercado de 

trabalho. Disponível em: http://pt.slideshare.net/eudelucy/a-trajetria-do-poder-da-

mulher-do-lar-ao-mercado-de-trabalho. Acesso em: 19 de dezembro de 2014. 

 

FLAX, Jane. Pós-modernismo e relações de gênero na teoria feminista. In: 

HOLLANDA Heloísa Buarque (org.). Pós-modernismo e política. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1992. 

 

GIBSON, Mel. A Paixão de Cristo. EUA: 20th Century Fox Home Entertaiment, 

2004. (122 minutos) 

 

GÓES, Moacyr. Maria, Mãe do filho de Deus. Brasil: Globo Filmes, 2003. (107 

https://www.academia.edu/2392257/O_cinema_b%C3%ADblico_perspectiva_hist%C3%B3rica_de_um_g%C3%A9nero_cinematografico?login=rodoxbastos@gmail.com&email_was_taken=true
https://www.academia.edu/2392257/O_cinema_b%C3%ADblico_perspectiva_hist%C3%B3rica_de_um_g%C3%A9nero_cinematografico?login=rodoxbastos@gmail.com&email_was_taken=true
https://www.academia.edu/2392257/O_cinema_b%C3%ADblico_perspectiva_hist%C3%B3rica_de_um_g%C3%A9nero_cinematografico?login=rodoxbastos@gmail.com&email_was_taken=true
http://www.imdb.com/company/co0009225?ref_=tt_dt_co
http://pt.slideshare.net/eudelucy/a-trajetria-do-poder-da-mulher-do-lar-ao-mercado-de-trabalho
http://pt.slideshare.net/eudelucy/a-trajetria-do-poder-da-mulher-do-lar-ao-mercado-de-trabalho


RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

166 

 

minutos) 

 

GUTFREIND, Cristiane Freitas. O filme e a representação do real. Revista da 

Associação Nacional dos Programas de Pós-Graduação em Comunicação. ecompos. 

Ago. 2006. 2/12.  

 

HAGEMEYER, Rafael Rosa. História & Audiovisual. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 

2012. Coleção História & Reflexões. 

 

HOBSBAWM, Eric J. Era dos Extremos: o breve século XX: 1914 -1991. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 

 

JODELET, Denise. Representações sociais: um domínio em expansão. In JODELET, 

Denise (org). As representações sociais. Rio de Janeiro: UERJ, 2002. p. 17-44.  

 

KELLNER, Douglas. A cultura da mídia - estudos culturais: identidade e política 

entre o moderno e o pós-moderno. Bauru, SP: Edusc, 2001.   

 

KOWALSKI, Bernard. The Nativity. EUA: D'Angelo-Bullock-Allen Productions, 20th 

Century Fox Television, 1978. (98 minutos).  

 

Livro de Tiago. IN: Cinco Evangelhos Apócrifos. Caminho do Céu. Disponível em:< 

http://www.radionovoshorizontesfm.com/caminhodoceu/recomendo/cinco_evangel

hos_apocrifos.pdf> Acessado em: 18/07/2016. 

 

MACHADO, Arlindo. Pré-cinema & pós-cinemas. Papirus, Campinas-SP, 1997. 

 

MAFFESOLI, Michel. Maffesoli e a feminização do mundo: Sociólogo reflete sobre 

ecologia, moda, tecnologia e vagina. Disponível em: 

http://zh.clicrbs.com.br/rs/noticia/2009/06/maffesoli-e-a-feminizacao-do-mundo-

2559403.html. Acesso em 19/07/2016. 

 

MARDWICKE, Catherine. Jesus: A História do Nascimento. EUA: Playarte Home 

Vídeo/New Line Cinema, 2006. (98 minutos) 

 

MUCHEMBLED, Robert. Com o Diabo na História. IN: Revista História viva: Duetto, 

n.12, São Paulo, 2006. 

 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. História e História Cultural. Belo Horizonte: Autentica, 

2003. 

 

PEDRO, Joana Maria. Traduzindo o debate: o uso da categoria gênero na pesquisa 

histórica. HISTÓRIA, SÃO PAULO, v.24, N.1, P.77-98, 2005. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/his/v24n1/a04v24n1.pdf. Acessado em 16/03/2015 

 

PASOLINI, Paolo Pier. O Evangelho segundo São Mateus. Itália: Editora NBO, 1964. 

(133 minutos). 

 

RAGO, Margaret. Ser mulher no século XXI: ou carta de alforria. In: VENTURINI, 

Gustavo. et al. A mulher brasileira nos espaços público e privado. São Paulo: 

Editora Fundação Perseu Abramo, 2004. p. 30-42. 

 

RAY, Nicholas. O Rei dos Reis. EUA: MGM/UA – Home Vídeo, 1961. (168 minutos) 

 

SCORSESE, Martin. A última tentação de Cristo. EUA∕Canadá: Universal, 1988. (164 

http://www.imdb.com/company/co0020653?ref_=tt_dt_co
http://www.imdb.com/company/co0056447?ref_=tt_dt_co
http://www.imdb.com/company/co0056447?ref_=tt_dt_co
http://www.radionovoshorizontesfm.com/caminhodoceu/recomendo/cinco_evangelhos_apocrifos.pdf
http://www.radionovoshorizontesfm.com/caminhodoceu/recomendo/cinco_evangelhos_apocrifos.pdf
http://zh.clicrbs.com.br/rs/noticia/2009/06/maffesoli-e-a-feminizacao-do-mundo-2559403.html.%20Acesso%20em%2019/07/2016
http://zh.clicrbs.com.br/rs/noticia/2009/06/maffesoli-e-a-feminizacao-do-mundo-2559403.html.%20Acesso%20em%2019/07/2016
http://www.scielo.br/pdf/his/v24n1/a04v24n1.pdf


RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

167 

 

minutos) 

 

SCOTT, Joan. Gênero: Uma categoria útil de análise histórica. Educação e 

Realidade. 20(2), juldez, 1995, pp. 71-99. Disponível em: 

http://www.direito.mppr.mp.br/arquivos/File/SCOTTJoanGenero.pdf. Acessado em: 

26/01/2016. 

 

SILVA, Eliane Moura da. Fundamentalismo Evangélico e questões de gênero: em 

busca de perguntas. In: Gênero e religião no Brasil: ensaios feministas. São 

Bernardo do Campo: Metodista, 2006. 

 

SILVA, Rui Alberto. O tempo dos tempos de Maria: Hipóteses sobre o “Paradoxo 

Mariano”. Monografia. Disponível em: 

http:/br.monografias.com/trabalhos/paradoxomariano/paradoxo-

marianao3.shtml#unific. Acesso em 14/072016.  

 

SOHIET, Rachel. Formas de Violência, Relações de Gênero e Feminismo. In: MELO, 

Hildete Pereira de; PISCITELLI, Adriana; MALUF, Sônia Weidner; PUGA, Vera Lucia 

(org). Olhares feministas. Brasília: Ministério da Educação; UNESCO, 2007. 

 

STEVENS, Georges. A maior História de todos os tempos. EUA: Distribuição 

MGM/UA – Home Vídeo, 1965. (168 minutos) 

 

SWAIN, Tânia Navarro. De Deusa a Bruxa: Uma História de Silêncio. Brasília: UNB, 

1998. 

   

___________________.História no plural. Brasília: UNB, 1994. 

 

TILL, Eric. Maria e José. Canadá:  Lorimar Productions, CiP - Europaische Treuhand 

AG, 1979. (152 minutos).  

 

TUBERT, Silvia. Mulheres sem sombra: maternidade e novas tecnologias 

reprodutivas. Rio de Janeiro: Record: Rosa dos Tempos, 1996. 

 

VADICO, Luiz. As complexidades das relações entre cinema/religião e 

religião/cinema. Revista do Instituto Humanista Unisinos - IHU on line. 412, Ano 

XII, 2012. Disponível em: 

http://www.ihuonline.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=

4830&secao=412. Acessado em 07 de out de 2014. 

 

___________________. Cristologia fílmica: subsídios teórico-metodológicos para a 

análise da produção de imagens cristológicas geradas no cinema e na TV. 

Mandrágora. Estudos de Religião, Ano XXII, n. 34, 126-144, jan/jun. 2008. 

Disponível em: https://www.metodista.br/revistas/revistas-

ims/index.php/ER/article/view/223/231. Acessado em: 16/03/2017.  

 

___________________. O campo do filme religioso. Trabalho apresentado ao 

Grupo de Trabalho “Fotografia, Cinema e Vídeo”, do XIX Encontro da Compós, na 

PUC-RJ, Rio de Janeiro, RJ, em junho de 2009. Disponível em: 

http://compos.com.puc-rio.br/media/gt10_luiz_vadico.pdf. Acessado em: 

15/03/2017. 

 

___________________. O épico Bíblico Hollywoodiano - O espetáculo como 

estética da salvação. Revista brasileira de estudos de cinema e audiovisual - 

rebecca - Dossiê. Ano 1, N° 2, 2012. Disponível em: 

http://www.direito.mppr.mp.br/arquivos/File/SCOTTJoanGenero.pdf
http://www.imdb.com/company/co0077718?ref_=tt_dt_co
http://www.imdb.com/company/co0049816?ref_=tt_dt_co
http://www.imdb.com/company/co0049816?ref_=tt_dt_co
http://www.ihuonline.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4830&secao=412
http://www.ihuonline.unisinos.br/index.php?option=com_content&view=article&id=4830&secao=412
https://www.metodista.br/revistas/revistas-ims/index.php/ER/article/view/223/231
https://www.metodista.br/revistas/revistas-ims/index.php/ER/article/view/223/231
http://compos.com.puc-rio.br/media/gt10_luiz_vadico.pdf


RJHR XI: 20 (2018) – Rodolpho Alexandre Santos Melo Bastos 

168 

 

http://www.socine.org.br/rebeca/pdf/2_3.pdf. Acessado em 29 de out de 2014. 

 

VALIM, Alexandre Busko. História e Cinema. In: Novos domínios da História. Rio de 

Janeiro: Elsevier, 2012. 

 

 

 

 

 

http://www.socine.org.br/rebeca/pdf/2_3.pdf

