
 

Recebido em: 03/07/2018 

Aceito em: 21/10/2018 

 

Repensando conceitos: uma nova leitura acerca da expressão “Filho do 

Homem” no judaísmo antigo. 

Rethinking concepts: a new reading about expression “Son of Man” at 

ancient Judaism. 

                                                                                 Daniel Soares Veiga1 

                                                                                Doutor (PPGH/UERJ) 

                                               http://lattes.cnpq.br/6808655301090296  

 
Resumo: O objetivo deste artigo é debater sobre o significado da expressão “Filho 

do Homem” dentro da temática do messianismo judaico. Qual a importância que a 

designação “Filho do Homem” tinha para os seguidores de Jesus, a ponto dela ser 

mencionada inúmeras vezes nos evangelhos? O que o epíteto “Filho do Homem” 

representava que os títulos “Cristo”, “Filho de Deus” e “Rei dos Judeus” não eram 

capazes de exprimir? São perguntas para as quais este artigo oferece algumas 

respostas.  

Palavras-chave: Filho do Homem, Jesus, messianismo, simbolismo, judaísmo. 

 

Abstract: The purpose of this paper is to discusses about the meaning of 

expression “Son of Man” dealing with theme of jewish messianism. What’s the 

importance that the appointment “Son of Man” had for Jesus’ followers as it has 

been featured a lot of times on the gospels? What’s the epithet “Son of Man” has 

typified and that the titles “Christ”, “Son of God” and “King of Jewishes” were 

unable to evokes? They are questions for which this paper gives some answers. 

Key-words: Son of Man, Jesus, messianism, symbolism, judaism. 

 

 

                                                           
1
 Doutor pelo Programa de Pós-Graduação de História da Universidade Estadual do Rio de Janeiro, tendo 

defendido a tese intitulada “Jesus: uma análise do processo histórico que culminou na sua divinização 

pelo evangelho de João, dentro do contexto da sociedade imperial romana”, sob a orientação da Profª. 

Drª. Maria Regina Cândido. Ano de obtenção: 2018. 

http://lattes.cnpq.br/6808655301090296


RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

4 
 

A expressão “Filho do Homem” é, talvez, a mais obscura e enigmática dentre 

todas as designações messiânicas que existiam no final de judaísmo tardio, 

concorrendo em pé de igualdade com as denominações “Filho de Deus”, “Filho de 

Davi” e “Rei de Israel”, títulos messiânicos cujos significados são evidentes por si 

mesmos2. O termo “Filho do Homem” merece, portanto, uma análise aprofundada.  

Devemos salientar que o termo “Filho do Homem” não aparece unicamente 

nos evangelhos ditos canônicos para se referir a Jesus. Referências ao “Filho do 

Homem” são copiosas nos textos veterotestamentários e ele também é amiúde 

mencionado em pseudoepígrafos, judaicos e cristãos, tanto anteriores quanto 

posteriores à redação dos evangelhos canônicos. No que tange aos 

pseudoepigráficos judaicos que contém a expressão “Filho do Homem”, um dos 

mais notáveis é a obra intitulada Parábolas de Enoque3. O papel atribuído a 

personagem Filho do Homem nas Parábolas de Enoque é, basicamente, o de julgar 

a humanidade, redimindo os justos e punindo severamente os maus. 

Benjamin Reynolds (2013) afirma categoricamente que a função mais óbvia 

da figura do Filho do Homem nas Parábolas de Enoque é o seu papel como juiz, 

pois a temática do julgamento permeia de forma latente as descrições do Filho do 

Homem na obra (REYNOLDS, 2013:298). Para Reynolds, este fato é especialmente 

notável na sentença: “O julgamento inteiro foi dado ao filho do homem e ele fará os 

pecadores perecerem e desaparecerem da face da terra” (1 En 69:27). Em outra 

parte, o Filho do Homem é descrito como “justo no seu julgamento” (1 En 50:4) e, 

adiante, lemos que “a execução do seu julgamento está conectada com a sua 

presença no trono da glória” (1 En 55:4)4. 

 Esta concepção de Reynolds é partilhada por Sabino Chialà (2007), para 

quem o Filho do Homem enoquiano tem como predicado primordial o exercício da 

justiça, conferido a Ele por Deus (CHIALÀ, 2007:160). Este último autor ainda 

                                                           
2
 A título de exemplo, os autores Josep-Oriol Tuñí e Xavier Alegre (2007), observaram que, no início do 

evangelho de João, depois de assistirmos a uma verdadeira acumulação de títulos messiânicos aplicados a 

Jesus pelos primeiros discípulos (cf. Jo 1:35-49): “messias” (no seu sentido davídico), “aquele de quem 

escreveu Moisés na Lei e os Profetas”, “Filho de Deus”, “Rei de Israel”; Jesus não somente não os 

emprega, mas se refere a si mesmo como o “Filho do Homem. Cf. TUÑÍ, Josep-Oriol & ALEGRE, 

Xavier. Escritos joaninos e cartas católicas., pp.84-85. 
3
 O Livro das Parábolas de Enoque é um texto constituído por 3 parábolas que narram a ascensão do 

patriarca Enoque aos céus, estando inserida numa obra maior conhecida como Primeiro Livro de Enoque 

ou 1 Enoque. Os capítulos das Parábolas que compõem a obra de 1 Enoque vão do 37 ao 71. No que 

concerne ao Livro das Parábolas de Enoque, a única versão completa que chegou até nós está no idioma 

etíope. Estudiosos como Pierluigi Piovanelli (2007) datam o Livro das Parábolas como tendo sido 

redigido entre meados do século I a.C. – por volta da época da invasão parta na Judeia (40-37 a.C.), 

ocorrida durante a transição do reinado da dinastia asmoneia para o reinado de Herodes, O Grande –, e o 

final do reinado de Herodes Magno (4 a.C.), ou um pouco depois. Cf. PIOVANELLI, Pierluigi. A 

testimony for the kings and the mighty who possess the earth: the thirst for justice and peace in the 

Parables of Enoch., p.375. Lester Grabbe (2007), por seu turno, estima sua datação em algum momento 

logo após a invasão parta na Judeia, ocorrida em 40 a.C. Cf. GRABBE, Lester. The Parables of Enoch in 

Second Temple Jewish Society., p.397. 
4
 Cf. também as passagens de 1 En 61:8-9; 62:2 e 69:29. 



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

5 
 

chama nossa atenção para o que parece ser uma ruptura com a tradição hebraica 

na bíblia, pois no Antigo Testamento é normalmente Yahweh quem julga, mas no 

Livro das Parábolas nós vemos Deus delegando o ofício de juiz universal ao Filho do 

Homem (CHIALÀ, 2007:161). 

Como campeão da justiça divina, o Filho do Homem termina encampando 

um outro predicado considerado exclusivo de Deus: a sabedoria. Pieter M. Venter 

(2007), ao perscrutar sobre as tarefas atribuídas ao Filho do Homem no Livro das 

Parábolas, aponta para os trechos onde Ele foi eleito pelo “Senhor dos Espíritos” 

para executar a sabedoria do Senhor e a Sua justiça – 1 En 46:4; 48:7 –, ou seja, 

a justiça e a sabedoria nas Parábolas de Enoque não pertencem somente ao 

Senhor, mas também ao Filho do Homem (VENTER, 2007:410-11).  

Alhures nós lemos que “a justiça habita com o Filho do Homem” (1 En 46:3), 

que “Ele é poderoso em todos os segredos da justiça” (1 En 49:2) e que “o espírito 

da sabedoria habita nele” (1 En 49:3). Em outro trecho é dito que o Filho do 

Homem executa o julgamento “revelando a sabedoria do Senhor aos santos” (1 En 

48:7), enquanto ele expulsa todos os reis e opressores dos seus tronos. Isto faz 

pleno sentido porque se alguém pretende ministrar a justiça de forma correta, esse 

alguém tem que ser sábio. 

Faz-se imperioso, entretanto, analisarmos a expressão Filho do Homem na 

sua filologia se quisermos compreender mais plenamente a extensão do seu 

significado. O estudioso Leslie Walck (2007) nos recorda que, como é sabido, no 

hebraico e no aramaico, os respectivos termos ben-adam ou bar-nasha eram uma 

expressão idiomática comumente empregada para se referir a um membro da raça 

humana. Em síntese, na sua origem eles nada mais eram do que um circunlóquio 

usado para designar “homem” ou “ser humano” no sentido genérico (WALCK, 

2007:301).  

O estudioso Geza Vermes (2013) aprofunda o significado da expressão “Filho 

do Homem” dentro do seu universo linguístico semítico e infere que ela também 

podia servir como uma perífrase usada com frequência pelo falante para se referir a 

si mesmo na 3ª. pessoa. (VERMES, 2013:9). Geza Vermes ainda reitera que os 

termos semíticos ben-adam e bar-nasha deviam fazer parte do linguajar comum na 

época de Jesus, haja vista que nenhum dos ouvintes de Jesus demonstra espanto 

ou considera a expressão estranha ou obscura (VERMES, 2013:3). 

Pela definição do Theological Dictionary of the New Testament, a expressão 

grega ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου é fruto de um aramaísmo, sendo que o termo ἀνθρώπος 

reflete um conceito semítico generalizante de “homem”, que é, então, 

individualizado pela combinação do equivalente semítico para υἱóς (KITTEL & 

FRIEDRICH, 1972:401).  



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

6 
 

No Antigo Testamento, o seu correspondente hebraico é  בן אדם e ele ocorre 

93 vezes no Livro de Ezequiel como um encaminhamento de Deus a um profeta, 

estando 14 vezes inserido num contexto poético ou solene (Ez 2:1,3,6,8; 

3:1,3,4,10,17,25; 8:5,6,8,12,15,17; 12:2,3,9; 20:3,4,27; 21:2,6,12,14,28; 

33:2,7,10,12,24,30; 37:3,9,11; 38:2,14; etc.).  

Klaus Koch (2007) argumenta que o uso do vocábulo hebraico adam 

empregado para adjetivar o profeta Ezequiel é um recurso linguístico/literário 

visando despertar no leitor o entendimento de que o profeta é um excelsior e 

digníssimo descendente do primeiro homem, Adão, e nesta condição, ele 

representaria um novo e divino recomeço para a humanidade (KOCH, 2007:231-

232). 

O exemplo mais antigo da expressão em aramaico encontra-se registrado 

numa estela da cidade de Al-Saffyra, próxima a Aleppo, na Síria, anterior a 740 

a.C. Em papiros antigos, descobertos em Elefantina e Sakkara, אדם sozinho pode 

significar tanto “homem” como um designativo para “ser humano”, assim como 

pode também ser traduzido no singular indefinido “um homem” ou “alguém” 

(KITTEL & FRIEDRICH, 1972:402). 

 No Salmo 80:15-18, o povo de Israel é personificado como um “homem” איש 

colocado à mão direita de Deus e um “filho de homem”  בן יאדם, a quem Deus 

fortaleceu. Portanto, na tradição pré-apocalíptica, Filho do Homem podia também 

ser tratado como uma entidade coletiva. Neste texto, o povo está clamando por um 

rei que senta-se à direita de Deus e deve garantir a salvação de Israel, embora ele 

não tenha condições de fazê-lo por conta própria, pois apesar da sua relação com 

Deus, ele não passa de um mero mortal, como todos os homens.  

 A sutileza linguística que permite a transição de uma leitura capaz de 

interpretar “filho de homem” de um sentido individualista para o coletivo fica 

patente no fim da alegoria da vinha, onde se deduz claramente que a expressão, ao 

invés de representar um homem específico; simboliza toda a população de Israel 

(KITTEL & FRIEDRICH, 1972:407): 

Deus dos Exércitos, volta atrás! Olha do céu e vê, visita esta vinha: 
protege o que a tua direita [o povo] plantou! Queimaram-na com 
fogo, como ao lixo, eles vão perecer com a ameaça de tua face. 

Esteja tua mão sobre o homem da tua direita, o filho de Adão [ben-
adam] que tu confirmaste! (Sl 80:15-18). 

 

No Livro das Parábolas, entretanto, uma obra produzida no esteio do 

florescimento do pensamento apocalíptico (século II a.C. em diante), este conceito 

ganhou uma nova dimensão porque a figura humana aí retratada – Enoque –, é 

congratulada com uma função muito particular na corte celestial, adquirindo um 

tom messiânico (WALCK, 2007:301).  



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

7 
 

Sua primeira aparição no documento ocorre durante uma das viagens astrais 

de Enoque quando, diante do trono de Deus, o patriarca pergunta ao anjo guia 

quem era aquele ser com aparência humana ao lado do “Cabeça de Dias”, e o anjo 

responde: “Este é o filho do homem que detém a justiça, e os justos habitam com 

ele” (1 En 46:3). 

Conforme o pensamento apocalíptico foi amadurecendo dentro do judaísmo 

a partir do século II a.C., a figura do Filho do Homem sofreu um upgrade. A 

denominação Filho do Homem que, originalmente, era uma perífrase para se referir 

ao homem comum, de carne e osso, e que depois passou a ser empregada para 

designar não mais um homem qualquer, mas aquele homem notável pelo seu 

caráter (amiúde um profeta, como no caso de Ezequiel); ganhou vida própria para 

se tornar uma entidade sobre-humana em certas obras apocalípticas, como nas 

Parábolas de Enoque.  

 Prova disto é que no capítulo 48 das Parábolas de Enoque está escrito que o 

Filho do Homem foi gerado por Deus (o “Senhor dos Espíritos”) antes da criação do 

universo. Mais do que isso: o Filho do Homem atendia por um nome específico, 

escolhido diretamente por Deus antes do mundo ser plasmado:  

E naquela hora, aquele Filho do Homem foi nomeado na presença 
do Senhor dos Espíritos (...) Mesmo antes que o sol e as 
constelações fossem criados, antes que as estrelas do céu fossem 
feitas, seu nome foi chamado perante o Senhor dos Espíritos. (1 En 

48:2-3). 

 
  Seu nome deveria permanecer incógnito até o fim dos tempos pela maioria 

dos mortais, com a honrosa exceção daqueles homens justos que, pela sua retidão, 

se tornaram os “Eleitos por Deus”, a quem Este concedeu o privilégio de 

conhecerem o nome do Filho do Homem: “E eles [os justos] se rejubilaram, e eles 

abençoaram e glorificaram e exaltaram [o Senhor dos Espíritos] porque o nome 

daquele Filho do Homem tinha sido revelado a eles”. (1 En 69:26).  

Infere-se, portanto, que o nome do Filho do Homem era por demais sagrado 

para ser pronunciado por lábios profanos, sendo uma exclusividade dos justos. 

Prevalece a ilação de uma correspondência entre o nome do Filho do Homem e o 

nome do Deus/Yahweh que, para os judeus era o inefável  יהוה, traduzido no 

tetragrama YHWH; conforme bem matizado por Charles Gieschen. (GIESCHEN, 

2007:239-240). No Livro do Êxodo, Deus revela – ao mesmo tempo em que não 

revela – o Seu nome a Moisés: 

Moisés disse a Deus: “Quando eu for aos filhos de Israel e disser: ‘O 

Deus de vossos pais me enviou até vós’; e me perguntarem: ‘Qual é 
o seu nome?’, que direi?’ Disse Deus a Moisés: ‘Eu sou aquele que 
é.’” (Ex 3:13-14) 

 
Segundo Charles Gieschen, o sigilo em torno do nome do Filho do Homem 

evoca a impronunciabilidade do nome do Deus hebreu, estabelecendo uma analogia 



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

8 
 

que culmina na intercambialidade entre os dois nomes; do que resulta na conclusão 

de que ambos têm o mesmo nome. (GIESCHEN, 2007:240). No capítulo 48 das 

Parábolas de Enoque se lê: “E todos aqueles que habitam sobre a terra se 

prostrarão e adorarão perante ele [o Filho do Homem]; e eles glorificarão e 

bendirão e cantarão hinos ao nome do Senhor dos Espíritos”. (1 En 48:5). 

O fato de que os eleitos entoarão o nome do Senhor dos Espíritos (Deus) no 

momento em que é o Filho do Homem quem está sendo incensado, somente faz 

sentido se ambos forem detentores do mesmo nome divino. Todavia, o Nome 

Divino do Filho do Homem é diferente do seu nome terreno, que nas Parábolas 

de Enoque, atende pelo nome da personagem-título da obra, sendo este Filho do 

Homem uma entidade binominal.  

A ser correta esta linha de raciocínio, podemos afirmar – sem incorrermos 

no risco de cairmos no logro da simples conjectura – que conhecer o nome do Filho 

do Homem era um passo para se conhecer o antes inacessível nome de Deus e 

conhecer o nome de Deus implicava, por extensão, em conhecer a imagem 

indevassável de Deus, o que explica a sua aclamação pelos crentes no Dia do Juízo 

Final, como se depreende da leitura do verso 26 do capítulo 69 das Parábolas de 

Enoque. 

Charles Gieschen postula que no judaísmo antigo vicejava a crença na qual 

conhecer o Nome Divino conferia à pessoa o dom de contemplar a imagem de 

Yahweh durante as Suas teofanias. (GIESCHEN, 2007:243). Uma das estórias da 

Torah onde esta ideia fica bem evidente é quando Yahweh promete a Moisés que 

Ele enviará um anjo diante de Israel na sua jornada do Sinai até Canaã: 

Eis que envio um anjo (מַלְאָך) diante de ti para que te guarde pelo 

caminho e te conduza ao lugar que tenho preparado para ti. 
Respeita a sua presença e observa a sua voz, e não lhe sejas 
rebelde, porque não perdoará a vossa transgressão, pois nele está 

o meu Nome. Mas se escutares fielmente a sua voz e fizeres o que 
te disser, então serei inimigo dos teus inimigos e adversário dos 
teus adversários. (grifo meu). (Ex 23:20-22) 

 
A necessidade por uma distinção entre Yahweh e sua forma visível suscita o 

oxímoro de que Yahweh aparece, de alguma forma, em muitas ocasiões; muito 

embora esteja expresso na Torah (e isso é uma contradição aparentemente 

inexorável) que ninguém pode olhar Yahweh e sobreviver (Ex 33:20). A solução 

encontrada para a delicada distinção entre Yahweh e sua aparência visível é 

justamente a utilizada nos textos teofânicos, como em Ex 23:20-22, qual seja, o 

uso do título ְמַלְאָך, traduzido como “anjo” ou “mensageiro”; sendo este 

anjo/mensageiro a face visível de Yahweh por portar o Seu nome. É nesta toada 

que devem ser entendidos o Filho do Homem enoquiano e o Filho do Homem no 



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

9 
 

evangelho de João, identificado com Jesus: “Pai santo, guarda-os em teu nome 

que me deste, para que sejam um como nós”. (Jo 17:11). 

Neste ponto, comungamos do diagnóstico de Gerd Theissen de que o 

conceito de “Filho do Homem” é o que melhor se harmoniza com o tipo de 

messianismo reivindicado por Jesus. Quase todas as referências ao Filho do Homem 

no Novo Testamento aparecem apenas na boca de Jesus, com raras exceções: de 

um lado, em duas visões do Filho do Homem no céu, presentes em Atos dos 

Apóstolos (At 1:13; 7:56) e, de outro lado, em Jo 12:34, sendo que aqui os 

interlocutores de Jesus atribuem a ele o uso da expressão Filho do Homem. Além 

disso, o termo está ausente das epístolas neotestamentárias, à exceção da 

conhecida Epístola de Barnabé 12:10, onde ele é um termo em oposição a “Filho de 

Deus”. (THEISSEN, 2002:572).  

A vinculação da expressão “Filho do Homem” a Jesus não pode ser 

meramente oriunda da linguagem cotidiana, observa Theissen. Afinal de contas, por 

que uma expressão idiomática que geralmente se constituía numa perífrase para “o 

ser humano no sentido genérico”, deveria continuar tão claramente acoplada a 

Jesus a ponto de ficar em uso mesmo após a Páscoa, quando Jesus já era mais do 

que um simples homem para os cristãos? Gerd Theissen responde que a 

valorização da designação “Filho do Homem” foi encorajada pelo fato de Jesus ter 

falado de si mesmo como sendo um “Filho do Homem” que se manifestaria na 

virada escatológica. (THEISSEN, 2002:572). 

Osvaldo Luiz Ribeiro (2011)5 sublinha que a tradição do Filho do Homem foi 

deveras “contagiada” pelas interpretações dos efeitos e dos desdobramentos 

teológicos da crucificação e da ressurreição, o que significa que a fórmula “Filho do 

Homem”, tal como ela aparece no cânon das escrituras não refletiria mais a 

tradição do período pré-pascal em seus estados histórico-traditivos originais. 

(RIBEIRO, 2011:92-93). 

Sob a perspectiva de uma historiografia positivista, o autor tem razão se ele 

entende “estado histórico-traditivo original” dentro de um esquema que se 

proponha a perscrutar qual seria a “verdadeira” ideia que Jesus teria da expressão 

Filho do Homem, o que remontaria ao utópico modelo holtzmanniano6 de tentar 

conhecer Jesus tal “como ele realmente era”. Todavia, Osvaldo Luiz Ribeiro 

reconhece que se, por um lado, a “cristologia” apropriou-se da fórmula, impondo-

lhe uma nova configuração histórico-traditiva; por outro lado, é salutar conceder 

                                                           
5
 O artigo deste autor, intitulado “Este é o rei dos judeus” – o título “filho do homem” na camada 

histórico-traditiva pré-pascoal como referência à tradição veterotestamentária do rei”, foi retirado do 

site da Revista Eletrônica do Jesus Histórico, ano IV, 2011, volume 6, ISSN: 1983-4810. 
6
 De Heinrich Julius Holtzmann (1832-1910), estudioso que advogava que, através de uma aguçada 

análise crítico-literária das fontes, poder-se-ia reconstruir a evolução biográfica da vida de Jesus, pois ele 

acreditava que as fontes literárias refletiam a personalidade de Jesus. 



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

10 
 

validade à pressuposição de que, se a fórmula “Filho do Homem” fora aplicada a 

Jesus de Nazaré antes da cruz, há então, necessariamente uma dependência 

referencial não-cristológica que lhe servisse de orientação à atualização pós-pascal. 

(RIBEIRO, 2011:94). 

Sob esta base, o autor referenda que o historiador deve estar desejoso e 

preparado para encontrar os fundamentos referenciais disponíveis para as tradições 

circulantes, de modo que, se original, isto é, se própria das camadas pré-pascais da 

tradição, a fórmula “Filho do Homem” deve fazer referência a elementos traditivos 

igualmente pré-pascais e, eventualmente, ainda acessíveis. (RIBEIRO, 2011:95). 

Entretanto, tudo o que foi dito acima ainda não elucida satisfatoriamente a 

pungência intrínseca por trás da terminologia do “Filho do Homem” – em toda sua 

dimensão psíquico-linguística – que pudesse justificar o porquê tal designação era 

capaz de evocar na mente dos galileus o escrúpulo de que somente uma pessoa 

com um dom especial devia respeitosamente receber esta emulação. Uma leitura 

da expressão “Filho do Homem” no idioma hebraico – ben adam (literalmente: 

filho de Adão) – pode auxiliar nossa compreensão sobre o real significado desta 

reverência. Para tanto, faz-se necessária uma lida em certos trechos do livro de 

Gênesis: 

Iahweh Deus modelou, então, do solo, todas as feras selvagens e 
toda as aves do céu e as conduziu ao homem (adam) para ver como 
ele as chamaria: cada qual devia levar o nome que o homem lhe 
desse. O homem deu nomes a todos os animais, às aves do céu e a 

todas as feras selvagens... (Gn 2:19-20) 
 

Sob uma perspectiva mágico/xamânica podemos supor que o fato de o 

primeiro adam ter tido a prerrogativa de nomear todos os animais (todos os seres 

vivos, a bem da verdade) conferia a ele o exercício de um poder sobre todas as 

criaturas, submetendo-as e fazendo com que elas lhe obedecessem. Temos aqui a 

primeira pista do que estamos procurando. Prossigamos com o livro de Gênesis: 

Eles [Adão e Eva] ouviram os passos de Iahweh Deus que passeava 

no jardim à brisa do dia e o homem e sua mulher se esconderam 
(...) “Ouvi teu passo no jardim”, respondeu o homem; “tive medo 
porque estou nu, e me escondi.” (Gn 3:8-10) 

                                                                                                                      

Percebamos nesta passagem um pormenor interessante: o autor do Gênesis 

nos diz que Adão escutou (e reconheceu) os passos de Deus, que caminhava pelo 

Éden, aproveitando a brisa do dia. A naturalidade com que o episódio é narrado 

conduz o leitor a interpretar que o fato de Deus passear pelo Jardim do Éden como 

forma de se descontrair era algo corriqueiro; entendimento que é reforçado pela 

afirmação de que o adam ouviu os passos de Iahweh e, ao ouvi-los, os reconheceu 

de imediato para logo se esconder. Deste relato mítico podemos abstrair que Deus 

e adam desfrutavam de um relacionamento bem próximo, tête-à-tête, com os dois 



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

11 
 

coabitando o mesmo cenário: o Jardim do Éden. Tendo Adão uma relação tão 

íntima com Iahweh era de se esperar que Adão compartilhasse dos poderes 

sobrenaturais que emanavam da divindade, o que por sua vez, explicaria o domínio 

que ele tinha sobre todas as criaturas da Terra. 

[Deus diz a Adão e à sua primeira mulher, criada antes de Eva]: 
“Sede fecundos, multiplicai-vos, enchei a terra e submetei-a; 
dominai sobre os peixes do mar, as aves do céu e todos os animais 

que rastejam sobre a terra.” (Gn 1:28)                                                                                    
 

Alguns galileus da época de Jesus, conhecedores do mito de que adam era 

capaz de comandar todos os seres vivos antes da sua queda, devem ter presumido 

que tamanha faculdade era possível graças ao convívio direto que ele tinha com 

Iahweh, de quem devia incorporar o poder que irradiava da divindade, tão vicinal a 

ele. Estes galileus, plausivelmente, viam em um mago/xamã como Jesus alguém 

cujas façanhas só seriam possíveis se este indivíduo compartilhasse de um contato 

muito estreito com Iahweh, análogo à proximidade que Adão usufruía em relação a 

Deus.  

Atualmente, quando nos dirigimos ao nosso interlocutor com a assertiva 

“Você é mesmo filho do seu pai”, estamos insinuando que esta pessoa tem as 

mesmas virtudes e/ou vícios do seu progenitor. Igualmente, muitos galileus do 

século I d.C. deviam estimar que um sujeito dotado de poderes diversos (fosse 

para sarar enfermidades, expulsar demônios ou controlar a natureza) era alguém 

de quem se poderia dizer que ele era mesmo um verdadeiro filho de Adão, um ben 

adam, ou no sentido literal, um filho do homem. Sob este prisma, podemos teorizar 

que, para certos galileus, referir-se a um mago/xamã como um filho do homem 

significava que seus admiradores criam que ele, da mesma forma que Adão, 

mantinha um contato direto, quase “medular” com a divindade. 

 

Conclusão: 

 A terminologia “Filho do Homem” é um exemplo que nos ensina o quanto é 

complexo o tema do messianismo no judaísmo tardio. Esta complexidade é fruto 

das diversas concepções que cada judeu tinha sobre como identificar um 

pretendente messiânico, quais os atributos que uma pessoa devia ostentar para 

que ela fosse reconhecida como messias ou qual a verdadeira função que um 

messias devia desempenhar. Deveria ser o messias um líder guerrilheiro que, à 

semelhança de Davi, conduziria o seu povo a guerra contra os inimigos dos judeus, 

ou alguém que fosse descendente de linhagem sacerdotal sadoquita, ou um 

exorcista e operador de milagres... ou todas estas categorias juntas num só 

indivíduo?  



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

12 
 

Como se vê, a pluralidade de pensamentos e pontos de vista divergentes e 

contrastantes acerca do messianismo nos ensina o quão rico e multifacetado era o 

judaísmo na virada de eras e por que ainda hoje é tão difícil para os estudiosos 

determinar qual a natureza messiânica em que Jesus de Nazaré se encaixava. 

Talvez tenha sido por esta razão que os cristãos da segunda geração em diante e 

os Padres da Igreja acharam por bem conjugar em Jesus todas as categorias 

messiânicas (Cristo=Ungido, Filho do Homem, Filho de Deus, Filho de Davi, Rei de 

Israel, etc.), isto é, como uma forma de harmonizá-las, fazê-las todas adquirir o 

mesmo sentido. Por este meio, evitar-se-ia uma controvérsia que seria por demais 

desgastante e poderia prejudicar a missão proselitista de trazer novos convertidos 

à nova fé emergente. 

 

Documentação: 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Trad. de GIRAUDO, Tiago (5ª ed.). SP: Paulus, 1996. 

THE PARABLES OF ENOCH. The Hermeneia Translation. Trans. by NICKELSBURG, 

    George & VANDERKAM, James. Minneapolis: Fortress Press, 2012. 

 

Dicionários: 

KITTEL, Gerhard & FRIEDRICH, Gerhard. Theological Dictionary of the New  

   Testament.Volume IV, Germany: Eerdmans Publishing Co., 1967. 

___________________________________. Theological Dictionary of the New  

   Testament.Volume VIII, Germany: Eerdmans Publishing Co., 1972. 

 

Bibliografia: 

CHIALÀ, Sabino. The Son of Man: the evolution of an expression. In: BOCCA 

    CCINI, Gabriele. Enoch and the Messiah Son of Man: revisiting the Book of 

    Parables.  Cambridge: Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 153-178. 

GIESCHEN, Charles. The Name of the Son of Man in the Parables of Enoch. 

   In: BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and the Messiah Son of Man: revisiting 

   The Book of Parables. Cambridge: Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 238- 

   249. 

GRABBE, Lester. The Parables of Enoch in Second Temple Jewish Society. In: 

    BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and the Messiah Son of Man: revisiting the 

    Book of Parables. Cambridge: Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 386-402. 

KOCH, Klauss. Questions regarding the so-called Son of Man in the Parables 

     of Enoch: a response to Sabino Chialà and Helge Kvanvig. In: BOCCACCI 

     NI, Gabriele. Enoch and the Messiah Son of Man: revisiting the Book of 

     Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 228-237. 



RJHR XI: 21 (2018) – Daniel Soares Veiga 
 

13 
 

PIOVANELLI, Pierluigi. A testimony for the kings and mighty who possess the 

   earth: the thirst for justice and peace in the Parables of Enoch. In: BOCCA 

   CCINI, Gabriele. Enoch and the messiah Son of Man: revisiting the Book of  

    Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 363-379. 

REYNOLDS, Benjamin. The apocalyptic Son of Man in the Gospel of John. Mohr 

      Siebeck: Tubingen, Germany, 2008. 

____________________. The Enochic Son of Man and the Apocalyptic 

       Background of the Son of Man Sayings in John’s Gospel. In: BOCK, 

       Darrell L. & CHARLESWORTH,  James H. Parables of Enoch: a paradigm 

        shift. New York: Bloomsbury T&T Clark, 2013, pp. 294-314. 

RIBEIRO, Osvaldo L. “Este é o rei dos judeus” – o título “filho do homem” na 

     camada histórico-traditiva pré-pascoal como referência à tradição 

     veterotestamentária do rei. In: JUSTI, Daniel Brazil, CAVALCANTI, Juliana 

     Batista & SANCOVSKY, Renata Rozental (orgs.). Revista Eletrônica Jesus 

     Histórico, ano IV, vol. 6, ISSN: 1983-4810, 2011, pp. 92-106. 

THEISSEN, Gerd.  O Jesus histórico: um manual. SP: Loyola, 2002. 

TUÑÍ, Josep Oriol & ALEGRE, Xavier. Escritos Joaninos e Cartas Católicas. SP:  

    Ed. Ave-Maria, 2007. 

VANDERKAM, James C. Enoch and the Growth of an Apocalyptic Tradition. 

       Washington D. C.: The Catholic Biblical Association of America, 1984. 

_____________________. Enoch: a man for all generations. University of 

    South Carolina Press, 1995. 

VENTER, Pieter M. Spatiality in the Second Parable of Enoch. In: BOCCACCINI, 

    Gabriele. Enoch and the messiah Son of Man: revisiting the Book of Para 

     Bles. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing Co., 2007, pp. 403-412. 

VERMES, Geza. A religião de Jesus, o judeu. RJ: Imago, 1995. 

_____________. The Son of Man Debate Revisited (1960-2012). In: CHARLES 

      WORTH, James; BOCK, Darrell, L. Parables of Enoch: a paradigm shift. New 

      York: Bloomsbury T&T Clark, 2013, pp. 3-17. 

WALCK, Leslie. The Son of Man in the Parables of Enoch and the Gospels. In: 

      BOCCACCINI, Gabriele. Enoch and the messiah Son of Man: revisiting the 

       revisiting the Book of Parables. Cambridge: W. B. Eerdmans Publishing 

       Co.,2007, pp. 299-337. 

  

 


