
 

Recebido em: 27/08/2018 

Aceito em: 11/09/2018 

 

A santidade corpórea e a ascensão celestial: o misticismo judaico como 

resposta a crise sociopolítica da Judeia na antiguidade. 

Bodily holiness and celestial ascension: Jewish mysticism as a response to 

the socio-political crisis of Judea in antiquity. 

 

Doutorando Diego Lopes da Silva1 

UNB 

http://lattes.cnpq.br/6316796036902981  

 

Resumo: O presente artigo versa sobre o processo de resistência cultural judaica 

em meio à dominação do Templo por parte de Antioco IV, Epífanes (175-163 a.C.). 

Com o Templo profanado por Antioco IV, Epífanes e as sucessivas tentativas de 

expansão do processo de helenização na Judeia, os judeus se viram compelidos a 

resistirem ao processo de unificação cultural sob a égide grega criando "alternativas 

viáveis" para substituir o forte símbolo cultural de coesão social que era o Templo. 

Com o contato com os povos circunvizinhos que passavam por processo de 

helenização semelhante ao judaico ao ter sua cultura subjugada pelos 

conquistadores estrangeiros, os judeus tradicionais sentiram a necessidade de 

apropriar  conceitos comuns aos povos indo-europeus para ganharem ressonância 

no seu pleito de manutenção da ordem religiosa entre os vizinhos e força com uma 

nova ideia de culto que quebrasse a ordem do Templo material, o qual estava 

temporariamente helenizado. Neste contexto de turbulência política e reapropriação 

de ideias indo-europeias nasce a figura do Templo Espiritual que somente seria 

atingido por meio da purificação (jejuns, orações) e enfrentamento da ordem 

política vigente que era contrária a forma de culto dos judeus. A purificação do 

microcosmo do sagrado serviria como transição necessária para a manutenção dos 

                                                           
1 

Doutor em Geografia da Religião pelo Programa de Pós Graduação em Geografia da Universidade de 

Brasília (PPGGEA/UnB), orientando do profº Dr. Dante Flávio Reis Jr. Mestre em História Social 

com ênfase em Orientalismo pela mesma Instituição de ensino. A atual pesquisa desenvolvida tem como 

ênfase o conhecimento espaço-temporal da religião e cultura judaica e os seus símbolos de culto e 

tradições incorporadas do Oriente Antigo e resignificadas no processo de resistência cultural a dominação 

estrangeira. Atua como pesquisador nos seguintes temas: judaísmo helenístico, espaço sagrado da religião 

judaica na antiguidade, território sagrado do Templo, literatura apocalíptica e resistência cultural. E-mail 

para contato diegolph@hotmail.com 

http://lattes.cnpq.br/6316796036902981
mailto:diegolph@hotmail.com


RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

15 

 

costumes judaicos e sobrevivência da religião frente a desestruturação política 

vigente no séc. II a.C. A literatura apocalíptica e hekhalot foi prodigiosa em 

disseminar com agilidade e intensidade a rejeição ao helenismo e propagar a nova 

modalidade de culto que estava baseado na incorporação da "ordem do Templo 

Físico" , isto é, o Sumo Sacerdote agora era individualmente cada judeu 

observante, cada um seria responsável por apresentar o sacrifício puro e imaculado 

para Yahweh, o qual seria na nova ordem o próprio corpo. As relações de 

desprendimento da realidade física para alcance da vida com a divindade se dava 

pelo corpo que passa a ser o mediador entre a realidade profana da vida terrena e 

a possibilidade de contato com o "Eterno". O corpo deveria estar purificado para 

poder servir de guia do universo profano para o sagrado. Neste sentido, pode-se 

entender o corpo como um espaço, já que possui função mediadora entre o fiel 

(judeu observante) com o transcendente. O corpo seria o lugar onde o fiel se 

"liberta" das forças externas negativas atuantes no contexto político e religioso da 

Judeia do séc II a.C. e conseguiria assim aproximar do sagrado. 

 

Palavras-Chave: Corpo, Misticismo, Judaísmo, Helenização e Templo  
 

Abstract: This article deals with the process of Jewish cultural resistance in the 

midst of the domination of the Temple by Antiochus IV, Epiphanes (175-163 BCE). 

The Temple defiled by Antiochus IV, Epiphanes, and successive attempts to expand 

the hellenization process in Judea, Jews were compelled to resist the process of 

cultural unification under the greek umbrella by creating "viable alternatives" to 

replace the strong cultural symbol of social cohesion that was the Temple. With the 

contact with the surrounding peoples who went through a process of hellenization 

similar to the jewish one when having its culture subjugated by the foreign 

conquerors, the traditional Jews felt the necessity of appropriating concepts 

common to the Indo-European peoples to gain resonance in their claim of 

maintenance of the order religious movement among the neighbors and forced with 

a new idea of worship that would break the order of the material Temple, which 

was temporarily Hellenized. In this context of political turbulence and 

reappropriation of Indo-European ideas, the figure of the Spiritual Temple was born 

which would only be achieved through purification (fasts, prayers) and 

confrontation of the prevailing political order that was contrary to the Jewish way of 

worship. The purification of the microcosm of the sacred would serve as a 

necessary transition for the maintenance of Jewish customs and survival of the 

religion in the face of the political disintegration in the century II BC. The 

apocalyptic and hekhalot literature was prodigious in spreading with agility and 

intensity the rejection to the hellenism and to propagate the new modality of cult 

that was based on the incorporation of the "order of the Material Temple", that is to 

say, the high priest now was individually each jew observant, each one would be 

responsible for presenting the pure and unsullied sacrifice to Yahweh, which would 

be in the new order the own body. The detachment relations of physical reality for 

the attainment of life with the divinity were given by the body that becomes the 

mediator between the profane reality of earthly life and the possibility of contact 

with the "Eternal." The body should be purified to serve as a guide from the unholy 

universe to the sacred. In this sense, one can understand the body as a space, 

since it has a mediating function between the faithful (observant jew) and the 

transcendent. The body would be the place where the believer "frees" himself from 

the negative external forces acting in the political and religious context of Judea of 

the second century BC and could thus approach the sacred. 

 

Keywords: Body, Mysticism, Judaism, Helenization and Temple. 
 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

16 

 

No presente artigo, analisar-se-á o processo de resistência cultural judaica 

em meio a dominação do território religioso sagrado do Templo por parte do 

conquistador selêucida Antioco IV, Epífanes através do fenômeno da apocalíptica e 

do misticismo judaico. Ressalta-se que foi durante seu governo que eclodiu uma 

das maiores revoltas da história judaica, conhecida como Revolta dos Macabeus2 

Com o Templo profanado por Antioco IV, Epífanes e as sucessivas tentativas 

de expansão do processo de helenização na Judeia, os judeus se viram compelidos 

a resistirem ao processo de unificação cultural sob a égide grega criando 

alternativas viáveis para substituir a forma simbólica espacial religiosa de coesão 

social que era o Templo. 

Com o contato com os povos circunvizinhos que passavam pelo mesmo 

processo de helenização ao ter sua cultura subjugada pelos conquistadores 

estrangeiros, os judeus tradicionais se viam na necessidade de se apropriar de 

conceitos e ideias comuns aos povos indo-europeus para ganharem amplitude no 

seu pleito de manutenção da ordem religiosa e ressonância com uma nova ideia de 

culto que quebrasse a ordem espacial do Templo, o qual estava temporariamente 

helenizado.    

Neste contexto de turbulência política e reapropriação de ideias indo-

europeias nasce a figura do Templo Celestial que somente seria vivenciado por 

meio da purificação - jejuns, orações e enfrentamento da ordem política vigente 

que era contrária ao culto dos judeus.  

A purificação do microcosmo do sagrado representada pelo corpo serviria 

como transição necessária para a manutenção dos costumes judaicos e 

sobrevivência da religião frente a desestruturação sociopolítica vigente no séc. II 

a.C.  

O lugar do culto era visto como sagrado e inviolável para o judeu tradicional, 

sendo assim a nova localidade de culto deveria manter na sua essência essas 

características. A sacralidade e inviolabilidade do Templo Espiritual era 

“conquistada” por meio de uma vida de observância a fé judaica, os processos de 

purificação que tinha como foco a mortificação da natureza pecaminosa e a plena 

rejeição aos valores helenísticos propagados na sua sociedade. 

A literatura apocalíptica e hekhalot foi prodigiosa em disseminar com 

agilidade e intensidade a rejeição ao helenismo e propagar a nova modalidade de 

                                                           
2
 Conflito ocasionado pela imposição de valores sociais e culturais helenísticos aos judeus que não 

aceitavam nenhuma modificação em sua estrutura religiosa de culto ao Deus dos judeus. Os livros 

bíblicos de 1 e 2 Macabeus mostram a que ponto chegou a revolta dos judeus em relação às políticas 

praticadas pelo governante selêucida Antioco IV, Epífanes. 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

17 

 

culto que estava baseado na incorporação da ordem do Templo Físico3, isto é, o 

Sumo Sacerdote agora era individualmente cada judeu observante, cada um seria 

responsável por apresentar o sacrifício puro e imaculado para Yahweh, o qual seria 

na nova ordem o próprio corpo com a mortificação da natureza pecaminosa para se 

adentrar ao Santo dos Santos dos palácios celestiais na presença da sua divindade.  

O sagrado passou a ser incorporado as práticas físicas do corpo através dos 

jejuns e das orações, enquanto o profano estaria no mundo exterior, inclusive com 

a ordem do próprio Templo físico, o qual não estava mais sob as ordenanças de 

Yahweh, mas de posse momentânea das divindades pagãs, no contexto de 

construção de espaço(s) sagrado(s). 

Segundo a professora Zeny Rosendahl as hierofanias estruturam a vivência 

do sagrado e a mentalidade do homem religioso, podendo assim ter sua ocorrência 

em qualquer coisa ou pessoa. 

A construção do espaço sagrado pode ocorrer através de dois tipos. 
O primeiro envolve a manifestação direta da divindade, uma 
hierofania, em certas coisas, objetos ou pessoas. Ocorre a revelação 
do divino (...)No segundo tipo, o espaço é ritualmente construído. 
(ROSENDAHL, 1999, p. 233, grifo nosso) 
Quando o sagrado se manifesta por uma hierofania qualquer, não 

só há rotura na homogeneidade do espaço, como também revelação 
de uma realidade absoluta, que se opõe à não-realidade absoluta, 
que se opõe à não realidade da imensa extensão envolvente. A 
manifestação do sagrado funda ontologicamente o mundo (ELIADE 
apud ROSENDAHL, 1999, p. 26) 

 

As relações de desprendimento da realidade física para alcance da “vida 

eterna” com a divindade ocorria por meio do corpo que passa a ser o mediador 

entre a realidade profana da vida terrena e a possibilidade de contato com o Eterno 

e a vivência perpétua do sagrado no Templo Celestial.  

O corpo deveria estar purificado para poder servir de guia do universo 

profano para o sagrado. Neste sentido, pode-se entender o corpo como um espaço, 

já que possui função mediadora entre o fiel - judeu observante - com o 

transcendente. O corpo seria o lugar onde o fiel se liberta das forças externas 

negativas atuantes no contexto político e religioso da Judeia do séc. II a.C. e 

conseguiria assim se (re)aproximar do sagrado. 

Define-se o espaço sagrado como um capo de forças e de valores 
que eleva o homem religioso acima de sim mesmo, que o transporta 

                                                           
3
 A ordem do Templo físico estava ligada ao caráter sacrificial que (re)ligava o homem a sua divindade. O 

macrocosmo da religião passa a ser internalizado no corpo para atingir a nova ordem do Templo Celestial, 

no qual o judeu tradicional estaria na presença da sua divindade sem necessidade de um mediador. Na 

ordem do Templo Físico tal função era desempenhada pela figura do Sumo Sacerdote, o qual tinha como 

ofício receber as determinações da divindade e oferecer o sacrifício em prol da expiação dos pecados do 

povo judeu.  A ordem de todo Templo Físico passou a ser internalizada no novo contexto religioso pós 

profanação para a vida corpórea/espiritual de cada um dos judeus. (GRUENWALD, 1980)      



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

18 

 

para um meio distinto daquele no qual transcorre sua existência. É 

por meio dos símbolos, dos mitos e dos ritos que o sagrado exerce 
sua função de mediação entre o homem e a divindade. É o espaço 
sagrado, enquanto expressão di sagrado, que possibilita ao homem 
entrar em contato com a realidade transcendente chamada 
"deuses" nas religiões politeístas e "Deus" nas monoteístas. 

(ROSENDAHL, 1997, p.122, grifo nosso) 

 
O livro pseudoepígrafo Testamento de Jó demonstra claramente a ligação 

entre o corpo e a habitação divina, representada pelo Templo Celestial quando Jó4, 

homem próximo a divindade segundo a tradição judaica, indaga seu amigo Baldad 

por não conhecer as funções do corpo e querer entender os desígnios da sua 

divindade e os mistérios inefáveis dos céus. 

And to all this I said, "I do have my wits about me, and my mind is 

sound. Why they should I not speak out the magnificent things of 
the Lord? Or should my mouth utterly blunder regarding the 
Master? Never! Who are we to be busying ourselves with heavenly 
matters, seeing that we are fleshly, having our lot in dust and 
ashes?Now, then, so you may know that my heart is sound, here is 

my question for you: Food enters the mouth, the water is drunk 
through the same mouth and sent into the same throat. But 
whenever the two reach the latrine, they are separated from each 
other: Who divides them? And Baldad  said, "I do not know." Again 
I replied and said to him, "If you do not understand the functions of 
the body, how can you understand heavenly matters? (TJo 38:1-5, 
grifo nosso)5 

O desprendimento parcial da terrível situação vivida com o processo de 

helenização e o mergulho numa outra realidade, na qual os judeus estavam em 

contato direto com sua divindade era disseminado pela literatura apocalíptica que 

oferecia alívio momentâneo a dor do judeu tradicional por ter seu espaço sagrado 

profanado, oferecendo o convívio com a divindade, mas por outro lado insuflava a 

rebelião contra a ordem político-cultural vigente. 

A apocalíptica e a literatura hekhalot - chariot literature - tiveram papel 

importante na transposição do sagrado e no entendimento do novo momento 

                                                           
4
 Na tradição judaica e nas próprias escrituras Jó é sinônimo de uma pessoa de caráter forte que resiste às 

investidas do maligno, que estão materializadas na perda dos seus bens materiais, morte dos seus filhos, a 

indignação da sua esposa e a acusação dos seus supostos amigos. Centrado em Yahweh e buscando por 

meio da oração que sua situação mudasse e que Yahweh atendesse ao seu clamor. Assim deveria ser o 

judeu observante no contexto no helenismo, resistindo às investidas do maligno Antioco IV, que poderia 

se materializar por meio da perseguição e martírio, nos seus companheiros de fé que se perverteram ao 

aceitar o caminho do helenismo, permanecendo centrado na fé na sua divindade e purificando seus 

caminhos para que pudesse assim entender e vivenciar os mistérios celestiais da sua divindade.       
5
 E para tudo isso, eu (Jó) disse: "Tenho o meu juízo sobre mim, e minha mente é forte (em Yahweh). Por 

que não deveria falar as coisas magníficas do Senhor? Ou minha boca proferiria maldições em relação ao 

Mestre? Nunca! Quem somos nós para estarmos nos ocupando com os assuntos celestiais, visto que 

somos carnais, somos pó e cinzas? Agora, então, para que você possa saber que meu coração está 

centrado (em Yahweh), aqui está a minha pergunta para você: a comida entra pela boca,e a água ao ser 

ingerida entra pela mesma boca, sendo enviada para a mesma garganta. Mas, sempre que os dois atingem 

a latrina, eles são separados um do outro: quem os divide? E Baldad disse: "Eu não sei." Mais uma vez eu 

respondi e disse para ele "Se você não entende as funções do corpo, como você pode entender os assuntos 

celestiais". (TJo 38:1-5, grifo nosso)  



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

19 

 

histórico do povo judeu; a transposição do território sagrado físico do Templo 

momentaneamente profanado para um território transmaterial que evoca aos 

áureos tempos de Salomão e do auge do regime teocrático judeu. 

No estudo dos apocalipses, verificam-se duas subdivisões que são: os 

apocalipses históricos6 e os apocalipses de viagem ao além7 que representava duas 

divisões simbólicas no universo apocalíptico. 

O apocalipticismo8 com sua ideia de fim das instâncias espacial e temporal 

iminentes serviu de combate ideológico ao processo de helenização da Judeia. 

Adella Collins (1986) coloca o conteúdo escatológico como a principal marca 

que distingue os apocalipses de outros textos de caráter revelatório, que são 

parecidos no que tange a forma no que tange aos ritos a serem observados para a 

experiência visionária, porém não tem uma mensagem de transformação de ordem 

espacial, sendo mais intimistas e pouco coletivos. 

No estudo da apocalíptica tem uma questão social que perpassa os textos 

que é a análise sociológica do meio no qual o visionário está inserido, segundo 

Vielhauer (1992) às origens religiosas e sociais da literatura apocalíptica são os 

períodos de crise e perseguição cultural, sendo os apocalipses uma forma de 

escapismo da realidade e fortalecimento das comunidades religiosas locais. 

Desta forma, pode-se observar o apocalipticismo como um movimento 

religioso e social que buscava alterar momentaneamente a ordem espacial que teve 

grande apelo durante os períodos de crise, principalmente entre o período da 

Revolta dos Macabeus e a destruição do Segundo Templo, porém com ressonâncias 

que estão presentes desde o exílio babilônico até meados do séc. IV d.C.  

Observa-se que tanto os apocalipses históricos quanto os de viagem ao além 

tinham como inimigo comum no séc. II a.C. o processo de helenização que estava 

personificado na mentalidade do judeu tradicional na profanação da figura do 

                                                           
6
 Considera-se como apocalipse histórico o apocalipse que tem por objetivo principal descrever os 

acontecimentos históricos, buscando sempre uma padronização dos mesmos, e possuindo um sentido 

único que é o fim da história e o advento do reino messiânico.(COLLINS, 1979) 
7
 São apocalipses marcados por viagens a outros mundos com um interesse forte na especulação 

cosmológica do que no próprio sentido histórico. Seria um apocalipse de transposição para uma outra 

realidade espaço-temporal. (COLLINS, 1984) 
8
 O apocalipticismo judaico do séc. II a.C é baseado em um desfecho escatológico demonstrado ao 

visionário por meio da própria interação com a divindade do fim iminente da história, já com isso o 

discurso estaria na manutenção dos preceitos da Lei e dos Escritos judaicos, na purificação do corpo 

como meio de contato futuro com a divindade e combate a imposição religiosa, já que só seria digno de 

adentrar os palácios de Yahweh aqueles que se mantivessem puros aos contatos culturais com os 

dominadores estrangeiros. O lema do Fim está próximo era o cenário perfeito para que o apocalipticismo 

ganhasse muitos adeptos frente a situação de caos político na Judeia no final do governo selêucida. 

(HANSON, 1983) 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

20 

 

Templo de Yahweh, que passou a ser no governo de Antioco IV, Epífanes a casa de 

Zeus Olimpo. 

Ressalta-se que neste período, surge no seio do judaísmo a separação entre 

corpo e alma, que tem um claro paralelismo com a tradição platônica, entretanto, 

observa-se que a existência de uma esfera imaterial parece ter sua gênese na 

religião zoroastra e que dá substrato a existência de um Templo Celestial que 

(re)conectaria a alma do judeu observante a Yahweh, sendo o corpo o meio de 

ligação entre as instâncias imaterial da alma e a “transmaterial” do Templo 

Celestial.   

Nos apocalipses de viagem ao além o acesso humano a presença divina é o 

modus operanti e tema mais valorizado nos relatos do visionário, sendo assim 

valoriza-se o sentir através da alegria extrema do visionário, o vagar pelos espaços 

abertos, os contatos com os seres celestiais e a percepção de fortes luzes e sons 

estremecedores, e requerem um preparo do visionário que se da através das 

práticas ascéticas e orações que garantirão a viagem do homem aos céus ao 

encontro da sua divindade.  

As figuras e o simbolismo na representação da habitação de Yahweh 

ganham contornos mentais frente à proibição do judaísmo tradicional na 

representação de qualquer forma imagética da divindade. As formas tangíveis e 

intangíveis do sagrado estão presentes nas experiências visionárias, e diante da 

difícil arte de retratar Yahweh que não tinha uma forma corpórea, sendo apenas 

retratado como uma fumaça de glória no Templo, a literatura apocalíptica ousou ao 

retratar sua habitação celestial, isto é, os palácios celestiais que seriam destinados 

aos judeus tradicionais que se resguardassem da contaminação helênica, e naquela 

forma passariam a encontrar pessoalmente com sua divindade. 

O próprio termo cunhado neste período para retratar a literatura hekhalot 

judaica o misticismo demonstra a existência de um discurso transcendental a 

natureza humana, situando na zona limítrofe do sagrado - intangível - e a 

experiência humana - tangível -, isto é, o discurso místico só faz sentido por fazer 

uma ponte entre a situação vivida e uma expectativa futura gloriosa. 

O misticismo judaico prega uma ligação completa entre humano e sagrado, 

não ficando ligado somente ao êxtase visionário9 e aos estados alterados de 

                                                           
9
 O êxtase possui vários significados, segundo a sua etimologia significa "estar fora de si ou dos seus 

sentidos", já do ponto de vista da psicologia é um arrebatamento incontido e excessivo, no qual suspende 

parcialmente as funções psíquicas, frequentemente observados nos delírios místicos. No êxtase visionário 

por mais que o visionário esteja fora de si ele não perde o seu contato com a realidade física.    



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

21 

 

consciência10, mas através da experiência visionária introjetada na realidade 

histórica e na perspectiva futura numa linha que busca a superação dos problemas 

vividos no seu tempo e a “contaminação” momentânea do seu território sagrado. 

(BLUMENTHAL, 1978). 

Um entendimento mais amplo do misticismo judaico como fenômeno 

espaço-temporal concreto que buscava alterar a ordem territorial e política vigente 

no séc. II a.C. com a manutenção da identidade pautada no monoteísmo e 

observância das Escrituras - a concepção do genuíno espírito judaico - com o 

preenchimento de lacunas através da espiritualidade que transcende a realidade 

física por meio de um novo entendimento ao contexto histórico e a realidade 

concreta do espaço da religião judaica naquele momento. (HOLLOWAY; VALINS, 

2002)  

O problema espaço-temporal representados pelo mal e o sofrimento 

ocasionado pela profanação do Templo passavam a ser percebidos e interpretados 

pela lente escatológica numa perspectiva regulada por Yahweh desde a criação até 

a futura salvação e gozo de uma vida plena no Templo Celestial na presença da sua 

divindade. (GRUENWALD, 1980) 

O corpo como mediador da fuga da realidade física e incorporação de uma 

nova ordem espiritual também era valorizado por meio da literatura judaica. O 

corpo deveria estar purificado e a saúde completamente em dia para que o homem 

pudesse compreender e vivenciar os mistérios divinos, já que as doenças eram 

vistas como fruto de transgressão contra a divindade, diferentemente do contexto 

helenístico que não tinha uma valorização exacerbada do corpo para contextos 

rituais11. O contexto judaico era peculiar e único em toda a Antiguidade no 

seguimento de um rígido código moral e ético como elemento mantenedor da 

ordem interna e da saúde corpórea.  

A doença era vista como contaminação e pecado, sendo atribuída eventuais 

disfunções aos seres sobrenaturais que visavam combater a ordem divina - os 

                                                           
10 

Por meio da sigla inglesa ASCs - Altered States of Consciousness representa uma alteração do estado 

mental do individuo que podem ser induzidas por luto, orações e jejuns que no contexto cultural do 

judaísmo do Segundo Templo teriam forte impacto na estrutura religiosa e na criação de uma nova 

espacialidade transmaterial de vivência do sagrado. Ao buscar reconstruir a estrutura do Templo Físico 

em uma espacialidade celestial, pode-se falar em uma neurohistoriografia da religião focada nas 

experiências mentais e na incorporação de uma realidade material num universo de construção mental e 

religiosa.       
11

 Para o pensamento helenístico vigente no séc. II a.C as doenças não representariam transgressão a 

sua(s) divindade(s), antes seria fruto de processos biológicos, ambientais e hábitos de vida que seriam 

responsáveis por determinado tipo de enfermidade. As enfermidades eram vistas como algo normal 

sujeito a natureza humana como se pode observar no trecho Hipocrates: "(...)a chamada doença sagrada, 

ela não parece ser nem mais divina nem mais sagrada que qualquer doença, mas ter uma origem natural 

como qualquer outra doença". (CAIRUS, 2005)    



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

22 

 

demônios, sendo a forma de combate a essa quebra da ordem natural do corpo as 

orações e jejuns, que serviriam como encantamentos que livrariam o microespaço 

do sagrado das atuações dos seres imateriais malignos. 

God also allowed the technique against the demons for human 

benefit. He made use of incantations that allowed the cure of 
diseases, as well as the practice of exorcisms that expelled from the 
demons causing the disorder so that they would not return. 
Myself knew a certain Eleazar, who is part of my own people, who in 
the Vespasian presence and his sons, as well as their tribunes and a 
great order of soldiers, releasing those who were possessed by the 

demons healing thus of all evils (JOSEFO, AJ 8.45-46)12 

 
O zelo extremo pela ordem física estava diretamente ligado a espiritual, já 

que o corpo era o termômetro das tensões sociais, políticas e religiosas que vivia o 

judeu na Antiguidade. A demarcação do corpo como espaço sagrado que deveria se 

manter purificado não encontra nenhum paralelismo em outra sociedade no mundo 

antigo. 

O professor da universidade de Oxford Martin Goodman sugere que a 

relação do corpo vista entre o judeu como sagrado - microcosmo - para manter o 

contato com sua divindade - macrocosmo -, também serviriam para identificar os 

estrangeiros e os judeus impuros pelas suas relações pouco sagradas para com seu 

corpo. Um meio de identificar iguais - judeus não helenizados - e afastar os 

diferentes da sua comunidade quer seja estrangeiro ou mesmo judeus que teriam 

aceitado as condições impostas culturalmente pelo helenismo.  

Não judeus segundo algumas opiniões, podiam poluir qualquer 

judeu com que entrassem em contato. O toque deles, quando 
possível, deveria ser evitado. (GOODMAN, 1994, p. 105) 
Parece ser psicologicamente satisfatório compreender à maioria dos 

judeus tentarem corrigir problemas sociais, bem como os físicos, 
pela proteção dos limites e expulsão do invasor poluente. 
(GOODMAN, 1994, p.107) 

 
 As noções de pureza envolvendo o microcosmo do sagrado eram vistas 

como essenciais para uma relação mais íntima com Yahweh e a possibilidade de 

vivenciar sua presença na infinitude do Templo Celestial. 

A ideia de salvação acaba lhe trazendo um conforto e segurança num 

período crítico como no séc. II a.C. assim como gera no seu interior um ânimo para 

restauração da ordem e recuperação do seu território religioso sagrado - fato que 

movia o judeu observante na rebelião frente ao conquistador helenístico.  

                                                           
12

 Deus também permitiu a técnica contra os demônios para o benefício humano. Ele fazia uso de 

encantamentos que permitiam a cura de doenças, assim como a prática de exorcismos que expeliam dos 

demônios causadores da desordem para que não mais voltassem. Eu mesmo (Josefo) conheci um certo 

Eleazar, que faz parte do meu próprio povo (judeu), que na presença do Imperador Vespasiano e seus 

filhos, assim como seus tribunos e um grande ordem de soldados, libertando aqueles que estavam 

possuídos pelo demônios curando assim de todos os males (JOSEFO,  AJ 8.45-46) 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

23 

 

A concepção de salvação envolve várias formas e passa estritamente pelo 

conceito de purificação da situação vivida naquele espaço, momentaneamente 

profanado, como o domínio mágico sobre doenças e as expectativas de uma vida 

pós morte promissora ao lado da sua divindade.  

Na sociedade judaica cujo teor de relação com divino é alto e a busca pelo 

sagrado intensa o caráter mágico estava presente e a busca por um futuro 

promissor estava ligada a fuga da realidade com uma solução salvífica, enquanto a 

luta física e ideológica contra o dominador estrangeiro não surtia efeito prático no 

território da Judeia.   

Na cultura judaica o ideário de libertação sempre vem acompanhado do 

simbolismo da purificação, sendo assim nada mais natural que o desprendimento 

da ordem física seja acompanhado de um processo de santificação prévio. 

A ideia de um invasor poluente compreendia ao mundo exterior - a figura do 

governo helenista de Antioco IV, Epífanes e ao seu próprio mundo interno, o judeu 

deveria zelar pelo seu corpo e não se contaminar com os valores helenísticos. A 

purificação deveria obedecer aos preceitos da lei mosaica e da tradição rabínica. 

Os preceitos de não contaminação como relatados na lei mosaica em outro 

contexto histórico são reapropriados e inseridos no contexto de combate a 

helenização (Lv 20:23-26) vira lema para os judeus se retirarem espiritualmente do 

convívio com os povos circunvizinhos que acabaram não tendo o mesmo êxito no 

combate a unificação cultural. 

Não seguireis os estatutos das nações que eu expulso de diante de 
vós, pois elas praticaram todas essas coisas e, por isso me aborreci 
delas. Também vos tenho dito: Tomareis posse do seu solo, que eu 
mesmo vos dou por possessão, uma terra que mane leite e mel.  

Eu, a Yahweh vosso Deus, separei-vos desses povos.(...)Não vos 
torneis vós mesmos imundos com animais, aves e com tudo o que 
rasteja sobre a terra, pois eu vos fiz pô-los à parte, como impuros. 
Sereis consagrados a mim, pois eu, Yahweh sou santo e vos separei 
de todos os povos para serdes meus. (Lv 20:23-26) 

   

As leis dietéticas existentes na Torah impedia o consumo de alimentos 

considerados impuros, já demonstrando uma certa preocupação dos judeus com a 

sacralidade do corpo, tal preocupação foi aumentada no contexto apocalíptico e 

entendida como elo de contato entre as esferas sagrada e humana. O livro de 

Daniel menciona que a dieta daniélica a base de legumes – kosher -, alimentação 

pura a um judeu observante, tornou-o mais forte e robusto em relação aos outros 

que se alimentaram dos manjares e iguarias do governante babilônico (Dn 1:8-15).  

A alimentação pura tinha como função separar seus corpos do mundo 

exterior profanado, tornando-o assim ambiente sagrado. O ato em si de comer sem 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

24 

 

os poluentes estrangeiros passou a ser um ato de reafirmação cultural e religiosa 

importante no contexto do governo de Antioco IV. 

A preocupação com o corpo no contexto de resistência cultural era enorme 

por ser ele o meio expresso no qual o judeu interagia com sua divindade e também 

o meio na qual a cultura grega se expressava através dos jogos, do teatro, das 

artes e do culto que os gregos tinham ao corpo. 

Vale ressaltar que a própria noção de tempo e espaço dentro do judaísmo 

antigo não era tão precisa e rígida quanto à periodização contemporânea. As 

noções temporais eram baseadas nas qualidades dos acontecimentos que deixavam 

marcas espaciais profundas no povo quer sejam de realizações ou de sofrimento.  

Observa-se que ao rememorar fatos de antepassados longínquos ou mesmo 

ahistóricos o judeu tradicional se transporta ao exato momento do fato marcante 

ou mesmo de uma hierofania primordial, fazendo uma viagem transmaterial no 

sentindo de reviver com seus antepassados aquele evento, desprezando a 

temporalidade presente e valorizando o lugar qualitativamente forte numa 

temporalidade passada no imaginário da sociedade. 

Essas viagens ao passado nos levam a entender a necessidade de 

transposição a uma realidade diferente por meio da rememoração de feitos heroicos 

dos antepassados. Os lugares marcantes e os espaços qualitativamente fortes eram 

fixos enquanto o tempo se tornava fluído por meio das constantes viagens de 

rememoração de eventos marcantes como: Jerusalém, o Monte Moriá e 

principalmente a figura do Templo como lugares fixos, enquanto por suas vezes as 

temporalidades eram vivas e revividas ao buscar o momento de auge dos judeus. 

Pode-se afirmar que tal necessidade de rememoração de fatos históricos, a 

fuga da realidade momentânea e a necessidade iminente de uma purificação 

extrema como forma de se aproximar de Yahweh foram o estopim para o 

significativo aumento no consumo da literatura apocalíptica e do fenômeno da 

pseudoepigrafia13  

O misticismo ajuda a entender o conceito de purificação numa sociedade 

teocrática e o simbolismo do corpo humano como meio condutor entre o humano –

profano - e a esperança da conquista do sagrado para o judeu tradicional. 

A conquista do sagrado é a solução proposta pela apocalíptica judaica frente 

ao caos social, político e religioso enfrentado, dai, pode-se entender sua dimensão 

                                                           
13

 O fenômeno da pseudoepigrafia foi extremamente comum na Antiguidade e constitui um importante 

topoi literário, já que questionamentos e críticas aos governos estrangeiros eram escritas sob a 

nomenclatura de importantes líderes da história do povo judeu. Textos eram atribuídos a Moises, Jó, 

Elias, Abraão como forma de outorgar autoridade aos escritos e seus ideais serem difundidos com maior 

intensidade no meio da sociedade judaica.   



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

25 

 

e amplitude como fenômeno literário e histórico do séc. II a.C. A apocalíptica eleva 

o conceito de pureza, assim como a necessidade de separação entre puros e 

impuros. Aos impuros estava resguardado o sofrimento eterno, enquanto aos puros 

a morada no Templo Celestial ao lado de Yahweh. 

As fontes históricas do chamado período intertestamental14 são numerosas 

no que tange a contestação dos valores estrangeiros que estão introjetados na 

sociedade judaica. Noções importantes para o judeu como: pecado, relação com 

corpo, vinda do Messias, pós morte, transcendência divina são dotados de novos 

significados a fim de atender a um clamor dos judeus ao caos sociocultural vivido 

na Judeia.   

Os textos apocalípticos são frutos de um gênero literário específico que 

enfatiza o sobrenatural, porém com um viés ligado ao mundo físico. Não seria 

necessariamente uma ideologia ou mesmo uma escatologia apocalíptica que 

poderia ser encontrada em outros gêneros literários e grupos sociais. (COLLINS, 

1982) 

A literary genre expressed through supernatural visions, in which 

the mediators of this vision are supernatural beings, mostly angels, 
who mediate visions or knowledge about an indefinite future, such 
revelations are realized through trips to the beyond, visions of 
historical events, or by means of a chemical induction. (COLLINS, 
1979, p.14)15 
"Apocalypse" is a genre of revelatory literature with a narrative 

framework, in which a revelation is mediated by an otherworldly 
being to a human recipient, disclosing a transcendent reality which 
is both temporal, insofar as it envisages eschatological salvation, 

and spatial insofar as it involves another, supernatural world. 
(COLLINS, 1979, p. 9)16. 

 

O gênero apocalíptico é descrito em forma narrativa que demonstra uma 

revelação na forma de visão de um evento ou de uma viagem ao além com um 

discurso que buscava na sua essência premiar aqueles que mantivessem o corpo 

puro e santificasse a alma e punir aqueles que tinham se contaminado com os 

                                                           
14

 Período compreendido entre o séc. III a.C ao séc. I d.C (230 a.C a 100 d.C), no qual os judeus viveram 

duas das suas piores crises na Antiguidade. No governo selêucida de Antíoco IV, Epífanes com a 

profanação do Templo e a tentativa de modificação dos costumes religiosos judaicos e a destruição do 

Segundo Templo no ano de 70 d.C. na vigência do Império Romano sob o governo de Vespasiano.  
15

 Um gênero literário expresso por meio de visões sobrenaturais, nas quais os mediadores desta visão são 

seres sobrenaturais, na sua maioria anjos, que mediam visões ou conhecimentos acerca de um futuro 

indefinido, tais revelações são realizadas por meio de viagens ao além, visões de eventos históricos, ou 

por meio de uma indução química. (COLLINS, 1979, p.14). 
16 

 "Apocalipse" é um gênero de literatura de revelação com um quadro narrativo, no qual uma revelação é 

mediada por um ser de outro mundo para o destinatário humano, revelando a realidade transcendente que 

é tanto temporal, na medida em que prevê a salvação escatológica e espacial na medida em que envolve 

outro mundo sobrenatural. (COLLINS, 1979, p.9) 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

26 

 

valores helenísticos. O corpo e alma17 representavam uma entidade única na 

concepção judaica, sendo assim a contaminação do corpo impedia o contato da 

alma com o sagrado. (RUSSELL, 1964) 

Whoever does harm to a human soul creates harm for his own soul, 

and there is no healing for him eternity. Whoever carries out a 
murder causes the death of his own soul; and there is no healing for 
him for eternity. Whoever pushes a person into a trap, he catches 
himself in it; and there is no healing for him eternity. And whoever 
pushes a person into a judgment, his retribution will not fail for 
eternity (2En 60:1-4)18 

 

Verifica-se que segundo Russell (1964) quando determinado órgão do corpo 

era mencionado na literatura apocalíptica tinha como intenção descrever o sentido 

de uma determinada afirmação ou constatação, por exemplo, o coração era ligado 

a ao caráter, representando sentimentos como aflição (1En 99:16), surpresa (2Br 

70: 1-2). O coração representa o centro dos atos humanos, sendo assim muitas 

vezes associado aos pecados e a santidade. (4 Ezra 3:21) 

Órgãos periféricos como a boca também passam a ter uma função 

psicológica na sociedade judaica como à boca que poderia representar se pura ou 

impura, conforme a relação que o interlocutor tinha com Yahweh e a sociedade 

judaica. (1En 5:4) 

A concepção evolutiva da alma - ru'ah19 - que primariamente estava ligada 

ao princípio de vida para uma espécie de consciência coletiva – nefesh - que tinha 

como base integrar as instâncias físicas, mentais, psicológicas e locacionais do 

povo. Uma espécie de relação que tinha como base uma conexão coletiva - povo 

judeu ao sagrado - Yahweh. (SILVA, 2015) 

A alma dotada de sentido e conhecimento era apta a discernir os 

ensinamentos daquele que lhe soprou a vida (Gn 2:7) e daqueles que buscam 

trazer o caos e a destruição a sociedade judaica através da unificação proposta pelo 

helenismo.  

Os movimentos esotéricos dentro do judaísmo nascem no contexto do 

Templo profanado como o bereshit ma'ashet que tinha como base a criação divina 

                                                           
17 

A concepção helenística da relação corpo e alma divergia da judaica por acreditar que a matéria física 

seria apenas o invólucro de uma essência imortal, enquanto o judaísmo do Segundo Templo acreditava 

que tanto o corpo quanto a alma seriam imortais. 
18

 Aquele que faz mal à alma de um homem castiga a sua própria alma, e para este não haverá cura para 

ele na eternidade. Aquele que comete um assassinato causa a morte da sua própria alma, e não haverá 

cura para ele na eternidade. Aquele que faz uma pessoa cair em uma armadilha, ele mesmo cairá na sua 

própria cilada, e não haverá cura para ele na eternidade.E aquele que julgar uma pessoa indevidamente 

seu pagamento não falhará por toda eternidade.     
19 

Observa-se que esta palavra aparece também com o sentido de ventos, vivificantes, e na visão de Ez 1 

está associada ao aparecimento dos quatro ventos, podendo ser relacionada com o ambiente de Dn 7. 

 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

27 

 

para explicar os céus e o processo de entronização na glória de Yahweh, assim 

como merkavah que tinha como base a visão registrada no livro canônico de 

Ezequiel resignificada e devidamente inserida ao contexto sociocultural de combate 

a dominação aos selêucidas, e posteriormente também aos romanos. Ressalta-se 

que a ideia de que alguém pudesse ascender aos céus é estranha ao corpus da 

Torah, sendo desconhecida até o período helenístico, e tornou-se uma das marcas 

do período com seus ecos no cotidiano do judaísmo até a contemporaneidade.  

As viagens celestiais pertencem a um padrão especial de apocalipses com 

especulações que datam do séc.III a.C., porém os relatos de Ezequiel são o ponto 

de começo para o desenvolvimento do pensamento místico de subida aos céus em 

direção ao Templo Celestial presente na merkavah registrado no escopo da 

literatura hekhalot.  (SCHÄFER, 2009) 

A merkavah nas suas formulações iniciais tinha como base uma ascensão20 

do mediador que deveria ter os requisitos morais devidamente preenchidos para 

ser o guia aos céus, sendo assim o pretendente a viagem aos céus deveria abster-

se dos prazeres do mundo externo e exercer atividades consideradas preparatórias 

como: orações, jejuns prolongados, abstinências sexuais e dietas especiais para se 

desligar da realidade terrena. 

A interligação dos elementos místicos da preparação com os cosmológicos 

relacionavam as instâncias humana e sagrada de maneira bem complexa com 

instruções e regras que deveriam ser observadas para o processo de ascensão, 

assim como as descrições do trono divino, dos anjos e selos que serviam como 

passaporte aos portões celestiais. 

Nesse novo mundo o centro do universo passava a ser o Templo Imaterial 

que estava envolvido pelos grandes astros celestiais - sol, lua, estrelas - e os 

diversos níveis do reino divino, sendo que no mais alto deles estava a morada de 

Yahweh, dos patriarcas e todos que foram obedientes a lei mosaica. (LESSES, 

1998) 

O misticismo e a apocalíptica ajudam a entender essa fuga da realidade 

momentânea para vivenciar um novo momento com sua divindade como forma de 

contestar o domínio cultural, e demonstrar ao judeu observante que se ele não se 

contaminasse com os impuros dominadores, viveria ao lado da sua divindade 

rodeado com os anjos e os patriarcas da fé. (GRUENWALD, 1980) 

                                                           
20

 Com a queda do Templo e a crise vivida pelos judeus diante do Império Romano a ideia de ascensão 

mudou para chamada: descida merkavah que alterou o processo místico, porém o conteúdo de combate e 

reafirmação da sua identidade religiosa permanecia intacto. 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

28 

 

A especulação mística valorizada pela merkavah não diminui a importância 

dos apocalipses, antes se completam para reforçar na mentalidade do judeu 

observante o respeito às tradições da lei mosaica e talmúdica assim como a forma 

simbólica espacial central de unidade e identidade judaica: o Templo. 

Observa-se que tanto nos apocalipses judaicos quanto no misticismo há uma 

forte crença que diversos segredos da realidade material e imaterial do espaço 

sagrado podem ser transmitidos através de uma experiência psíquica que nasce 

através de uma aproximação entre instâncias material e imaterial presente no 

próprio ser humano - aproximação entre corpo e alma. (GRUENWALD, 1988)  

A concepção do Templo Celestial passa a ser o tema central na literatura 

apocalíptica e nas tradições místicas da literatura merkavah que estão preservadas 

nos escritos hekhalot do período intertestamentário até o período pós rabínico. 

 As fontes da literatura demonstram o processo de ascensão como uma 

viagem através das cortes do Templo cósmico entronizado nos céus dos céus que 

seriam a habitação de Yahweh destinada aos puros. (MORRAY-JONES, 2006). As 

divisões dos céus representam a estrutura do Templo Físico que são revisitadas no 

processo de purificação e ascensão aos céus, sendo o Santo dos Santos Celestial a 

figura da própria habitação de Yahweh.  

Observa-se que tal ideia de ascensão ao Templo Celestial nasce de uma 

necessidade intrínseca do judaísmo de se resignificar no seu tempo e espaço, 

estimulando nos seus adeptos uma nova interpretação de suas tradições até a 

resignificação do seu próprio lócus sagrado. 

Segundo a professora Moshe Idel (2005) a merkavah assim como os 

apocalipses de viagem ao além tinham como objetivo uma nova experiência 

constitutiva da religião no seu novo momento de reconstrução histórico-geográfico 

que transportava ao além mundo os desejos, anseios e respostas que não tinham 

ainda sido esclarecidos no seu tempo presente.  

Como a ideia de tempo e espaço difere dos judeus aos demais povos da 

Antiguidade, os apocalipses de viagem ao além e o fenômeno da merkavah 

ganharam terreno e conseguiriam criar na mentalidade do judeu tradicional um 

espaço do além sofisticado onde seu lugar de culto foi integralmente (re)criado e 

sua essência sagrada mantida, sendo que agora qualquer judeu poderia adentrar 

ao Santo dos Santos e viver ao lado de Yahweh. (IDEL, 2005) 

As experiências existentes nos primórdios da literatura hekhalot com os 

apocalipses que buscavam na sua essência criar novas territorialidades para uma 

religião que acabara de sofrer um processo de desterritorialização do seu lugar 

sagrado. A necessidade de uma reterritorialização do sagrado impôs à literatura 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

29 

 

corrente da época a necessidade de importar conceitos até então desconhecidos do 

judaísmo, reconfigurando mentalmente a essência do Templo, para assim 

redimensioná-lo ao nível transmaterial. No Templo Celestial não existiria 

contaminação helenística nem imposição de valores culturais estranhos a 

religiosidade judaica. Logo, o Templo acaba sendo reestruturado a nível espiritual 

por meio da literatura apocalíptica e pelo misticismo judaico. 

A experiência religiosa por meio das viagens celestiais não é originariamente 

de cunho judaico, encontrando paralelismos no Oriente próximo e nos escritos 

gregos e helenísticos com uma diferente configuração textual. Textos como a 

Teogonia de Hesíodo, o mito de Er de Platão, a liturgia de Mitra, Prooemium de 

Parmênides e o Icaromenippus de Luciano de Samósata são exemplos de ritos de 

ascensão que serviram de base para os autores dos apocalipses de viagem ao além 

e do misticismo judaico construírem suas argumentações (TABOR, 1986). Segundo 

o próprio Tabor ao buscar os paralelismos dos ritos de ascensão apocalípticos e as 

origens do misticismo judaico, vê um judaísmo formatado nos moldes do 

pensamento greco-oriental com elementos místicos e mágicos necessários para a 

situação social vivida à época. 

Observa-se que tanto a literatura apocalíptica quanto a hekhalot trouxeram 

à tona elementos que não estavam expostos com clareza na literatura tradicional 

judaica, assim como levantou novos conceitos com intuito de fazer com que os 

judeus tradicionais pudessem fazer uma releitura do cenário político-cultural da sua 

época. 

Sobre a tutela da literatura sapiencial e profética se construiu os apocalipses 

e os primórdios do misticismo judaico de ascensão, entretanto, estas trazem como 

novidade a busca de uma compreensão de elementos que estavam além da visão 

do homem natural, as informações do mundo celestial são repassadas ao visionário 

para serem transmitidas a sociedade. 

 Novas espacialidades são pensadas, formuladas e criadas no contexto 

apocalíptico e os segredos da natureza divina são desvendados, diferente da 

estrutura tradicional dos livros sapienciais e da Torah que não permitia a 

compreensão humana das leis naturais, dos princípios de justiça divina e dos 

segredos de Yahweh.      

Por sua vez, verifica-se nos apocalipses não somente as obras humanas se 

tornam conhecidas como os fenômenos naturais e até a própria organização do 

mundo divino. A primeira jornada de Enoque da Terra ao Mundo dos Mortos revela 

essa nova faceta da literatura judaica. 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

30 

 

And they lifted me up into one place where the were (the ondes) 

like the flaming fire. And when they (so) desire they appear like 
men. And they took me into a place of whirlwind  in the mountain; 
the top of is summit was reaching into heaven. And I saw chambers 
of light and thunder in the ultimate end of the depth toward (the 
place where) the bow, the arrow, and their quiver and a fiery sword 

and all the lightnings were. And they lifted me up unto the waters of 
life, unto the occidental fire which receives every setting of the sun. 
And I came to the river of fire which flows like water and empties 
itself into the great sea in the direction of the west. And I saw all 
the great rivers and reached to the great darkness and went into 
the place where all flesh walk cautiously. And I saw the mountains 

of the dark storms of the rainy season and from where the waters of 
all the seas flow. And I saw the mouths of all the rivers of the earth  
and the mouth of the sea (1 En 17:1-8)21  
And the Lord called me; and he said to me, "Enoch sit to the left of 
me with Gabriel." And I did obeisance to the Lord. And the Lord 
spoke to me: "Enoch [Beloved], whatever you see and whatever 

things are standing still or moving about were brought to perfection 

by me. And I myself will explain to you. Before anything existed at 
all, from the very beginning, whatever exists I created from the 
non-existent, and from the invisible the visible. Listen, Enoch, and 
pay attention to these words of mine! For not even to my angels 
have I explained my secrets, nor related to them their origin, nor 
my endlessness [and inconceivableness], as I devise the creatures, 
as I am making them known to you today. For, before any visible 

things had  come into existence. The ONE, moved around in the 
invisible things, like the sun, But the sun has rest in himself; yet I 
did not find rest, because everything was not yet created. And I 
thought up the idea of establishing a foundation, to create a visible 
creation (2 En 24: 1-5)22 

Observa-se que o conhecimento não vem da duvida ou inquisição do 

visionário, mas uma revelação entendida como uma antecipação das coisas futuras 

que estavam prometidas aos fiéis, ressalta-se ainda que ao utilizar seres celestiais 

como interlocutores da mensagem divina ao visionário o redator poderia propagar 

ideias de origem oriental sem se preocupar com uma possível má aceitação da 

                                                           
21

 E eles me levaram (Enoque) para um lugar onde àqueles que lá estavam era como (ondas) flamejantes. 

E quando eles (assim) desejavam apareciam como homens. E eles me levaram para um lugar de 

redemoinho em uma montanha; O topo desta cimeira alcançava o céu. E eu vi os corpos celestiais e as 

riquezas das estrelas e do trovão e as profundezas, na qual havia um arco de fogo, flechas e uma espada 

de fogo e todos os relâmpagos. Levantaram-me até as águas da vida, e a o fogo ocidental, que recebe o sol 

a cada vez que se põe. Cheguei assim ao rio de fogo que flui como água e desagua no grande mar na 

direção do oeste. E vi todos os grandes rios e alcancei a grande escuridão e entrei no lugar onde ninguem 

caminha. E vi as montanhas das tempestades sombrias da estação chuvosa de onde as águas de todos os 

mares provêm. E vi a boca de todos os rios da terra e da foz do mar. (1 En 17:1-8) 
22 

E o Senhor chamou e me disse:"Enoque, sente-se à minha esquerda com (anjo) Gabriel". E reverencei 

ao Senhor. E ele me falou: "Enoque [Amado], tudo o que você vê e tudo o que está parado ou se movendo 

foram criadas à perfeição por mim. E eu mesmo vou explicar para ti. Antes que existisse qualquer coisa, 

desde o início, tudo aquilo existe. Eu criei do inexistente, e tornei o visível, aquilo que era invisível. 

Ouça, Enoque, e preste atenção a estas minhas palavras! Pois nem mesmo os meus anjos eu expliquei 

meus segredos, nem lhes dizia sua origem, nem a minha infinitude [e inconcebível], enquanto eu 

planejava as criaturas, como eu lhes digo hoje a você. Pois, antes de qualquer coisa visível ter surgido. 

Eu, O ÚNICO, movia-me sobre as coisas invisíveis, como o sol se move do Leste para o Oeste e do Oeste 

para o Leste, Porém, o sol descansa em si mesmo, mas não encontrei descanso, porque tudo ainda estava 

para ser criado. E pensei na idéia de stabelecer a base de uma criação visível. (2 En 24: 1-5) 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

31 

 

comunidade judaica, já que o foco seria nas promessas que seriam destinadas 

aqueles que se mantivessem puros a investida unificadora cultural estrangeira. 

Os autores apocalípticos fazem uma releitura das Escrituras ao trazer à tona 

elementos obscuros ou que fatos que não faziam parte do contexto cultural judaico 

e inseri-los de uma forma que ampliava significativamente a capacidade intelectual 

humana, chegando a compreensão de elementos estritamente divinos, inclusive o 

entendimento das geografias do além23 (SILVA, 2015) que tinha como foco a figura 

do Templo Celestial como fruto da resistência cultural aos governos ímpios. 

As visões e os acontecimentos descritos na apocalíptica e nas viagens 

místicas presentes no corpus da hekhalot estão recheados de símbolos, alegorias e 

críticas sociais; a literatura judaica do período estava em consonância às leituras 

espaço-temporal dos acontecimentos - na visão de um judeu tradicional - e a 

esperança de um futuro quer seja terreno [material] ou além vida [imaterial], 

melhor que o desencanto da realidade terrena, na qual o injusto triunfava 

momentaneamente sobre o justo. 

Nos apocalipses um novo mundo poderia ser formulado, no qual os justos 

poderiam encontrar sua esperança e triunfar sobre os ímpios. Os símbolos 

religiosos como o Templo e seus artefatos sagrados também poderiam ser 

resignificados a uma dimensão “macrocósmica”, na qual se inverteria a dominação 

terrena e nos céus os judeus estariam no Templo Celestial em contato direto com 

Yahweh. 

A vida, a morte, a religião e o Templo foram alvos dos escritos judaicos, pois 

eram as instâncias diretamente atacadas pela proposta de unificação helenística, 

sendo rebatidas pela literatura apocalíptica que tinha o gérmen de manutenção das 

práticas culturais e religiosas existentes na Judeia.  

Pode-se então afirmar que a literatura apocalíptica e hekhalot possuem um 

forte caráter identitário por ter na sua raiz o sentimento de pertencimento do judeu 

tradicional a sua religião, e principalmente ao seu espaço sagrado, sendo 

impossível o judeu fazer a separação do espaço sagrado da sua essência de homem 

religioso, transpondo assim a realidade material - do lugar profanado - para a 

realidade transmaterial do Templo Celestial. 

Neste contexto de criação de espacialidades onde o contexto do sagrado e 

do profano impera; o céu dos céus representado pelo habitat da glória do Altíssimo 

                                                           
23

 Obra do professor Diego Silva que mostra uma geografia do além reapropriada pelo judaísmo do 

zoroastrismo, e posteriormente resignificada pelo cristianismo. A abordagem sobre as espacialidades do 

além demonstram que existe uma concepção evolutiva do além que foi progredindo assim como a crença 

na existência de uma substância imaterial que dá vida ao ser humano, sendo essa esfera imaterial que está 

em contato com o sagrado.    



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

32 

 

acaba sendo retratado na literatura como um espaço semelhante ao Templo. 

Inclusive muitos redatores o chamam de Templo Celestial ou Transmaterial. 

Uma forma de mostrar que o Templo estava incorporado a mentalidade e a 

vida do judeu tradicional era reproduzir a estrutura mais sagrada do Templo, que 

estava momentaneamente sob a ordem de Zeus Olimpo, no mais sagrado ambiente 

que seria a própria imaterialidade da presença da divindade. O céu dos céus no 

qual estava o Santíssimo Imaterial também abrigaria a essência imaterial – alma - 

daqueles que se mantivessem puros e guardassem a fé em seus corações.   

O Templo Celestial representava além de uma mera estrutura mental uma 

perspectiva futurística de convívio com a sua divindade, expressava assim todo o 

ideário de formação de uma identidade cultural que permitisse resistir às tentativas 

de supressão da sua cultura religiosa e unificação nos moldes gregos. Nada melhor 

que reproduzir em uma esfera celestial o maior símbolo da religiosidade e da 

teocracia judaica que era a forma do Templo. 

Uma cultura de reprodução imaterial do ícone material da religiosidade 

judaica representava rememorar o auge das perseguições egípcias, filistéias e 

babilônicas que marcaram a historicidade do povo judeu que nunca se deu por 

vencido e sempre que clamava a sua divindade diante das maiores adversidades 

tinha seu pedido atendido e superava os problemas e a dominação política pagã. 

A existência de um plano intangível e incapaz de compreensão diante da 

limitada mente humana por parte de Yahweh gerava uma força motriz para que os 

judeus renovassem sua esperança, e assim como ocorreu no passado longínquo 

voltaria a acontecer, caso, mantivessem puros as investidas culturais de unificação 

propostas por Antioco IV, Epífanes. 

O amor ao espaço sagrado faz com que essa esfera seja reproduzida a nível 

transmaterial e as instâncias de apego e aproximação ao sagrado ganham 

contornos literários que buscam estimular o apego ao Templo que 

momentaneamente estava sob dominação profana, reproduzindo sua dimensão a 

esfera celestial e dando novos contornos ao processo de resistência cultural judaica 

ao dominador estrangeiro. 

A cultura do Templo criada no seio do judaísmo devido sua forma simbólica 

espacial grandiosa nos faz entender como esse símbolo unificou os judeus - 

tradicionais - na luta contra o dominador estrangeiro e se perpetua até a 

contemporaneidade como um símbolo de resistência e esperança por dias melhores 

numa temporalidade que não é homogênea e nem continua na vivência do homem 

religioso. (ELIADE, 1992)  



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

33 

 

O valor simbólico da imagem do território religioso sagrado do Templo 

representa a vivência e conexão direta com o sagrado e a partir dessa evocação, 

cria-se um universo simbólico que garantirá a representação de uma realidade 

passada e a rememoração à forma espacial do Templo na esfera imaterial, 

tornando-a elemento essencial para compreensão do judaísmo do séc. II a.C. 

A perda momentânea do referencial espacial do Templo como lócus sagrado 

por excelência fez com que a esperança mudasse momentaneamente de direção e 

sentido, passando assim a ter uma vinculação cada vez mais forte com o além e a 

ligação com o Trono Divino que estava na esfera imaterial no centro do Templo 

Celestial. 

A crença na salvação religiosa e na futura libertação política retratada na 

literatura apocalíptica recebe uma verticalização para o tempo presente por meio 

da literatura mística, já que há uma riqueza de detalhes retratados pelo visionário, 

além de possibilitar à aqueles que se mantivessem puro o conhecimento do sagrado 

e ser arrebatado aos céus em corpo, e assim desfrutar das benesses da divindade 

ainda em vida terrena. 

Ao buscar compreender as correntes religiosas que existiram no judaísmo 

do Segundo Templo, verifica-se que as experiências visionárias de viagem ao além 

e a própria literatura hekhalot entram naquilo que pode se chamar coração da 

religião judaica, e que posteriormente vai ser reapropriado pelo cristianismo 

através da teologia paulina. (II Co 10: 1-10) 

O pensamento judeu no período helenístico estava moldado nas ideias 

gregas e das religiões orientais; pode-se observar até o paralelismo das relações de 

purificação exigidas para o visionário conhecer o Templo Celestial eram bem 

semelhantes ao processo de purificação existente no xamanismo com um Universo 

conectado em três instâncias: Céu - Terra - Além. (TABOR, 1986) 

As sucessivas dominações sobre os judeus e a profanação do Templo 

proporcionaram a temporalidade ideal para a inserção dos movimentos místicos 

que buscavam uma reestruturação sociopolítica através da esfera religiosa pautada 

na predestinação de Yahweh em relação ao povo judeu, fato evidenciado pelo uso 

de nomes de forte persuasão histórica pelos redatores dos apocalipses e da 

tradição hekhalot.  

A desestruturação de Jerusalém e as sucessivas destruições do Templo 

produziram o contexto sociocultural necessário à eclosão da literatura apocalíptica e 

da tradição hekhalot. A ascensão aos céus é vista como uma viagem através das 

cortes do Templo Celestial e no seu centro existiria uma espécie de Santo dos 

Santos imaginário e a presença da sua divindade. Tal realidade fica evidenciada 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

34 

 

quando a análise historiográfica mostra que o pardes seria um termo para designar 

o Santo dos Santos do Templo Celestial. (ROWLAND; 2009)  

Os apocalipses e a literatura mística de ascensão envolvem uma 

escatologia transcendente que busca uma retribuição além dos limites do tempo e 

do espaço físico; sendo uma representação imaterial do espaço sagrado que visa 

contrapor a uma realidade material. Vislumbra-se assim o futuro com uma nova 

ordem espacial que vai apaziguar as forças do caos e re(emergir) o cosmos. 

(COLLINS, 1984) 

Os relatos dos visionários eram compreendidos pela comunidade judaica 

como uma expressão da religiosidade extática necessária ao contexto sociocultural 

do seu tempo presente. Na antiguidade os homens e mulheres que tiveram uma 

vida religiosa incorporaram essa nova ótica de sentir e vivenciar a religião num 

espaço transmaterial. (STONE; 2003)  

O Templo Celestial é o tema central de toda a literatura apocalíptica 

judaica e da tradição merkavah que estão textualmente preservadas na literatura 

hekhalot. (MORRAY-JONES, 2006). Contudo, a literatura mística do Templo 

Celestial preservou os limites da sociedade da sua época no ideário da necessidade 

de proximidade do sagrado e a resistência às políticas de dominação estrangeira 

pautadas na unificação cultural, quer seja confiando em um julgamento final justo 

ou mesmo viajando aos céus para conhecer os mistérios das divindades e vivenciar 

as experiências sagradas com os seres celestiais. 

Neste quesito, a literatura apocalíptica e hekhalot conseguiram difundir no 

seio do judaísmo uma nova modalidade de vivência do sagrado, as viagens ao além 

e as experiências de vivência mística representavam um ponto de conexão entre o 

humano e o divino, sendo a plena vivência do sagrado no Templo Celestial 

permitida num futuro próximo àqueles que seguissem as determinações de Yahweh 

e resistissem ao paganismo do conquistador estrangeiro.      

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

1. Fontes Primárias: 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulinas, 1986. 

CHARLESWORTH, James (Ed.). The Old Testament Pseudepigrapha. New York: 

Doubleday, 1983-1985. (2 v.). [abreviado como OTP 1 e 2]. 

JOSEFO. The complete works of Flavius Josephus. Harvard: Loeb Classic Library, 

1996-1997. (10v.). 

2. Geral 

BLUMENTHAL, David. Understanding Jewish Mysticism. New York: Ktav Publishing 

House, 1978.  

CAIRUS, Henrique. Textos hipocráticos: o doente, o médico e a doença. Rio de 

Janeiro: Ed. FIOCRUZ, 2005. 



RJHR XI: 21 (2018) – Diego Lopes da Silva 

35 

 

COHN, Norman. Cosmos, caos e o mundo que virá. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2001. 

COLLINS, Adella. Introduction: Early Christian Apocalyptcism In: Semeia vol. 36. 

Early Christian Apocalypticism: Genre and Social Setting, 1986, pp.1-11. 

COLLINS, John J. Semeia vol.14: “Apocalypse: the morphology of a genre”. New 

York: SBL, 1979. 

_____. The apocalyptic imagination. Grand Rapids: William B. Eerdmans, 1984. 

ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano. São Paulo: Ed. Martins Fontes, 1992. 

GOODMAN, MARTIN. Jewish attitudes to the Greek culture in period of the Second 

Temple. In: ABRAMSON, Glenda; PARFITT, Tudor (Orgs.). Jewish Education and 

Learning: published in honor of David Patterson on the occasion of his seventieth 

birthday. Chur/Reading: Harwood Academic Publishers, 1994.   

_____. A classe dirigente da Judeia: as origens da revolta contra Roma, 66-70 d.C. 

Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

GRUENWALD, Ithamar. Apocalyptic and Merkavah Mysticism. Leiden/Köln: Brill, 

1980.  

_____. From Apocalypticism to Gnosticism. Studies in Apocalypticism, Merkavah 

Mysticism and Gnosticism. Frankfurt am Main; Ber; New York; Paris: Verlag Peter 

Lang, 1998.  

HANSON, Paul. (Ed.). Visionaries and their Apocalipses. Philadelphia; London: 

Fortress Press and SPCK, 1983. 

HENGEL, Martin. Judaism and Hellenism, London: SCM, 1974. 

HOLLOWAY, Julian; VALINS, Oliver. Placing religion and spirituality in geography. 

In: Social & Cultural Geography, Vol 3 nº 1, Routledge, 2002. 

IDEL, Moshe. Ascension on High in Jewish Mysticism. Pillars, Lines, Landers. 

Budapest; New York: Central European University Press, 2005. 

LESSES, Rebecca. Ritual Practices to Gain Power: Angels, Incantations and 

Revelation in early Jewish Mysticism. Harrisburg: Trinity Press International, 1998. 

MORRAY-JONES, Christopher. The Temple Within. In: DECONICK, April. Paradise 

Now:  Essays on Early Jewish and Christian Mysticism. Atlanta: Society Biblical 

Literature (SBL), 2006, pp. 145-178.  

ROSENDAHL, Zeny. O Sagrado e o Espaço. In: CASTRO, I. E et al . (Org.). 

Explorações geográficas: percursos no fim do século. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil, 1997. 

_____. Hierópolis: O Sagrado e o Urbano, Rio de Janeiro: EdUERJ, 1999. 

ROWNLAND, Christopher; MORRAY-JONES, Christopher. The Mystery God. Early 

Jewish Mysticism and New Testament. Compendia Rerum Iudaicarum ad Novum 

Testamentum. v.12. Leiden; Boston: Brill, 2009.   

RUSSELL, David. The method and message of jewish apocalyptic. Philadelphia: The 

Westminster Press, 1964. 

SCHÄFER, Peter. The Origins of Jewish Mysticism. Tübingen: Mohr Siebeck, 

2009.SILVA, Diego. A Geografia do Além: o local do mundo dos mortos na cultura 

judaico-cristã. Curitiba: Editora Prismas, 2015. 

STONE, Michael. A Reconsideration of Apocalyptic Visions. HTR 96.2, 2003. 

TABOR, James. Things Unutterable. Paul's Ascent to Paradise in Greco-Roman, 

Judaic  and Early Christian Contexts. Lanham; New York; London: University Press 

of America, 1986. 

TREBOLLE BARRERA, Julio. A Bíblia judaica e a Bíblia cristã - introdução à história 

da Bíblia. Petrópolis: Vozes, 1995. 

VIELHAUER, Philip. Apocalyptic. In: NTA 2, 1992, pp.581-600. 

  


